
MEHMET ALİ AGAOGULLARI 
LEVENT KÖKER 

iMPARATORLUKTAN 
T ANRI DEVLETiNE 

•• 
İMGE 
ki tabevi 



Mehmet Ali AGAOÖULLARI'nın yayımıanmış kitaplan: 
L'lslam dans la vie politique de la Turquie, Ankara: SBF yay., 1983. 
Eski Yunan'da Siyaset Felsefesi, Ankara: V yay., 1989. 

Levent KÖKER'in yayımıanmış kitaplan: 
Modernleşme, Kemalizm ve Demokrasi, İstanbul: lletişim, 1990. 
Iki Farklı Siyaset, İstanbul: Ayrıntı, 1990. 



MEHMET ALİ AGAOGULLA RI 
LEVENT KOKER 

İMPARATORI.JUKTAN 
T ANRI DEVLETiNE 

SİYASAL DÜŞÜNCEL ER 

• 
IMGE ki tabevi 



Imge Kitabevi Yayınlan: 37 
Birinci Baskı: Kasım, 1991 

ISBN 975-533-014-3 

iMGE KİTABEVİ 
Yayıncılık Pazarlama ve San.Tic.Ltd.Şti. 

Konur Sokak No:3 Kızılay 1 ANKARA 
Tel: 1181942-1256532 

BASKI: 
ÖZKAN MATBAACILIK LTD. ŞTİ.· ANKARA 

�� 
UM@J 



Zeynep'e 
ve 

Neveser'e 



İÇİNDEKİLER 

Ö N S ÖZ ........................................................................................................ VIII 
BİRİNCİ BÖLÜM ROMA SİYASAL DÜŞÜNCESi.. ............. ......... ..................... 1 
I. CUMHURIYET DÖNEMI ............................................................................... 2 

A. Sosyo-Ekonomik ve Siyasal Gelişmeler .......... . ........................................ 3 

B. Siyasal Düşünüş ve Ideoloji ............................ .................................... ... ı2 

C. Polybios Cumhuriyet Aqayasasının DoSrulanması ................................. ı7 

1. Polybios'un Yaşamı .......................................................................... ı7 

2. Yönetimlerin Dolaşımı. ................................................................... .  ı9 

3. Roma Anayasasının DoSrulanması .................................. . . ............... 2ı 

4. Hakim Ideolojinin DoSrulanması ..................................................... .  23 

5. Polybios'un Ideolojisi. .. .................................................................... 25 

II. Cumhuriyetten lmparatorlusa ..................................................................... 27 
A. Sosyo-E�onomik ':�.s� yas�� ���ş�eler ................................................. 27 
B. Cumhunyet ldeoloıısının Çozuluşu ........................................................ 34 
C. Cicero Cumhuriyetin Sürdürülme Çabası.. .................... . .. . .................... . 36 

1. DoSal Hukuk Kuramı ....................................................................... 38 

2. Roma'nın EvrenseliiSi ve Eşitlik Sorunu ............................................ 4ı 

3. Devlet Anlayışı ve Yönetim Biçimleri .............................................. 44 
4. Karma Ana yası Kuramı................................................................... 4 7  

5. Birinci Yurttaşın Yönetimi.. ........................................................... . .. SO 
6. Cicero'nun lde�\ojisi ... .. . ... . .. ... . ... .. .. .. .. . .. .... ... ... ... . ..... .. ... .... .. .. .. .. .. .. ... sı 

III. IMPARATORLUK DONEMI ....................................... .............................. 54 
A. Sosyo-Ekonomik ve Siyasal Gelişmeler ................................................. 54 
B. Imparatorluk Ideolojisi ve Siyasal Düşünceler ....................................... 59 

1. Principatus'u�. Ideolojisi.. ................... .............................................. 60 
2 Stoacıldeoloji, Ozgürlük Sorunu ve SenPea ..................... . .................. 63 
3. Monarşık Yapı Hakkında Yorumlar ................................................. 7ı 

İKİNCİ BÖLÜM ORTA ÇAG'A DOGRU HIRİSTİY ANLlK VE SİYASAL 
DÜŞÜNCE ............. . .............................. . ...................................................... . .  76 

I. ILK HIRISTIYANLIK ................................................................................. .  8ı 

A. HıristiyanlıSın Do�uşu ......................................................................... 82 
B. Hıri.stiyanlıSın Kurumsallaşması ............................................... . ......... 92 

ı. 0Sreti Tartışmalan..... ............................ .... ... .. .. .... ... ... ...... ... .... .. . ... 98 

2. Dünyevi Sorunlar Karşısında Kilise .................................... ............. 99 

C. Hıristiyanlık ve Siyasal (Dünyevi) Iktidar: 
lsa ve Paulus .................................. .......................................................... ıoı 

ı. Insan DoS ası, Özgürlük ve Eşitlik Sorunu .................. . .............. . . ...... 102 
2. Siyasal BoyuneSmenin Temelleri.. ................................................... ıos 

3. Dün ye'-:� ve Ruhani Iktidar Ilişkisi ........................ .. ....................... 112 

II. KILISE'NIN OZERKLICININ PEKIŞMESI.. ...................................... ........ ıı4 

A. Patristik Düşünce ....................................... ......................................... 115 
B. 'Tanrı Devleti" Augustinus ................................................................. ı23 

1. Augustinus'un Yaşamı ve Yapıtları .................................................. ı24 

2. Augustinus'ta Din ve Ahlak Sorunları ......................... .................... ı28 

3. Augustinus'un Toplum ve Siyaset Felsefesi. ....................................... 130 

VI 



a) Roma'nın Çöküşünün Nedenleri.. .............................. . . . .............. 131 
b) Ebedi Devlet Mümkün müdür? .................................................... 132 
elinsan Gruplarının Varoluş Biçimleri. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . .  134 
d) Tanrı Devleti'nin Ayırdedici Ölçüsü :Adalet Kavramı. ... .. . . .. . .. 136 
e) Insan Dogası, Düşüş ve Toplum .............. .................................... 137 
f) Kurulu Düzenin Meşrulugu .......................................................... 138 

C. ı���=i��r��ı:�.· .·.·.·.·.·.·.·.·.·.·.·.·.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.'.' .
. 
.'.'.'.'.' .

. 
.'.'.'.'.'. '.'.'.'.'.'.'.'.'. ·.·_-.-.-.·.'.'.'.'.'.' .

. 
.'.'.·.' .

. .'.'.' �� 
ÜÇÜNCÜ BÖLÜM FEODALİTE VE SİYASAL DÜŞÜNCE .............................. 152 
I. Feodalite'nin Oluşumu ve Feodal Ilişkinin Ögleri. . . ............. . . . . . . .................. 154 

A. Batı Roma'nın Yıkılışından S�mra Avrupa .......... ... ... ................... . . ...... 154 
1 .  Cermen Krallıklarının Ozellikleri... ............................................... 155 
2. Kral-Papa Ilişkileri.. ....... . .................. .................................. ......... 158 
3. Pax Francorum ya da Olarlemagne'ın Imparatorlugu Canlandırma 
Çabası ..... ................................. ..................... ......... ........................... 160 
4. Charlemagne'dan Sonra Avrupa .... .................................................. 161 

B. Feodal Tcıplum ..................... . ...................................... , . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . .  1 63 
1. Manor Orgütlenmes.i ve Topraga Bagımlılık .............................. ... ... 164 
2. Feodal Ilişkinin ogeleri. ................................................................. 166 
3. Feodal Yönetimin Temelleri Toplumsal Tabakalar .......................... 169 

Il. Feodal Dönemde Siyasal Düşünce .............. ................................................. 174 
A. Kilise Üstünlügünün Pekişmesi: Iki Kılıç Kuramı . . ... . ....................... .... 174 

1 .  Imparator-Papa Çatışması. .......................... ...................... ... . . . ...... 1 74 
2. Iki Kılıç Kuramı. .................................... ........................ ................ 1 80 

B. Salisbury'li John: Organizma Olarak Toplum 
ve Tiranlıga Karşı Direnme ....................... .......................... .... ................ 184 

1. Salisbury'li John'un Dönemi ve Yaşamı.. . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  1 85 
a) Kent Yaşamının Gelişmesi ve Sonuçları ..................... ................ 185 
b) Onikinci Yüzyılda Kültürel Uyanış ..................... ............ ... . . . . . . .  189 
c)Sal�sbury'li John'un Yaşamı ............... . . . ..................................... 192 

2. Kilise U stünlügünün Meşruluk Temeli: 
Organizma Olarak Toplum ................... ............ ............. . . . . . ................ 193 
3. Tiranlık Sorunu .......... . . . .......... . ....... . . . . ....................................... . . ... 1 99 

III. Aristotelesçi Devrim: Aquinum1u Thomas ....................... . ........................ 205 
A. Aquinum'lu Thomas'ın Yaşamı ve Yapıtları .................................. . ...... 206 
B. Thomasçı Sentez: Akıl ve Vahiy ........ ............ . . . . .. ........................... . . . . .  209 

1. Aristotelesçiligin On emi ................................................................. 209 
2. Inanç ve Bilgi. ................................................................................. 212 

C. Aquinum1u Thomas'ın Siyasal Görüşleri ........................... ................... 214 
1. Siyaset Sözcügünün Degişen Anlamı ................................................. 215 
2. Aquinum'lu Thomas'ta Siyasal Rejimierin Degerlendirilmesi.. ........ 220 

a) Thomas'a Göre Siyasal İktidar ................................................. 220 
b)Siyasal Rejimierin Degerlendirilmesi. ............... . . . . ............ ........ 222 

3. Aquinum1u Thomas'ın Hukuk Kuramı ..................... . . . ..................... 226 
4. Tiranlık sorunu ve Thomas'a Göre Kilise-Devlet Ilişkileri ............... 229 

D. Degerlendirme .................................................... . . . .............................. 233 
KA YNAKÇA ... . . ....................................................................... . .............. . ..... 236 
DIZIN ......................................... ............................. ..................................... 244 

VTT 



ÖN SÖZ 

Ortak bir çalışmanın ürünü olan bu iki ciltlik kitap, Bab 
dünyasında ortaya konulan siyasal düşünceleri, mümkün 
olduğunca tarihsel sırayı izleyerek ve bunların i çinde 
doğdukları sosyo-ekonomik ve siyasal yapılarla ilişkilerini 
kurarak irdelemeyi amaçlamaktadır. Bu amacımız 
doğrultusunda siyasal düşünceleri, arka arkaya birbirlerinden 
kopuk bir biçimde ele almak yerine, bunları belli bir sorunsalın 
çerçevesi içine oturtınayı yeğledik. Bu sorunsal, kitabın 
başlığından da anlaşılacağı üzere devlet sorunsalıdır ya da 
daha doğrusu modern devlet ile sonuçlanacak siyasal iktidarın 
örgütlenmesi sorunsalıdır. 

Avrupa, ulusal nitelik taşıyan, sonra ulusla özdeşleşen 
egemen devlet anlayışına u laşıncaya dek çok çeşitli siyasal 
örgütlenme biçimlerinden geçmiştir. Bunların en tipik örnekleri 
olarak, Eski Yunan'daki polis'leri, Roma lmparatorluğunu, 
kabile federasyonlarını, feodal krallıkları, site ya da kent 
devletlerini sayabiliriz. Bu siyasal örgütlenmeler, modern 
devlete i çkin siyasal i ktidar "bir" l iği anlayışından 
yoksundurlar. Örneğin, Orta Çağ'ın siyasal toplumu, yalnızca 
potestas ile donablmışbr; bir başka deyişle şiddet kullanmayı 
kapsayan bir yapbrım gücünden başka bir şey olmayan "devlet", 
iktidarının ilkesini ( auctoritas), dolayısıyla da meşruluğunu 
kendi içinde bulamaz. Bu açıdan kral, dışsal, aşkın l güce, 
dahası onun dünyasal temsilcisine (Kiliseye) bağımlıdır; 
iktidarı kullanınada ise çoğu kez imparatorun erki ile sınırlıdır. 
Siyasete özerk bir alan tanımayan bu anlayışın içindeki kral 
imgesi, herşeyiyle egemenin bir "anti-tez"i gibidir. Demek ki 
devletin egemen olarak belirmesi için, siyasal iktidarın iki 
boyutunun, yani ilkesi ile kullanış biçiminin bir bütün şeklinde 
"bir"leştirilmesi gerekir. İşte bu nedenledir ki egemenlik (ve 
devlet), papanın gücünü pekiş tirrnek amacıyla Orta Çağ 
dinbilimcileri tarafından ileri sürülen (auctoritas ile potestas 'ı 
bir_ merkezde toplayan) plenit ıtdo potestatis i l k e s i n i n  

VIII 



Machiavel l i'de laik bir içerik kazanmasıyla birlikte 
düşünülebilir bir kavram durumuna gelmiştir. 

Çalışmamız, Roma İmparatorluğu'ndan modern devletin 
açıkça belirginleştiği XVI. yüzyıl sonuna kadar olan dönemi ya 
da bir başka deyişle Cicero'dan Machiavelli'ye ve onun hemen 
ardından beliren mutlak iktidar karşıb kuramcılara dek uzanan 
siyasal düşünceleri kapsamaktadır. Her kitap gibi, bizim bu 
çalışmamızın kapsamının (ve de içeriğinin) belirlenmesinde 
sübjektif tercihlerimiz önemli bir rol oynadı; ama aynı zamanda 
rasyonel gerekçelerimiz de vardı. Herşeyden önce, çalışmamızda 
Eski Yunan'a yer vermeyip Roma ile başlamamızın temel nedeni, 
içimizden Mehmet Ali Ağaoğulları'nın1988 yılında yayımlanan 
Eski Yunan'da S iyaset F elsefesi adlı kitabını, bu ortak 
çalışmamızın bir anlamda ilk cildi olarak kabul etmemizdir. 
Eski Yunan dönemini içeren bu çalışmanın önsözünde, "kitabımı 
'Bab'da Eski Yunan'dan günümüze siyasal düşünceler tarihi' 
üzerine çok kapsamlı bir çalışmanın ilk cildi olarak tasarladım. 
Umut ederim ki, ikinci cildi çıkarabilmem için çok uzun bir 
sürenin geçmesi gerekmez." diye yazmıştı Ağaoğullan Aradan 
üç yıl geçti ve "ikinci cild" çıktı; ama bu kez birlikte katarılan 
bir çalışmayla. 

Kitabımızı, Jean Bodin'i dahil etmeden XVI. yüzyılın 
sonunda noktalamamızın temel nedeni ise, bu ortak çalışmamızın 
sonraki ciltlerini (ya da Batı'da siyasal düşünceler tarihinin 
Jean Bodin ve sonrasını kapsayan bölümlerini), yine çok geç 
kalmamayı umut ederek, yazmayı amaçlamamızdan 
kaynaklanmaktadır. Bu  iki ciltte, modern devletin Machiavelli 
ile birlikte düşünülebilir bir kavram olarak belirmesine (ve buna 
karşı oluşan tepkilere) kadar geldik. Tabii bundan sonra, bu 
kavramın olgunlaştırılıp kuramsallaştırılması ve daha sağlam 
temellere oturtulması söz konusu olacaktır. Bodin'in ve 
Hobbes'un kuramsal katkılarıyla meşruluğunu kazanan merkezi 
egemen devlet, ilk aşamada "kral-devlet" olarak ifadesini 
bulacaktır. Ardından kralın mutlak iktidarına karşı oluşan 
çeşitli tepkiler sonucunda, modem devlet, halk ya da ulus 
egemenliğiyle donanıp günümüze kadar süren (ve giderek daha 
çok tartışılıp eleştirilen) "ulus-devlet" niteliğine kavuşacaktır . 

IX 



İşte bundan sonra çıkarmayı tasarladığımız kitaplarımız bu 
tarihsel kesiti kapsayacaktır; yani, Bodin'den Rousseau'ya (ve 
onun izleyicileri olan Fransız devrimcilerine) ya da bir başka 
deyişle "kraldevletten ulus-devlete" kadar olan dönemi. 

Çalışmamızı kaleme alırken belli "bölümler"i aramızda 
paylaştık; ancak bunu yaparken eşgüdüm içinde, gerek 
yazdığımız bölümler arasında kopukluluk olmamasına, 
devamlılığı sağlamaya, gerek kullandığımız dil ve ifade 
biçimleri bakımından birlik oluşturmaya elimizden geldiğince 
dikkat ettik. Ayrıca her birimizin yabancı dili farklı 
olduğundan, birbirimize uluşamayacağımız yabancı dildeki 
kaynakları ve bunların içerdikleri bilgileri aktarma ve böylece 
daha geniş bir yabancı literatüre dayanma olanağına kavuştuk. 
Dolayısıy la, herhangi �ir "bölüm"deki hatalar ya da 
yetersizlikler, yalnızca o "bölüm"ü kaleme alana değil, fakat 
her ikimize birden aittir. 

X 

Mehmet Ali Ağaoğulları - Levent Köker 
Ankara, 1991 .  



BİRİNd BÖLÜM 
ROMA SİYASAL DÜŞÜNCESi 

Eski Yunanlı ne denli soyut, kurgusal düşüneeye yönelik 
ise, Romalı da o denli bu düşünce biçimine uzakbr. Bu nedenle, 
çiftçi-asker kökenli olan ve salt eyleme, pratik yaşama önem 
veren Romalılar, dünyanın en büyük imparatorluklarından birini 
kurmuş olmalarına karşın, siyasal konularda hemen hemen 
hiçbir özgün düşünce geliştirememişlerdir. Düşünürleri, 
genellikle Yunan düşünürlerini izlemekle, Yunan düşünce 
s is temleri arasında sentezler kurup bunları Roma'ya 
uygulamakla yetinmişlerdir. 

Bununla birlikte Roma, gerçekleştirdiği çok karmaşık 
siyasal örgütlenmesini (daha doğrusu örgütlenmelerini) 
hukuksal bir yapı içine oturtup ideolojik söylemlerle çepeçevre 
donatmış olmasından ötürü, siyasal düşüncelere önemli bir 
katkıda bulunmuştur. Roma tarihi, hukuksal ve ideolojik 
söylemlerin siyasal bir düzenin sürdürülmesinde ya da 
değişikliğe uğrablmasında ne büyük bir role sahip olduklarını 
gösteren çeşitli örneklerle doludur. Ayrıca Roma, daha sonraki 
çağiara hukuk anlayışını (ya da hukuk bilimini) miras 
bırakınakla kalmamış, dahası Yunan felsefelerini Latinceye 
çevirerek, bu felsefeleri günlük .yaşama uygulayarak, Antik 
Yu nam Hıristiyan Avrupası'na bağlayan önemli bir köprü 
vazifesi de görmüştür. 

Roma siyasal düşünüşünü incelemek için 1200 yıllık 
Roma tarihini üç ayrı bölüm altında ele almayı uygun bulduk. 
Roma tarihini (tarihçilerin pek onaylamayacakları bir 
biçimde) Cumhuriyet, Cumhuriyetten lmparatorluğa ve 
imparatorluk olarak üç döneme ayırmamızın temel nedeni, bu 
tarihsel kesitierin siyasal düşünceler ile ideolojilerin gelişim­
değişim çizgisini daha iyi yansıtıp açıklıyor olmasıdır. Ayrıca 
l .Ö. Il. yüzyıl öncesine ait hemen hemen hiçbir yazılı metnin 
olmayışı (ya da günümüze kadar ulaşamaması) da böyle bir 

1 



ayrımı benimsernemizde etkili olmuştur. Dolayısıyla Roma'nın 
krallık öncesi ile krallık dönemlerini ayrı bölümler şeklinde 
incelemeyip, onlardan "Cumhuriyet Dönemi" bölümünün hemen 
başında kısaca söz etmekle yetindik. Bundan başka, her bölümde 
siyasal düşünceleri incelemeye geçmeden önce, o tarihsel döneme 
ilişkin sosyo-ekonomik ve siyasal gelişmeleri ana çizgileriyle 
ortaya koyduk. Böylece, siyasal düşüncelerin ve ideolojilerin 
içinde geliştikieri ortam ile olan etkileşimlerini gözden 
kaçırmamaya çalıştık. 

I. CUMHURİYET DÖNEMİ 

Tarih boyunca çeşitli tartışmalara neden olan Roma'nın 
kökeni sorunu, bugün bile kesin bir biçimde çözüme 
kavuşturulabilmiş değildir.Ancak arkeolajik ve etnolojik 
bulgular,Roma kentinin t.ö. VII. yüzyıl ortalarında (ya da 
sonlarında) Palatium tepesi üzerinde kurulmuş olduğunu 
gös termektedir. Büyük bir olasılıkla t.ö. VIII. yüzyılda 
Kafkasya'dan gelip İtalya yarımadasının Etruria bölgesinde 
çeşitli bağımsız kentler oluşturan Etrüskler, daha sonraları 
Roma'nın bulunduğu yerdeki Latin ve Sabin köyleri kendi 
önderliklerinde birleştirerek Roma'yı bir site (kent-devleti) 
biçiminde örgütlerneye koyulmuşlardır. 

Romalılar ise, ken<;li tarihlerini söylencelerle 
(mitoslarla) yağurarak açıklama yoluna gitmişler ve  kentin t.ö. 
753 yılında Romulus tarafından kurulduğunu kabul etmişlerdir. 
Romulus'un soyunu Truva Savaşı kahramanlarından Truvalı 
Aeneas'a kadar uzatan bu söylencesel (mitolojik) tarih 
anlayışına göre Roma, kuruluşundan t.ö. 509 yılına kadar bir 
krallık dönemi yaşamıştır. Bu süre boyunca Romulus'tan 
başlayarak yedi kral i ş  başında bulunmuştur. İlk beş kral seçimle 
bu göreve gelmişler, ancak son iki kral iktidarı yasal olmayan 
yollardan ele geçirip bütün gücü kendilerinde toplamışlar ve 
yönetime kişisel bir nitelik vermişlerdir. Krallık sisteminin 

2 



yozlaşıp bir tür tiranlığa dönüşmesi sonucunda ayaklanan 
soylular, Etrüsk kökenli son kral Tarquinus Superbus'u kovmuşlar 
ve l.ö. 509'da cumhuriyeti kurmuşlardır. 

A. Sosyo-Ekonomik ve Siyasal Gelişmele/ 

Roma'nın cumhuriyet dönemindeki toplumsal ve siyasal 
örgütlenmesini anlayabilmek için krallık dönemine uzanmak 
gerekir. Çünkü Romalılar, kralların yönetimine son verip 
cumhuriyeti kurmakla birl i kte, kral l ık d öneminde 
gerçekleştirilen yapılanmaları ve kurumları büyük ölçüde 
devam ettirmişlerdir. Bir başka deyişle, yeni siyasal rejimi, 
eski kurumlarda düzenlemeler yaparak ve bazı değişiklikler 
getirerek kurma yoluna gitmişlerdir. Ancak cumhuriyetin 
kurumsal kökenierinin krallık döneminde bulunduğu konusunda 
görüş birliğine varılabilinmiş değildir. Bununla birlikte, 
"Roma'nın yedi krallar denen yöneticilerinin gerçek kişiler mi, 
yoksa mitolojik kişiler mi oldukları, bunlar tarafından 
yapıldıkları kabul edilen yasa düzenlemelerinin gerçek mi, 
efsane mi olduğu çok önem taşımamaktadır . . .  çünkü Latin 
toplumunun eski yapısına ait bu olgular Roma kurumlarında yer 
almışlar ve böylece tarih dönemine de aktarılmışlardır."l 

•
B u  bölümde yararlanılan kaynaklar aşagıya çıkartılmıştır. Dolayısıyla 

dogrudan yapılmayan alıntılarda dipnot verilmeyecektir. Sabah at A 1LA�, 
Roma Tarihi'nin Ana Hatları-L Kısım Cumhuriyet Devri, Istanbul, l.U. 
Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1970; R.H. BARROW, Roma lılar, Istanbul, 
Varlık Yayınevi, 1965; Halil BERKTA Y, Kabileden Feodalizme, Istanbul, 
Kaynak Yayınları, 1983; Tim CORNELL ve John MATTHEWS, Roma Dünyası, 
Istanbul, Iletişim Yayınları, 1988; Fustel de COULANGES, La cite antique, Paris, 
Hachette, 1912; Henri DENIS, Ekonomik Doktrinler Tarihi 1, Istanbul, Sosyal 
Yayınlar, 1973; Jacques ELLUL, Histoire des institutions-1.2 Antiquite, Paris, 
PUF, 1979; Friedrich ENGELS, Ailenin,Özel Mülkiyetin ve Devletin Kökeni, 
Ankara, Sol Yayınları, 1978; Moses I. FINLEY, L'invention de la politique, Paris, 
Flammarion, 1985; U!on HOMO, Les İnstitutions politiques romaines, Paris, 
Editions Albin Michel, 1950; George THOMSON, Tarihöncesi Ege, Cilt 1, 
Istanbul, Payel, 1983. 
1Morgan, s.43. 

3 



Romulus ile başlatılan Roma Krallığı, bir "kabileler 
konfederasyonu" biçiminde örgütlenmişti .  Y urttaşlık 
haklarından yararlanan Roma halkı (populus romanus), üç 
tribus 'da (kabile) toplanmıştı. Her tribus, 10 curia 'ya (fratri); 
her curia da 10 gens 'e (klan) bölünmüştü. Böylece popu lus  
romanus ' u  oluşturan üç kabile, 30  cu ria 'yı ve 300 gens 'i 
kucaklıyordu. KabHelerin türdeş bir halktan meydana gelmemiş 
olması ve curia'lar ile gens 'lerin eşit  olarak paylaştırılmış 
oluşu, bu örgütlenmenin yapay bir biçimde gerçekleştirilmiş 
olduğunu göstermektedir. 

Siyasal haklar da dahil olmak üzere tüm yurttaşlık 
haklarından yararlananlar, yalnızca gens'lere üye olan yetişkin 
erkeklerdi. Roma bir soy toplumu biçiminde örgütlenmiş 
olduğu ndan, siyasal yapıda yer almak için toplumun 
benimsediği bir soya (bir gen s'e) üye olmak gerekiyordu. 
Dolayısıyla hiçbir soyla, hiçbir kabileyle ilişkisi bulunmayan 
pleb'ler ile c l ien t'1er2, yurttaş olmadıklarından, pop ulus' un 
içinde yer almadıklarından ötürü, özgür olmalarına v e  mülk 
edinebilmelerine karşın, seçme-seçilme gibi siyasal haklardan 
yoksun bırakılmışlardı. Bu toplumsal yapının en altında da, 
özgür olmayan ve hiçbir haktan yaradanamayan köleler 
bulunuyordu. 

Siyasal yapının başında seçimle iş başına gelen ve ömür 
boyu bu görevde kalan bir kral (rex) vardı.lmperium (yürütme 
erki) yetkisine sahip olan kral, başrahiplik, başyargıçlık, 
başkomutanlık gibi görevleri üstlenmişti. Kralın altında iki 
meclis vardı. Kralı seçen meclis, yurttaşların curia'lar olarak 
katıldıkları comitia curiata'ydı. Her curia 'nın tek bir oy 
kullandığı bu meclis, yasama yetkisiyle donatılmıştı. Kralın 

2Bir yurttaşın koruması altında bulunup ona hizmet etme yükümlülügüyle 
baglanmış olan kişiye, c/ient (sıgınh ya da ya naşma) deniliyordu .. C lient'ler, 
daha sonraları, koruyucu ları (patronus) ile ilişkilerini belli düzeyde sürdürmüş 
olmakla birlikt- e, p leb sınıfı içinde yer almışlar ve böylece a yrı bir sosyal 
kategori oluşturma özelliklerini yitirmişlerdir. 

4 



danışma meclisi konumunda olan senato (senatus) ise, patres 
(babalar) olarak adlandırılan gens başkanlarından oluşmuştu. 
Senatonun comitia curiata 'nın  kararlarını onayiayıp 
doğrulamasından kaynaklanan bir çeşit saygınlığa ( auctoritas) 
sahip olduğu kabul edilmekteydi. Senatörlerin soyundan 
gelenlere ise patrici adı veriliyordu. 3 

Altıncı Kral Servius Tullius'un gerçekleştirdiği kabul 
edilen ve cumhuriyet dönemine aktarılan "anayasa] reformlar" 
ile yurttaşlık soya değil de, konaklama ile özel mülkiyet 
ilkesine bağlandı ve böylece yurttaş sayısı önemli ölçüde 
arttırıldı. Bu düzenlemelere göre, yurttaşlar -patrici ve pleb 
olup olmadıklarına bakılmaksızın- servet dilimleri ölçüt 
alınarak beş sınıfa ayrıldılar. Her sınıf, toplumsal ve askeri 
örgütlenme birimleri olan centuria'lara bölündü. Mal varlıkları 
olmadığından,  ordudan, dolayısıyla da c e n t u r i a  
örgütlenmesinden dışianmış bir toplumsal kesim daha vardı. Bu 
kesimi oluşturan yoksullara yalnızca çoluk çocuk ( proles) 
ürettikleri için proletarii deniyordu. Bütün centuria 'ların -her 
birinin tek bir oy hakkıyla- katıldıkları comitia centuriata 
adında yeni bir meclis oluşturuldu. Zamanla comitia curiata'nın 
savaş ve barışa karar vermek de dahil bütün yetkilerini elinde 
toplayan comi t ia cen turiata, en varlıklı sınıfın etkisi 
altındaydı. Çünkü bu sınıf, içerdiği centuria sayısı nedeniyle oy 
çoğunluğuna s ahip olduğundan i s tediği kararları 
çıkarta b ili yord u. 4 

Ancak son Kral Tarquinus'un despotizme kayan 
yönetiminden hoşnut olmayan patriciler, kralı kovup siyasal 

3Patrici sözcü�ü, zamanla bir soyluluk if ade edecek ve cumhuriyet döneminde 
gen tes üyelerinin önde gelenlerinin (ya da bütün gentes üyelerinin) 
oluşturduk ları soylular sınıfına patrici denilecektir. 
4Cicero'nun bu konudaki yargı sı şudur:"Servius Tullius,böylece oylamalarda 
a�ırlı�ı ço�unl uk tarafına de�il,zengi nler tarafı na kazandırmış;tüm devletler 
için geçerli bir kural sayılması gereken 'sayıca ço�unluk olan' olan tarafın 'sözü 
geçer taraf olmaması gerekti.�i ilkesini gözetmiştir." (De Republica, II, 22.) 

5 



rejimi değiştirdiler. Yeni düzene yönetim işinin halka ait olması 
anlamında cumhuriyet (res publica-kamusal olan, kamuya ait-) 
adı verilmesine karşın, gerçekte yönetim soylu bir oligarşinin 
elindeydi.  Plebler, ekonomik ve siyasal açıdan ikinci sınıf 
yurttaş konumundaydılar ve sürekli savaşlardan dolayı 
durumları daha da güçleşiyordu. Savaşlarla elde edilen kamu 
top r a k l a r ı n d a n  (ager pub l icus) yalnızca patriciler 
yararlanıyordu; plebler ise, borçlarını ödeyemedikleri takdirde 
bir tür borç kölesi (nexum) durumuna düşme tehlikesiyle karşı 
karşıya bulunuyorlardı. Demek ki cumhuriyet, birbirinden kesin 
çizgilerle ayrılmış iki yurttaş sınıfını içermekteydi. İşte tüm 
cumhuriyet dönemi boyunca kurumlarda görülen sürekli 
d e ğ i ş i m i n  temel nedenini ,  iç d i n a mikler  d i y e  
adlandırabileceğimiz p atrici i l e  pleb arasındaki sınıf 
çatışmaları i le (dış savaşlar, devletin dışa doğru her bakımdan 
büyümesi şeklinde beliren ) dış dinamikler oluşturuyordu. 

Cumhuriyetin yarattığı en önemli kurum, yürütme erkini 
kullanan konsüllüktü. Imperium yetkisiyle donanmış olan iki 
konsül ( co n sul) ,  com i tia cen turiata tarafından bir yıllığına 
seçiliyordu. Konsülün özgürlüğü, görevinin hem ortaklaşa, hem 
de yıllık oluşuyla kısıtlanmıştı. Konsüller arasında herhangi 
bir anlaşmazlık söz konusu olduğunda olumsuz görüşün ağır 
basması kararlaştırılmıştı. Konsüllüğe ilişkin bu "ikiz birlikte 
yönetme" ve "yıllık olma" ilkeleri, Roma'nın anayasal 
uygulamasının temel ilkeleri oldular ve zamanla diğer magistra 
']ara da (yüksek devlet görevlilerine de) uygulandılar. Bunlar 
arasında konsüllerin yardımcıları olan qttaestor' l a r ı ;  
yurttaşların, daha sonra d a  senatörlerin listelerini düzenleyen 
censor 'ları; yargı işlerine bakan praetor'ları; kentin ekonomik 
ve polisiye sorunlarıyla ilgilenen aedilis'leri sayabiliriz. 

Krall ık döneminden kalan her iki c o m i t i a, 
cumhuriyetin kurumlarına dönüşüp varlıklarını sürdürdüler. 
Aynı şey senato için de geçerliydi. Hatta senato, başlangıçta 
konsüllerin danışma kurulu olmasına karşın, gittikçe etkisini 



arttırıp önerilerinin bütün magistra'ları bağladığı en önemli 
kurum haline geldi. "Roma geleniğinin somutlaşması, siyasal 
bilgelik ve deneyimin hazinesi"S olduğu kabul edilen senato, 
uygulamada cumhuriyetin yönetici kurumu olmakta gecikmedi. 
Cumhuriyetin getirdiği bir başka kurum, diktatörlüktü. 
Diktatör, olağanüstü dönemlerde konsüllerce atanan ve 
kendisine senato tarafından belli bir amaç ve altı ayı aşmamak 
koşuluyla tam yetki verilen kişiydi. 

Soyluların oluşturduğu bu cumhuriyet düzeninde 

pleblerin, patricia ile birlikte comitia cen turiata'yı oluşttirup 
konsülleri (patriciler arasından) seçmekten başka bir siyasal 
haklan yoktu. Plebler, hiçbir devlet görevine gelemiyorlar ve 
borçlar, keyfi baskılar altında eziliyorlardı. Cumhuriyetin bir 
sınıfın mutlak iktidarı biçiminde kurulmuş olması nedeniyle, 
cumhuriyet döneminin ilk iki yüzyılı plebler ile patriciler 
arasında süregelen sır.ıf savaşımına sahne oldu. Bu süre boyunca, 

patriciadan çok daha kalabalık olan pleb sınıfı, aşamalı olarak 
tam yurttaşlık haklarına kavuştu ve Roma'nın yönetiminde 
gittikçe daha fazla söz sahibi olmayı başardı. Ancak bu 
kazanımlardan gerçekte yararlananlar varlıklı pleblerdi ve b u  
durum, ileride değineceğimiz üzere, Roma toplumsal yapısının 
önemli bir değişim geçirmesine neden oldu. 

Plebler, İ.Ö. 494 ve 287 yılları arasında tam beş kez 
başvurdukları, devlete başkaldırmanın aşırı biçimi olan 
Roma'dan ayrılıp başka kent kurma ( secess io) yöntemini 
kullanarak soylulardan büyük ödünler kopardılar. lik olarak 
l. ö. 494'te borçlar bağışlandı, köle durumuna düşmüş pleblere 
özgürlükleri geri verildi6, conciliwn plebis denilen bir pleb 
kurulu oluşturuldu ve tribünlük kurumu kuruldu. Zor (coercitio) 
kullanmaya kadar varan potestas yetkisini ellerinde bulunduran 
tribünler (tribunus), dokunulmazlıkianna dayanarak plebleri 

Sc ornell ve Matthews,s.24. 
6Borç köleligi(ııexum ),ancak I.Ö. 326'da kaldı rı ldı . 

7 



Koruyup onların yaranna Kararların alınmasına çalışıyorlardı . 
Sayıları ilkin ikiyken sonradan lO'a çıkartılan tribünler, 
plebler arasından ve plebler kurulu tarafından bir yıllığına 
seçiliyordu. 

İ .Ö . 4SO'de benimsenen Oniki Levha Yasası,  
aristokratik sözlü hukukun yerini aldı. Bundan bir yıl sonra, 
conciliwn plebis yasa çıkarma yetkisini elde etti. Böylece bu 
kurulun aldığı kararlar (plebiscites), tribünler tarafından bütün 
devlete uygulanmaya başlandı. Büyük bir olasılıkla, pleb 
kurulunun elde ettiği bu hak nedeniyle, fakat kesin olarak 
bilinmeyen bir tarihte, patrici ve pleb yurttaşlardan oluşan 
comitia tributa adında yeni bir meclis kuruldu. t.ö. 44S'de 

pat�ici ile pleb sınıfları arasında evlenmeleri yasaklayan 
hüküm kaldırıldı. Daha sonra, konsüllük, diktatörlük, c en­
sor 'luk gibi yüksek devlet görevleri pleblere açıldı. t.ö. 287'de 
comitia tributa'nın kararlarının senatörler tarafından 
onayianma zorunluluğu kaldarılarak, b u  meclisin senatoya eşit 
bir yasama erkine sahip olması kabul edildi? Son olarak, 
magistra'ların senatör olmalarına karar verilmesiyle plebler 
için senato yolu açılmış oldu. 

Siyasal yapıdaki bu değişikliklere koşu t  olarak 
toplumsal yapıda da önemli bir dönüşüm ya�anmış ve patrici­

p�瀀 䀀ဓ〘a瀀veı

p ∀ 瀈 k s ㅠ p ı

pv e r o n ap 傅 
ഀv e r l ı ao l La��

र p L l a 瀀o l ş g P s ı cp傅v n 뀀 g ᆀ . " ] , - 蔀ı � ခ 萀 ခ 耀 s  



doğrudan bir bağlanhnın kurulmasıyla yönetim tam anlamıyla 
bir oligarşi niteliği kazanmışh. 

Bundan başka, belli bir gelire sahip olan plebler, 
askerliklerini süvari olarak yaptıkları için equites (atlılar) 
denilen bir başka sınıf oluşturmaktaydılar. Yeterli bir mal 
varlığına sahip olmayan ve hatta ekonomik durumları gittikçe 
güçleşen diğer pleb-yurttaşlar ise, populares (halk) sınıfı içinde 
toplanmışlardı. Bundan böyle sınıf çatışmaları, populares­
optimates ayrımı üzerinde süregelecekti. Bu arada Roma 
ekonomisi, yavaş olmakla birlikte sürekli bir geliş im 
göstermekteydi. İ.Ö. lll. yüzyıl sonlarından başlayarak yaygın 
bir biçimde para kullanan Roma, fetih politikasından 
kaynaklanan dışarıda sömürüye, içeride köle emeğine dayanan 
bir ekonomi sistemi oluşturdu. Kölelerin çalıştığı ve üzüm ile 
zeytin. üretmeye yönelen büyük çiftlikler (lati�mdia) kuruldu.  
Toprak sahibi olmadan servet edinmenin bir başka yolu, çeşitli 
devlet ihalelerini almak ve kamu topraklarından vergi 
toplamak hakkını elde etmekti. Bunlara bir de ticaretle 
zenginleşmeyi eklem�k gerekir. Patricia ile o ptimates bu 
yollardan sürekli olarak servetlerini arthrırken, küçük üretici 
köylüler, gerek uzun askerlik süreleri boyunca topraklarıyla 
ilgilenemediklerinden, gerekse la t i  fu nd i u m 'lar la rekabet 
edemediklerinden çiftliklerini ellerinden çıkarmak zorunda 
kalıyorlar ve Roma kentine göç edip prol  e tari  i sınıfının 
kabarınasına yol açıyorlardı. Büyüyüp genişleyen Roma, 

paradoksal olarak, bir yanda çeşitli halkların zenginliğini 
kendinde toplarken, öte yanda yurttaşlarından bir bölümünün 
yoksullaşmasına neden oluyordu .  Roma'nın en önemli 
sorunlarından biri, toprakların çok eşitsiz bir biçimde 
dağıtılmış olması ve bunların giderek küçük bir azınlığın elinde 
toplanmasıydı. Bu durumu düzeltmeye yönelik çeşitli toprak 
reformu tasarıları, büyük toprak sahibi patrici lerin ve  

9 



optimates 'lerin şiddetli tepkisiyle karşılaşıyordu.B Ancak, 
Roma'nın bir kent devleti sınırlarını aşmasında bu üst sınıfların 
oynadığı rol hiç de azımsanacak bir şey değildir. Büyük toprak 
sahipleri ile tüccarların, gerek ürünlerine dış pazarlar bulma, 
gerek güvenlik içinde ticaret yapabilme istekleri, Roma'nın 
yayılınacı bir politika izlemesinde ve böylece büyük bir 
imparatorluk durumuna gelmesinde epey etkili olmuştur. 

Roma, içeride toplumsal ve siyasal gelişmelerin sonucu 
olarak sınıfları (özellikle patriciler i le zengin plebleri) 
uzlaştıran bir düzeni ağır ağır gerçekleştirirken, dışarıda sürekli 
savaşlarla topraklarını genişletmekteydi. l.ö. 493'te otuz Latin 
kentiyle oluşturulan "Latin Birliği", zamanla Roma'nın İtalya 
yarımadası üzerinde egemenlik kurmasını sağladı. İ .Ö.  III. 
yüzyıl başlarında Güney İ talya'daki Yunan kentlerini ele 
geçiren Roma, çok geçmeden büyük rakibi Kartaca ile savaşa 
tutuştu. lik Pun9 Savaşı (l.Ö. 264-241 ) sonunda Roma, Sicilya'yı 
egemenliği altına aldı ve böylece ilk kez İtalya dışında toprak 
edinmiş oldu. Bunun ardından Sardunya ile Korsika da Roma'ya 
bağlandılar. Il. Pun Savaşı İ .Ö .  202'de A ni bal'in kesin 
yenilgisiyle son buldu ve Roma Doğu İspanya'yı topraklarına 
kattı. l.Ö. 148'de Makedonya, iki yıl sonra da Yunanistan, Roma 
boyunduruğu altına girdiler. III. Pun Savaşı ise, İ .Ö. 146'da 
Kartaca kentinin yerle bir edilmesiyle son buldu. l.Ö. 133'de 

' Roma, Batı Anadolu kıyılarına ayak bastı. 
İ talya dışında fethedilen topraklar, Sicilya'dan 

başlamak üzere, "eyalet" durumuna getirilip doğrudan doğruya 

8Ömegin,yoksulların koşullarını düzeltmıcy e yönelen yöneticilerden Spurius 
Ca� .sius (I.Ö. 486' da),Spurius Maellius (1.0. 440'da) ve Manlius Capitolinius 
(i. O. 3f!2' de), " krallık yönetimini kurmaya kalkışınakla"  suçlanıp 
öldürülmüşlerdir.Soylular için içlerinden birinin daha aşagı sınıfların 
gereksinimleriyle ilgilenmesi ve onların davalarını benimseyerek desteklerini 
kazanması,krallık suçlamasına yeterli bir neden teşkil ediyordu. 
9Romalılar,Kartacalılara -Fenike kökenli oldukları için- Fenikeliler anlamına 
gelen puni (pun1 ar) adını vermişlerdir.Bundan dolayı Romalıların Kartacalılar 
ile yapmış oldukları savaşlara "Pun (ya da Pön) Savaşları" denmektedir. 

10 



Roma'ya bağlandılar. Pro-konsüller (yardımcı konsüller) ve  
propraetorlar (yardımcı yargıçlar), kendilerine tam bir  erk 
(imperium) tanınıp yönetmeleri için eyaletlere gönderildiler. Bu 
arada Roma'ya yakın Latin kentlerine tam ya da (siyasal 
hakları içermeyen) yarım yurttaşlık hakkı tanındı. Böylece 
l.Ö. II .yüzyıl ortalarına gelindiğinde Roma, hukuki bakımdan 
bir kent devleti olma niteliğini yitirmeye başlamıştı; coğrafi 
açıdan ise İspanya'dan Batı Anadolu'ya kadar uzanan Akdeniz 
bölgesine hükmeden bir imparatorluk durumuna ulaşmıştı bile. 
İlk dönemlerinde daha çok güvenliğini sağlamak amacıyla 
savaşıp sınırlarını genişleten Roma, daha sonraları fetihlere 
özellikle ekonomik nedenlerden dolayı devam etmiş ve gücü 
yettiğince bu politikasını sürdürmüştür. 

1 1  



B. Siyasal Düşünüş ve İdeoloji*
' 

Roma'nın kendine özgü bir siyasal düşünüşü olduğu 
söylenemez. Soyut felsefi düşünceler, siyasal kurumlar, bir 
köylü-asker olan Romalının ilgisini çekmiyordu; kendisine hoş 
gelen ahlak felsefesini de metafiziğe dayamamıştı. Hatta uzun 
süre, soyut düşünceler le tartışılmasını, " felsefe yapılmasını", 
zamanın boşa harcanması olarak algılamış ve aşağılamıştı. Her 
şeyden öte ilgilendiği şey, (savaşmayı, yönetmeyi ve para 
kazanmayı içeren) eylerndi ve bu eylemlerle doğuracakları 
sonuçların doğrulanıp haklı çıkarılmasıydı .  " Ro ma 
gerçekçiliği"nden söz edilmesinin nedmi de buydu işte. 

*
Rom a  siyasal düşüncesi ve ideolojisiyle ilgili yararlanılan temel kayna klar 

aşagıya çıkartılrnıştır. Dolayısıyla dogrudan yapılmayan alıntılarda .dipnot 
verilmeyecektir. Jacob B EN-AMlTTAY, Siyasal Düşünceler Tarihi, Ankara, 
Savaş Yayınları, 1983; François CH AT EL ET , Olivier DUHAM EL ,  Evelyne 
PI SI ER -KOUCHNER,Histoire des idees politiques, Paris, PUF, 1982; J ean­
Jacq ues CHEVALLlER, Histoire de la pensee politique,Glt 1 ,  Paris, Payot, 1983; 
CI CERON, De la Republique-Des Lois, Paris, Garnier-Flarnrnarion, 1965; Kıvanç 
ERTOP, Çetin YETKI N, Sosyo Ekonomik Temelleriyle Siyasal Düşünceler Tarihi 
I, I stanbul, Say, 1 985; Paul JANET, Histoire de la s elence politique dans ses 
rapports avec la rnorale, Cilt 1 ,  Paris, Librairie Fe lix A!c arı , 1924; Roger 
L AB ROUSSE, introduction a la philosophie politique, Paris, Librairie M areel 
Riviere et Cie, 1959; Ge rard MAlRET, Les doctrines du pouvoir-La formatian de la 
pensee politique, Paris, Gal lirnard, 1978; Alain MI CHEL ,  La philosophie 
politique a Rorne d'Auguste a Marc Aurele, Paris, Arınand Colin,1969; Gaetano 
MOSCA, C aston BOUTHOUL, Histoire des  doctrines politiques, Paris,Payot; 
C.North cot e PARKINSON, Siyasal Düşüncenin Evrimi, I stanbul, Rernzi 
Kitabevi,1976; M areel PRELOT, Georges L ESCUYER, Histoires des idees 
politiques, Pa ris,Dalloz,1980; George SABlNE, Siyasal Düşünceler Tarihi, Ci lt  1 ,  

, Ankara, Türk Siyasi Ilimler Dernegi Yayınları,1 969; Murat SARICA,Siyas i 
Düşünce Tarihi, I stanbul, Gerçek Yayınevi, 1977; Joel SCHMlDT, "L' ideologie 
romain e-L a cite recurne n iq ue",  H istoire d e s  i d e olog ies,C i l t  
1 ,Paris, Hachette,1978; Pierre-Maxirne SCHUHL (der.), Les Stoiciens, Paris, 

Ga.llirnard, 1962; Alaeddin ŞENEL , Siyasal Düşünceler Tarihi, An kara, 
A.U .Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 1982; J ean TOUCHARD, Histoire des 
idees politiques, Cilt 1,Paris,PUF,1978; Mete TUNÇAY( der.).ı Batı'da Siyasal 
Düşünc eler Tarihi-Seçilmiş Y azılar ,Cilt 1 ,  Ankara, A.U.Siyasal B ilgiler 
Fakültesi Yayınları, 1969. 

1 2  



Eylemlerinin haklılığını, adi l liğ ini daha i ş e  
başlamadan kolayca ortaya koyabiieceği bir sisteme gereksinim 
duyması, Romalının, etkileri günümüze dek süregelen bir hukuk 
anlayışını oluşturup geliştirmesine yol açtı. Dolayısıyla hukuk, 
Romalının kabul ettiği tek soyutlamaydı. Ancak hemen şunu da 
belirtmek gerekir ki, Roma hukuku, doğrudan doğruya eylemle 
bağlantılıydı ya da daha doğrusu eylemin alanını çizmeye 
yarıyordu. Yunanlının felsefi ya da siyasal düzlemde ele aldığı 
olguları, Romalı hukuksal kavramlarla düşünüyordu. Siyasal 
yapının temel güçleri bile, imperium, auctoritas gibi hukuksal 
yetki alanlarını belirten kavramlarla ifade edilme yoluna 
gidilmişti. Demek ki, olayların zorlamasıyla devlet yapısında 
önemli bir değişiklik meydana gelmediği sürece, Romalıların 
hiçbir siyasal doktrine gereksinimleri yoktu. Bir bakıma, 
"kılıcın çözüme kavuşturmadığı sorunları hukuk çözüyordu ve bu 
dönemin Roma'sına hukukçular ile askerler yeterli oluyordu." 

Cumhuriyet Roması 'nda s i yasal  düşüncenin  
belirmemesinde, Romalıların sürekli savaşıp bir fetihten 
diğerine koşmalarının ve böylece b udun-merkezci 
Whnocentrique) bir zihniyete sahip olmalarının önemli bir rolü 
vardı.Yunanlılar, çeşitli polis 'lerdeki (ve diğer ülkelerdeki) çok 
farklı yönetim biçimlerinin yol açtığı sorunla karşılaşmışlar ve 
karşılaştırmalı bir yaklaşım kullanarak :-oruna düşünsel 
düzeyde çözüm aramışlardı. Oysa Romalıların, kendilerini 
siyaset üzerinde düşünmeye yöneltecek böyle bir sorunları yoktu; 
ya da daha doğrusu, çevrelerindeki diğer rejim türlerinin 
kafalarında böyle bir sorun yaratmaları mümkün değildi. Çünkü 
Romalılar, gözlerini dışa çevirdikleri zaman, bunu diğerlerinin 
toplumsal ve siyasal düzenlemelerini anlamak ıç ın  
yapmıyorlardı. Komşularıyla ilgilenmeye yönelmelerinin tek 
bir nedeni vardı: onları yenmek ve egemenlikleri altına almak. 
Tabii, yenip kul-köle kıldıkları halkların anayasaları, 
kurumları, onlara göre hiçbir değer taşımıyordu; dolayısıyla 

13 



bunların incelenmesi, kendi sistemleriyle karşılaştırılması 
tümüyle gereksizdi. 

Romalıların diğer halkları hor gören, aşağılayan bu 
tutumlarının dışında, siyasal düşüncenin oluşumunu engelleyen 
bir başka etmen, iç siyasal dinamiğin yönetim değişikliklerine 
yol açmamış olmasıdır. Yunan polis'leri art arda gelen siyasal 
karışıklıklar, devrimler (st asi s)1 O sonucunda bir rejimden 
diğerine geçmek zorunda kalırlarken, cumhuriyeti benimseyen 
Roma sitesi buna benzer bir sür"eç yaşamamıştır. Cumhuriyetin 
ilk iki yüzyılı boyunca patriciler ile plebler arasında süren 
çatışmalarda yönetim biçiminin değiştirilmesi söz konusu 
edilmemişti. Plebler, sistem içil}de çeşitli haklar elde etmek ve 
siyasal düzeye daha etkin bir biçimde katılmak amacıyla 
mücadele vermişlerdi.  Yıkılan krallık ise, patricHerin 
katkısıyla özgürlüğün karşıtı olarak algılanıp nefretle 
anılmasından dolayı, kurulu d üzeni değerlendirmek için 
gönderme yapılabilecek ya da kıyaslamada kullanılabilecek 
bir sistem oluşturmuyordu. Romalılar, Res publica'larını sınıfsal 
çıkarları doğrultusunda pragmatik bir şekilde ya "reforme" 
etmekle, ya da belli ödünler vererek sürdürmekle yetiniyorlardı. 
Dolayısıyla, Yunanlıdan farklı olarak, " yönetimlerin 
dolaşımı"na tanık olmamış ve  farklı yönetimlerin (özellikle 
demokrasi-oligarşi) karşıtlığını yaşamamış olan Romalıdan, 
bilmediği bu konularda düşünmesini beklemek olanaksızdı. 

Her ne kadar Romalılar, entellektüel soyutlamalarla 
ilgilenmeyen salt eyleme dönük bir tutum içinde görünmüşlerse 
de, yine de yüzyıllar boyunca yeni toprakların fethini ve 
sömürülmesini doğrulayan, bu "emperyalist" girişimlerini 
meşrulaştıran soyut düşünceler tarafından yönlendirilmişlerdir. 
Bu düşünceler, sürekli olarakRoma'nın yüceliğini ve bunun somut 
göstergesi olan Roma yurttaşlığının önemini vurgular. 

l OBkz: Mehmet Ali A�ao�ulları,Eski Yunan'da Siyaset Felsefesi, Ankara, V 
Yay ınları, 1 989, s.254. 

14 



Cumhuriyet, ideolojisinin merkezine Roma'nın tanrısal bir işlevi 
olduğu görüşünü yerleştirerek, yurttaşlarında, kendilerini bir 
tanrısal amaca adama duygusu yaratır. Böylece Romalıların, 
vicdanları rahat bir biçimde, "Roma uygarlığı"nı bütün dünyaya 
yaydıkları inancını taşıyarak bir "emperyalist" savaştan bir 
diğerine koşmaları sağlanır. Bu "emperyalist" ideoloji, ırkçı, 
aşırı ulusçu bir niteliğe bürünmekten kaçmarak kendine hümanist 
(insancıl� bir görünüm vermeye özen gösterir: Roma fethettiği 
halkiara yalnız barış ve uygarlık götü.rmekle kalmamakta, 
aynı zamanda onlara dostluk ve sevgi elini de uzatmaktadır. 
Demek ki direnecek denli budala ya da küstah olanların dışında 
herkes kazançlı çıkmaktadır. Örneğin Romalı ozan Vergilius 
(İ.Ö. 70-19) ,  bu ideolojinin ana temalarını Aeneas a d  l ı  
destanında şöyle dile getirmektedir: "Unutma Romalı, ulusları 
yönetmek sana düşer. Senin görevlerin şunlar olacakBarışçı 
yoldan töreleri kabul ettirmek, boyuneğenleri esirgemek ve 
gururluları savaşla uslandırmak."1 1  Sürekli olarak sürdürülen 
savaşların bir başka ideolojik işlevi, içeride konsensüsü 
sağlamaya katkıda bulunmasıdır. Senato ve konsüllük 
kurumları aracılığıyla gerçekte yönetimi elinde bulunduran 
soylular (patricia ile optimates)1 2, R�ma'nın esenliğiyle korun­
masının tanrısal bir görev olduğu anlayışını bütün yurttaşiara 
benimseterek dış tehlikelere karşı kutsal bir birlik sağlamışlar 
ve böylece çoğu kez sınıf savaşlarını dizginleyebilmişlerdir. IL 
Pön Savaşı, bu birliğin genişlemesinde epey etkili olmuştur: 
Savaşın dışarıda olmaması, Anibal'in Alpler'i geçerek 14 yıl 
boyunca İtalya'yı atlarıyla, hatta fiileriyle çiğnemesi, yalnız 
Roma yurttaşlarının değil, fakat hemen hemen bütün İtalyan 
halklarının Roma'nın önderliğinde bir bütün o lara k  

1 1Virgile, Eneide, Paris, Livre de Poche, 1965 (Kitap 6,851-853). 
1 2Örnegin,I .Ö. 200 ile 1 46 yılları arasında görevde bulunmuş 108 konsülden 
yalnızca dördü,yeni insandı (homines novi );yani eski ya da yeni soylular 
sınıfından gelmiyordu. (Rouvier, s.l16.) 

15 



kaynaşmasına yol açmıştır. Ayrıca savaşlar, yoksul pleblerin 
düzen için bir tehlike oluşturmalarını önlemek bakımandan da 
çok yararlıydılar; çünkü fetih politikası,pleblerin içerideki 
konumlarından kaynaklanan doyumsuzluklarını dış ülkelerin 
halklarını ezmelerini sağlayarak gidermekteydi. 

"Ulusal" birliğin sağlanmasında etkili olan bir başka 
etmen, yönetimin (gösterme lik bir biçimde de olsa) aşağı 
sınıfiara açılmış olmasıydı. Siyasal kurumların kendileri de 
ideoloj ik bir i ş lev görmekteydi ler .  Cumhuriye tin 
magistra'Iarına ve Roma anayasasına duyulan bir çeşit mistik 
(gizemci) saygı, kurulu düzene karşı koyabilecek herhangi 
radikal (köktenci) bir hareketin doğmasını engelliyordu . 
S ürekli olarak gelenek v e  görenekierin önemını n 
vurgulanmasıyla, sistemin düşünsel taşlarını oluşturan soyut 
kavramların bıkıp usanılmadan yinelenip her yere yazılıp 
kazılmasıyla, otoritelere (ailede babaya, orduda komutana, 
kentte magis t ra ' lara) itaat etmek, Romalı için bir tür 
koşullandırılmış refleks (tepke) haline getirilmişti. Bunun ya­
nında dinsel ı;öylem de, Romalıları kaynaştırmakta ve tutucu­
luklarını pekiştirmede epey etkili oluyordu. Ancak,yurttaşlık 
olgusunu yücelten bu ideolojinin, Roma bir kent devleti kaldığı ve 
yurttaşlar arasındaki ekonomik sınıf eşitsizliklerinin çeşitli 
mekanizmalarla gözlerden uzak tutulduğu sürece geçerli 
olabileceği de bir gerçekti. 

· 

Romalıların sınırlarını gittikçe genişletip farklı 
halklarla ilişki içine girmeleri, Roma'yı, dışarıdan (özellikle 
Yunan dünyasından) gelecek etkilere açık bir konum içine 
sokuyordu. İ.Ö. Il. yüzyılın hemen başlarında Epikurosçuluk ile 
şüphecilik, Roma'ya sızınışiardı bile. Fakat bunlar, çok 
geçmeden censor Cato'nun (İ.Ö. 234-149) önderliğinde kendilerini 
Roma erdemleri�i yıkınakla suçlayan aristokratik bir tepkiyle 

16 



karşı laştılar ve gelişme olanağı bulamadılar . 1 3 Buna 
karşılık,Romalıların benimseyeceği (kendine hakimiyet, göreve 
bağlılık, kamuya yararlı olma gibi) tematarla donatı lan 
Stoacılık, Kartaca kentini haritadan silen komutan Scipio 
Aemilianus'un (l.Ö. 185-129) başını çektiği soylular çevresinde 
çok olumlu karşılandı. Scipio'nun dostluğunu kazanan Yunanlı 
filozof Panaitios'un ( l.Ö. 1 80-1 10 )  katkısıyla Roma'da 
oluşturulan Orta Stoa, aydınlar arasında hızla yaygınlık 
kazanmaya başladı. 

Bu dönemde Roma'da bir başka Yunanlı düşünür daha 
bulunuyordu ve Roma tarihi üzerinde çalışıyordu. Polybios 
adındaki bu tarihçi,Roma yurttaşı olmamasına kmşın, Roma 
siyasal sistemi hakkındaki yazılarından ötürü Cumhuriyet 
Roma'sının en önemli siyasal düşünürü olarak kabul edilecekti. 

C. Polybios: Cumhuriyet Anayasasının Do�rulanması 

1 .  Polybios ·un Yaşamı 

Yaklaşık olarak l.ö. 200-120 yılları arasında yaşamış 
olan Polybios,Yunanistan'ın Megatopolis kentinde doğmuş, uzun 
yıllar Roma'da yaşadıktan sonra doğduğu kentte ölmüştür. 

Aristokrat bir aileden gelen Polybios, çeşitli Yunan 
polis'lerinin kendi aralarında oluşturdukları Akhea Birliği'nde 
önemli görevlerde bulunmuştu. İ.Ö. 1 68'de Akhea Birliği, 
Makedonya Krallığı yanında Roma'ya karşı savaşa girmiş; 
ancak bu savaş, Aemilius Paulus komutasındaki Roma ordusunun 
kesin yengisiyle sonuçlanmıştı. Bunun üzerine Akhealı yüksek 
yöneticilerden bin kadarı Roma'ya rehine olarak götürülmüştü. 
Bu rehineler arasında Polybios da bulunuyordu. 

13örnegin,şüpheci Karneades (I.Ö. 214-129),Roma'ya elçi olarak geldiginde ,çok 
parlak bir biçimde adalet düşüncesini önce göklere çıkartı.p sonra yerin dibine 
ba tıran bir söylev verdigi zaman,hukukun ka tı düşünce biçimine alışkın 
Romalıların nefretiyle karşılaşmıştı. 

1 7  



Roma'ya bir düşman olarak gelen Polybios, görüp ya­
şadıkları karşısında "Roma'ya hayran olmakta gecikmedi. Bu 
arada,geniş bilgisi ve üstün kişiliğiyle kendisini Romahiara 
hemen kabul ettirdi ve orada bir tutsak olmaktan çok, bir konuk 
gibi yaşam sürdü. Başta Aemilius Paulus olmak üzere Romalı 
soylllların dostluğunu kazandı ve bu komutanın genç oğlu (ve 
Anibal'i yenilgiye uğratan komutan Scipio Africanus'un torunu) 
Scipio Aemilianus'un öğretmenliğini üstlendi. Daha sonra 
öğrencisiyle birlikte İspanya ile Afrika'ya giden Polybios, l.Ö. 
146'da yine Scipio'nun yanında 3. Pun Savaşını yakından izleyip 
öğrencisinin yönettiği Roma ordusunun Kartaca kentini 
yıkmasına tanık oldu. Akhea Birliği'nin bir Roma eyaletine 
dönüştürüldüğü dönemde,Roma temsilcisi olarak düzenin yeniden 
kurulmasında önemli bir rol oynadı. Seksen yaşlarında iken 
attan düşme sonucunda Megalopolis'te öldü. 

Polybios, gerek Roma'dan, gerek çeşit!i gezilerinden 
topladığı bilgilerden yararlanarak ünlü tarih çalışması olan 
İstoriai (Tarihler) adlı yapıtını kaleme almıştır. Hepsi 40 
kitaptan oluşan, ancak günümüze ilk beş kitabın bütünüyle diğer 
kitapların bazı bölümlerinin kalabildiği bu yapıt, İ.Ö. 218 ile 
tö. 146 yılları arasındaki dönemi kapsamaktadır. Yapıtın 
evrensel bir tarih çalışması olma savında bulunmasına karşın, 
bütün tarihsel olgular Roma'dan hareketle açıklanmaya 
çalışılmıştır. Dolayısıyla çalışmanın ana a�nacı, Roma'nın kısa 
zamanda bütün Akdeniz'e egemen olmasını sağlayan koşulların 
(ya da Polybios'un kendi deyişiyle,"Bilinen dünyanın hemen 
tamamının Roma kentince nasıl fethedildiğinin ve egemenlik 
altına ahndığının, buna olanak veren siyazal örgütün ne gibi 
özellikler taşıdığının ve hele bütün bunların elli üç yıl gibi kısa 
bir süre içinde nasıl başarıldığının"14 ) açıklığa kavuşturulması 
olarak belirmektedir. 

14poJybios'tan yapılan alınblar: Mete Tunçay, s.125-152. 

18 



"Devletçe girişilen önemli ya da önemsiz her işte 
sonucun başarılı ya  da başarısız olmasını belirleyen en güçlü 
araç, kuşkusuz,o devletin anayasası, daha doğrusu anayasasının 
biçimidir" diye yazan Polybios, yapıtının 6. kitabını Roma 
anayasasının incelenmesine ayırmıştır. İşte bu kitapta (yani bu 
kitabın günümüze kadar gelebilen parçalarında) yer alan 
kuramsal çaba, Polybios'un Roma'nın ilk önemli siyasal düşünürü 
olarak kabul edilmesi için yeterli olmuştur. 

2. Yönetimlerin Dolaşımı 

Bir devletin başaralı ya  da başarısız oluşunu 
anayasasına bağlayan Polybios, en iyi anayasa biçimini ortaya 
koymak amacıyla, Platon ve Aristo teles gibi Yunan 
düşün ür!  erinde ki yönetimlerin sınıflandırılması görüş ünü 
benimseyip çeşitli yönetim biçimlerini incelemeye koyulur. Ona 
göre, toplumun kaynağı insanların birbirlerine gereksinim 
duymalarına, devletin (daha doğrusu,polis 'in ya da civitas'ın) 
kaynağı ise güce dayanmaktadır. Polybios, Platon'un toplumun 
kökenini açıklamak için Nomoi 'de kullandığı büyük su baskını 
ya da buna benzer doğal afetler varsayımınıl-S yineleyerek, 
insanların bedence güçsüz oluşlarından ötürü hemcinsleriyle bir 
arada olmalarının, birlikte yaşamalarının doğal olduğu 
sonucuna varır. 

Toplumda ortaya çıkan iktidar da doğaldır; ya da bir 
başka deyişle iktidar, doğal olarak belirir. Çünkü, " tıpkı 
hayvanlarda olduğu gibi, insansürüsünün de yürekçe daha zengin 
ve bedence daha güçlü olanlar tarafından yönetilmesi, güdülmesi 
olağandır. . .  doğanın gerçek öğretisine uygundur. "Ancak, 
Kallikles'i çağrıştıran ve gücü tek ölçüt olarak ileri süren bu 
doğallık anlayışı, siyasal toplumun oluşumunu açıklamak için 

IS Agaogulları,s.19S-196. 

19 



yeterli değildir. İnsan toplumlarında iyi, doğru, adalet, erdem 
gibi ahlaksal değerler vardır ve insanlar toplumsal yaşamlarını 
bu değerlere göre düzenlerler; oysa hayvanların birlikteliği bu 
tür değerler üzerine kurulmamışhr. Bu noktada Polybios, insanı 
hayvandan ayıran en önemli özelliğin uslamlama yetisi  
olduğunu ve bu yetiden kaynaklanan akıl i le mantığın zamanla 
kaba cesaretle beden gücünü tahtından indirip onların yerini 
aldığını vurgular. Demek ki insanlar uslamlamalar yaparak 
ahlaksal değerlere ulaşmakta ve böylece hayvaniara özgü kaba 
güce dayanan topluca yaşam aşamasından erdemi, adaleti vb. 
amaçlayan siyasal toplum (devlet) aşamasına geçmektedirler. 
Bu geçişi sağlayan uslamlama yetisi doğal olduğundan, devletin 
gerçekleşmesi de doğal olmaktadır. 

Devletin oluşumunu bu şekilde açıklayan Polybios, 
Platon·dan esinlenerek, yönetim biçimlerinin bir doğal yasa 
gereği ister istemez belli bir sırayı izlediklerini ileri sürer. İlk 
yönetim biçimi, tek bir kişinin kaba gücüne dayandığından 
dolayı tiranlık (despotluk) olarak adlandırılır. A klın ve 
mantığın üstün gelmesiyle tiranlığın yerini krallık (monarşi) 
alır. Halk, şiddet korkusu nedeniyle değil, fakat bu sistemin 
adaleti ve erdemi gözettiğine inandığı için kralı "candan ve 
yürekt>en" destekler . Fakat kralların istedikleri her şeyi 
yapabilecekleri sanısına kapılmaları sonucunda kısa sürede 
yozlaşan monarşi,yeniden tiranlığa dönüşür. 

Soylu önderlerin despotluk rejimini yıkmalarıyla 
aristokrasİ kurulur. Aristokrasiyi, ikinci kuşak soyluların 
halkın korunması görevini savsaklayıp kendilerini sınırsız bir 
para tutkusuna kaptıtmalarıyla oluşan oligarşi izler. Bu 
yönetimin haksız ve adaletsiz işlemlerine karşı ayaklanan 
kitleler tarafından demokrasi kurulur ve eşitlik ile özgürlük en 
yüce değerler olarak benimsenir. Ancak demokrasinin 
yozlaşması da pek uzun bir süreyi gerektirmez. "Bir yandan 
yasaların horlanması, öte yandan başvurulan şiddet hareket­
leri" demokratik niteliklerin yok olmasına neden olur ve böylece 

20 



demokrasi oklokrasiye (Platon'un "aşırı, yasasız demokrasi" 
olarak adlandırdığı ayak takımının yönetimine) dönüşür. Bunun 
da yol açacağı yönetim biçimi, tek kişinin salt kaba güce 
dayanarak bütün insanlara hükmettiği tiranlıktır. 

Görüldüğü üzere, Polybios, bir iki farklılık dışında 
Platon'un yönetimlerin dolaşımı kuramını benimseyerek dön­
güsel bir tarih anlayışına ulaşmaktadır. Ona göre,bu döngü 
(anacyclosis) ve bu döngünün yasası bilinirse, değişmenin hangi 
yönde olacağı ve nasıl gerçekleşeceği kavranabilinir .  
Dolayısıyla, Roma anayasasını anlayabilmek, yani onun 
"oluşumu, gelişimi, doruğa çıkışı ve gelecekteki değişimleri 
konusunda aydıntatıcı bilgiler" elde etmek için bu araştırma 
yöntemini Roma'ya uygulamak gerekir. Böylece Polybios, Roma 
siyasal sistemini anacyclosis öğretisi bağlamında ele alarak 
görüp yaşadığı bu sistemi doğrulamaya yönelir. 

3. Roma Anayasasının Doğrulanması 

Yönetimlerin dolaşımı kuramından hareket eden 
Polybios, Roma anayasasının mükemmel bir anayasa olduğunu 
kanıtlama görevini üstlenir. Anacyclosis öğretisinden çıkan en 
önemli sonuç, her yalın devlet  biçiminin kısa sürede bozulup 
yıkılmasının kaçınılmaz oluşudur. Bozulmayı belirleyen temel 
içsel neden, yöneticilerin devle t makamlarında kendilerini 
yozlaştırmaya götüren aşırı tutkulara kaptırma!arıdır; ya da 
daha doğrusu, iyi yönetim biçimlerinin (yani, monarşi, 
aristokİ-asi ve demokrasinin) her birinin özünde bozulma 
tohumlarını taşımasıdır: "Krallığın özünde mutlakçılık, 
aristokrasinin özünde oligarşi, demokrasinin özünde de yasa 
tanımayan bir vahşet ve şiddet yatmaktadır." 

Polybios'a göre bozulmayı önlemenin yolu, bu üç iyi 
yönetim biçiminin en iyi yönlerini alıp bit: çeşit karma anayasa 
yapmaktır. Bunun tarihteki örneği, Lykurgos'un hazırlamış 
olduğu Sparta anayasasıdır.İyi devret biçimlerinin belirleyici 

21 



ve olgun niteliklerini biraraya getirip dengeleyen bu anayasa 
sayesinde Lakedaemonialı lar u zu,n süre özgürce 
yaşayabilmişlerdir. 

Polybios'un yaşadığı dönemde de bu karma anayasanın 
bir örneği vardır, o da Roma'dır. Zaten Roma anayasasının, 
değil dışarıdaki yabancılar, Romalı yurttaşlar tarafından bile 
adlandırılamamasının nedeni budur; çünkü Res publica üç iyi yö­
netim biçimini de içermektedir: "Gözlemler bütünüyle 
konsüllerin iktidarı etrafında yoğunlaştırılırsa, anayasanın 
monarşik yönünün ağır bastığı kolaylıkla söylenebilir; senatonun 
durumu incelenirse, temel niteliğin aristokratik olduğu görülür; 
yok, sorun halka tanınan yetkiler ve halkın elindeki iktidar 
açısından değerlendirilirse, Roma anayasasında demokratik 
özelliğin fazlasıyla ağır bastığı sanılabilir. "Bir bakıma 
egemenlik, devleti oluşturan değişik öğeler arasında 
dağıtılmıştır. Bu öğeler, hem birbirlerine karşıttırlar, hem de 
birbirlerini bütünlemektedirler. Daha açıkçası, her üçü de 
karşılıklı bağımlılık ilişkisi içinde bulunduğundan, birbirlerini 
denetlemekte, bir tarafta belirebilecek aşırı istekler ötekilerin · 
sert tepkisinden duyulan korkuyla frenlenmekte ve böylece 
öğeler arasında denge sağlanmaktadır. 

Ancak Roma anayasası (ve içerdiği kurumlar), bütün 
yetkinliğine karşın, evrensel değişme-bozulma yasasının dışında 
kalamaz. Bir başka deyişle, bu mükemmel anayasa bile 
bozulmayı engelleyemez; bununla birlikte, bir denge anayasası 
olduğundan, bozulmayı geciktirip yaşamını güçlü bir biçimde 
uzun süre devam ettirebilir. Hernekadar bozulmaya yol açan 
dışsal nedenler tam olarak saptanamazsa da, içsel nedenler 
hakkında kesin bilgilere sahip olunduğundan bunlara karşı 
gerekli önlemler alınabilir. Evrensel bozulma eğilimini 
yavaştatmak için başvurulacak önlemlerin başında, zenginlerin 
iktidar ve lüks tutkularına gem vurarak halkı kışkırtmaktan 
kaçınmaları gelir. 

22 



Polybios'un Roma siyasal düzenini, Yunan felsefe 
kavramlarıyla, bir karma anayasa şeklinde yorumlayıp 
tanımlamasının,gerçckle pek bağdaşmadığı ileri sürülebilir. 
Her şeyden önce, Polybios, Roma siyasal düzeninin karmaşık 
yapısını göz ardı etmiş ve bütün siyasal organları ele alıp 
incelememiştir. Bundan dolayı, çizdiği devlet modeli, Roma 
anay asasının "basitleştirilmiş, hatta idealize edilmiş bir 
karikatüründen" 16 öteye gidememektedir. Dahası, Polybios, 
Platon ile Aristoteles'ten esinlenmiş olmakla birlikte, onların 
önemle vurguladıkları sosyal sınıfların dengesine kuramında yer 
vermeyip, karma anayasasını yalnızca siyasal güçlerin (ya da 
siyasal organların) dengesi üzerine oturtmuştur. Bunun sonucu 
olarak da,Roma siyasal kurumlarının temelinde yatan sosyal 
sınıfların arasındaki ilişkilere kuramında yer vermemiştir; ya 
da tam tersi, patricHerin toplumsal- siyasal üstünlüğü i '  : karma 
anayasası arasındaki çelişkiyi gözler önüne sermem 'k için 
sosyal sınıfların ilişkisine yer vermek istememiştir. Bununla 
birlikte, çizdiği bu karma anayasa modeli, yönetimlerini 
kuramsal bir çerçeve içinde yüceltmek isteyen Romalılar 
tarafından çDk iyi karşıianmış ve çok sonraları Locke'ta ve 
özellikle Montesquieu'de belirecek olan "erkler ayrımı 
kuramı"na öncüBük etmiştir. 

4. Hakim Ideolojinin Doğrulanması 

Polybios, ilk önce, Romahiara özgü teoriyi küçümseyip 
pratiği yüce Iten pragmatik (görgüi) dünya görüşünü doğrulamaya 
çalışır. Ona göre Romalılar, bu dünya görüşleriyle,yani 
eylemlerle ve eylemlerden elde ettikleri tecrübelerle büyük işler 

1 6cheval li er ,s.127. 

23 



başarmışlar, her şeyden de öte dönemin en gelişkin, en ileri 
anayasasını gerçekleştirmişlerdir .17 

Karma anayasa dışında Roma'yı ve kurumlarını ayakta 
tutan bir diğer uygulama, başarılı savaşların ve fetihterin 
sürdürülmesidir. Polybios, iyi anayasa (ve güçlü devlet) ile 
genişleme politikası arasında bir koşuttuk kurar ve bu nedenle 
"emperyalizm"e sırt çevirmiş olan Sparta anayasasını kınar. " . .  
. Sparta anayasasının yetersiz kaldığını ve iktidarı geliştirmek 
bakımından Roma anayasasının daha geniş olanaklar tanıdığını 
kabul etmek zorundayız" diyen Polybios, "emperyalizm"in 
kılıfını hazırlar ve yayılınacı ideolojiyi meşrulaştırır. Ona 
göre, "Romalılar, yalnızca birkaç eyaleti değil, fakat dünyanın 
hemen hemen bütün halklarını kendilerine boyun eğmeye 
zorladılar. Öyle ki,bugün hiç kimse onlara karşı koyamaz ve 
gelecekte hiç kimse onlardan daha üstün olmayı düşleyemez. 
"Demek ki Roma'nın karşı konulmaz büyüklüğünü sağlayan 
neden, yalnızca anayasası değil, fakat uyguladığı dış  
politikasıdır. Bu bağlamda Polybios, "militarist" eğilimlerden 
ve yurttaşın kendisini devlete adaması g ibi  ideolojik 
değerlerden de övgüyle söz eder. 

Son olarak Polybios, dinin, dinsel söylemin ideolojik 
işlevine değinerek, Roma devletini birarada tutan başlıca 
öğelerden birinin halkın tannlara karşı duyduğu korku olduğunu 
belirtir :  "Ki tleleri denetim al tında tutabilmenin tek 
yolu,onların kafalarında böylesine saklı (dinsel) korkular ve 
karanlık görüntüler yaratmaktır. "Böylece Polybios, tıpkı 
Nomoi 'deki Platon gibi1 8, aklı dinlemeye yetenekli olmayan 
(kendi deyişiyle, filozof olmayan) insanların en ilkel 
duygularına seslenilerek kolayca yönetilebileceklerini 

1 7"Romalılar,kendi uluslar toplulugunu kurarken (Lykurgos'un anayasasıyla) 
aynı sonuçlara vardıkları halde,bunu salt bir uslamlama ile degil,bitmek 
tükenmek bilmeyen mücadele ve güçlüklerle,felaketlerden edinilen bilgileri 
dönüşümlerde somutlaşhrarak gerçekleştirmişlerdir." 
18 Agaogulları,s .215. 

24 



belirtmekte ve Roma hakim ideolojisindeki dinsel yönün 
önemini vurgulamaktadır. 

5. Polybios 'un Ideolojisi 

Polybios, büyük bir olasılıkla, senato sınıfının ya da 
patricHerin sözcüsü konumundadır. Roma yönetimini bir karma 
anayasa biçiminde yorumlayarak, bir yanda senatonun civitas'ın 
en önemli öğelerinden biri olduğunu gösterip bu kurumun elde 
ett iği  gucu meşrulaştırmakta, . öte yanda i kt idarın 
paylaşıldığını vurgulayıp senatoya yöneltilen iktidarı 
tekelleştirme suçlamalarını yadsımaktadır. Gerçekte yönetirnde 
ağırlık senatodadır ve bu olgu Polybios'un yazılarında da açığa 
çıkmaktadır: Konsüller (ki genellikle patrici sınıfının içinden 
çıkarlar) yalnızca yürütme erkine sahiptirler; halk ise denetim 
yetkisiyle yetinir. Oysa senato, başta mali işler olmak üzere 
geniş bir yetki alanıyla donahlmışhr. Bu nedenle, "konsüllerin 
Roma'da bulunmadığı bir sırada kente gelen ve orada yaşayan 
kişiler, kolaylıkla,anayasanın bütünüyle aristokrasi olduğunu 
sanabilirler ." 

Ayrıca Roma'nın Kartaca'ya karşı sağladığı üstünlüğün 
temel nedeni, Roma so�lularının senato yoluyla ellerinde 
bulundurdukları büyük güç olarak belirmektedir: "Roma'da bütün 
iktidar senatonun elindeyken, Kartaca'da devlet işlerinin 
düzenlenmesinde halkın etkisi tam anlamıyla ağır basıyordu. 
İlkinde alınacak tedbirler ve kararlar çokluk tarafından 
görüşülüp tartışılırken, ikincisinde yani Roma'da benzeri 
tartışmaları ülkenin yalnızca en bilgeleri yapmaktaydı. Bu 
nedenle, Romalıların kamusal girişimlerde athkları adımlar ve 
izledikleri yöntemler daha güçlüydü; onun içindir ki, . . .  
Romalılar öngörülü danışmanlarının yardımıyla, sonunda 
Kartaca'yı boyundurukları altına aldılar." Polybios'un bu iki 
devleti karşılaşhrması, hiç kuşkusuz aristokrasiyi (daha somut 
bir biçimde aristokratik Roma Cumhuriyetini) doğrulama amacı 



gütmekte ya da diğer açıdan bu amaca hizmet etmektedir. 
Romalı soylular da İstoriai'yi övgüyle karşılayarak, yazarının 
ideolojisini çok iyi kavradıklarını göstermişlerdir. 

Polybios, aristokratik cumhuriyeti idealize etmenin 
dışında, senato sınıfının endişelerini dile getirerek Roma 
anayasasını demokrasiye (daha açıkçası, "yönetimlerin en 
kötüsü" olan oklokrasiye) doğru giden bir bozulmanın tehdit 
ettiğini de belirtir. Demokrasiye kayarak bozulan Atina, Girit 
ve Kartaca örneklerini verdikten sonra Roma soylularının 
alması gereken önlemi açıklar. Bu önlem,soyluların aşırılığa 
kaçmıyarak halkın tutkularını sınırlandırmaları ve (açıkça 
söylemediği, fakat üstü kapalı bir biçimde öğütlediği) halka 
gerektiği d urum larda' sistemi tehlik•2ye düşürmeyecek belli 
ödünleri vermeleridir. 

Her ne kadar Polybios büyük bir tarihçi ve siyasal 
gözlemci olarak kabul edilse de, onun, dönemindeki bazı sınıf­
iktidar çatışmalarını göremediği anlaşılmaktadır. Roma kurulu 
düzeni bakımından sorun, yalnızca onun belirttiği gibi alt 
s ınıfl ardan  değil,  fakat  yönetici s ını f lardan d a  
kaynaklanıyordu : Senato üyelerinin bir bölümü iktidarı ve  
zenginlikleri tümüyle ele geçirmek sevdasındaydı. Buna koşut 
olarak toplumsal yapı bir dönüşüm geçirmekte ve huzursuzluk 
artmaktaydı. Polybios'un sistemin sürekliliği için gerekli 
gördüğü sürekli askeri seferler ya da buğday dışalımı, büyük 
toprak sahiplerinin acımasız rekabeti gibi nedenler sonucunda 
orta sınıf eriyip proleterleşiyordu. Bu arada kamu hizmetlerinin 
yapımını üstlenerek, vergileri ve kamu topraklarının kiralarını 
toplama hakkını satın alarak gittikçe zenginleşen v e  
kendilerine publicani denen yeni bir sınıf, atlılar sınıfı ( equites), 

26 



belirmişti 1 9; ve bu sınıf, gözlerini soyluların elinde bulunan 
siyasal güce dikmekteydi. 

II. CUMHURİYEITEN İMPARATORLUGA 

A. Sosyo-Ekonomik ve Siyasal Gelişmeler 

İ.Ö. II. yüzyıl sonlarında Roma'nın iç huzuru bozulmaya 
ve sınıf savaşları keskin boyutlar kazanmaya başladı. Senato 
sınıfı devlet içindeki ağırlığını yitiriyor, buna karşılık atlılar 
sınıfı ( equi tes) siyasal alanda gittikçe daha etkili oluyordu . 
Roma kentinin nüfusu sürekli olarak artmaktaydı; nüfusu n  
önemli bir bölümü eyaletlerden ve yabancı ülkelerden geliyordu 
ve yurttaşlık haklarından yoksundu. Azat edilen köleler, kırsal 
bölgelerden kente göç eden köylüler ve hiçbir işi olmayan 
binlerce insan Roma'yı dolduruyordu. Bunların eski Romalılar 
gibi düzene, anayasaya körü körüne bir saygı göstermeleri, 
kendilerini Roma ile özdeşleştirmeleri beklenemezdi. 

Bunun yanında, ekonomik sorunlar da gün geçtikçe 
büyüyor ve sosyo-politik yapıyı etkiliyordu. Savaşlarda yenik 
düşen halkların yığın halinde köleleştirilmesi sayesinde 
/a t ifım d ia sistemi hızla gelişiyordu; bu sistemin rekabeti 
karşısında küçük köylüler toprakl.arını ellerinden çıkarmak 
zorunda kalıyorlardı. Bunun sonucunda köylerin nüfusu azalıyor 
ve tahıl üretimi ·düşüyordu; bu da,tahıl gereksinimi açısından 
Roma'nın eyaletlere bağımlı duruma gelmesine neden oluyordu. 
Ayrıca köleci sistem, özellikle sanayi alanında, üretim 
tekn iklerinin ve emegın üreticil iğinin gel işmesini  
önlemekteyd i .20  Roma boyunduruğu altındaki A kdeniz 

1 9Senatörlerin kamu taahhüt işlerine katılmalarına izin verilmemesi�bu işleri 
yapanların patricHerin dışından gelmesine ve böylece yeni bir sınıfın oluşmasına 
neden oluyordu. 
20oenis,s.66. 

27 



halklarının sömürüsüyle sağlanan zenginlikler küçük bir 
azınlığın elinde toplanıyordu. Roma için savaşan bağlaşık 
İtalyan kentlerinin halkları, yurttaş olamadıklarından pek bir 
kazanç elde edemiyorlardı. Dış ülkelerin sömürüsü yoksul 
yurttaşıara da bekledikleri yararı sağlamıyordu.  Ekonomik 
eşitsizlikterin artması, her şeyin parayla ölçülmeye 
başlanması, geleneklerin ve görenekierin bozulmasına yol 
açıyordu. Bu değişimden etkilenen siyasal yaşam da hızla 
yozlaşıyordu . 

Roma düzenini tehdit eden en  önemli tehlikelerden 
bir i , sayı ları büyük rakamlara u l a ş an köle lerdi .  
Latifu n d  ium'larda, m adenlerde kitleler halinde çalıştırılan 
köleler, zaman zaman kendilerinde devlete karşı koyacak gücü 
bulabiliyorlardı. i.ö. !!.yüzyıl boyunca çeşitli tarihlerde köle 
ayaklanmaları oldu. Bu ayaklanmalar,giderek daha büyük 
boyutlarda ve daha yaygın bir biçimde gerçekleşti ve birer iç 
savaş görünümü aldı. Örneğin, İ.Ö. 136'da Sicilya'da ayaklanan 
köleler, adayı denetimleri altına almayı başardılar ve ancak 
uzun savaşlardan sonra üzerlerine yollanan Roma ordusuna 
yenildiler. Köle ayaklanmalarının (daha doğrusu savaşlarının) 
en büyüğü, İ .Ö. 73 yılında patlak verip iki yıl boyunca Roma'yı 
titreten Spartacus başkaldırısıydı. Trakyalı bir gladyatör olan 
Spartacus, çevresine onbinlerce köle toplayarak büyük bir ordu 
oluşturdu.21 Bu köle ordusu, kendilerine karşı gönderilen Roma 
kuvvetlerini yenilgiye uğrattılar ve İtalya topraklarını 
yağmalamaya koyuldular. Sonunda köleler, İ .Ö.71 'de Crassus 
komutasındaki düzenli büyük bir Roma ordusuna yenildiler. 
Spartacus, bu savaşta öldü; Romalılarca tutsak edilen 6.000'i 
aşkın köle Roma'dan Capua'ya dek uzanan Appia Yolu üzerinde 

21spartacus' un köle ordusu,çeşitli kaynaklarda 70.000 ile 120.000 kişi olarak 
gösterilmektedir. 

28 



çarmıha gerildi. Bu tarihten sonra Roma, önemli bir köle 
başkaidırısı yaşamadı.2 2  

Roma'nın huzurunu kaçıran bir başka sorun, İtalyan 
bağlaşıklarıyla olan ilişkilerinin bozulmasıydı .  Savaşların 
yükünü taşıyan bağlaşıklar, durumlarının düzelmesinin 
çözümünü yurttaşlığa kabul edilmelerinde bulmaya başlamışlar 
ve bunu siyasal bir hedef haline getirmişlerdi. Romalıların 
büyük bir bölümü ise, bir ayrıcalık olarak algıladıkları 
yurttaşlığın yaygınlaşhrılmasına kıskançça karşı çıkıyorlardı. 
İ.Ö. 91 'de tribün M. Livius Orusus'un İtalyanlara oy hakkı 
tanıyan yasaları Roma'da tepkiyle karşılandı. Senato yasaları 
iptal etti ve Orusus öldürüldü. Bu, bağlaşıklar için bardağı 
taşıran son damla oldu ve 91 yılı sona ermeden silahlı bir 
ayaklanma patlak verdi. Çok çetin bir savaş oldu ve Romalılar 
ancak siyasal ödün vererek askeri bir başarı sağlayabildiler . . 
İ .Ö. 90'da konsül lulius Caesar tarafından hazırlanan bir 
yasayla, Roma'ya sadık kalan ve silahlarını bırakan bütün 
bağlaşıklara tam yurttaşlık hakkı tanındı. Bir yıl sonra, bu hak 
bütün İtalyanları kapsayacak biçimde geliştirildi. Artık İtalya 
bir konfederasyon olmaktan çıkmış, kent devleti (yapısına özgü 
kurumlarını sürdürmekle birlikte) gününü doldurmuştu. Bu 
düzenlemenin ardında yeni bir  düşünce, imparatorluk 
düşüncesi,oluşmaktaydı. 

· Roma düzenini tehdit eden en önemli sorun, populares ile 
opt imates arasındaki sınıf çatışmaları ve bu çatışmaların 
siyasal düzeyde aldıkları biçimlerdi. Halkın özellikle 
ekonomik düzeltim amacı güden reform isteklerine senatonun 

22"Spartacus ayaklanmasının da,ondan önce Sicilya"daki iki ayaklanmanın da 
gerçek devrimci eylemler olmadıkları, bunların daha çok kölelerin acıklı 
durumlarından kaçmak ve efendilerinden öc almak için giriştikleri içe dokunan 
davranışları oldukları gözardı edilmemelidir .  Bunlarda, bilinçli bir devrimci 
ideolojinin ya da köleligin kaldırılması için açıkça dile getirilen bir eylemin 
hiçbir belirtisi yoktur." (Comell ve Matthews, s.66). 

29 



karşı koymasıyla birlikte, sınıf çatı şmalarının somu t 
göstergeleri olan iktidar mücadeleleri kanlı biçimlere dönüştü. 

İlk olarak, l.Ö. 133 yılında tribün Tiberius Gracchus, 
topraklarından yoksun kalmış köylülerin kendilerine ayrılan 
kamu topraklarında yeniden yerleştirilmelerini öngören bir yasa 
tasarısı hazırladı. Büyük toprak sahiplerinin direnişine karşın 
Gracchus'un önerisi yasalaştı. Ancak, Gracchus'un ("yıllık olma" 
ilkesine aykırı olarak) ertesi yıl için tribünlüğe ikinci kez 
adaylığını koymak istediğini açıklayarak yeni yasalar 
çıkaracağını ima etmesi, senatörlerin onu krallığa özenmeyle 
suçlayıp harekete geçmelerine neden oldu. Senatörler, silahlı 
adamlarının (çete haline dönüştürülmüş c l ien t ' l er in in)  
yardımıyla, Tiberius Gracchus ile 300 yandaşını öldürdüler, 
populares  partisinden birçok kişiyi de yargılayıp çeşitli 
cezalara çarptırdılar. Bu olayla tribünlüğün dokunulmazl ığı 
çiğnenmiş, bir siyasal çatışma ilk kez kan dökülmesiyle sona 
erdirilmiş oluyordu. Bundan sonra,politikacıların beslediği 
silahlı çeteler (ve küçük özel ordular), Roma siyaset sahnesinin 
sürekli öğeleri haline geleceklerdi. 

Tiberius Gracchus'un toprak reformu yasası yürürlükte 
kalmakla birlikte uygulanmadı. On yıl sonra kardeşi Gaius, 
onun başlattığı işi sürdürmek için tribünlüğe aday oldu. İ.Ö. 123 
ve 122 yıllarında ardarda iki kez tribünlük yapan Gaius 
Gracchus, toprakların dağıtılması amacıyla yeni kolonilerin 
kurulması ya da yurttaşiara düşük fiyatla tahıl verilmesi gibi 
halkın yararı�a olan çeşitli yasalar çıkardı. Başarılı olabilmek 
için,görevi kötüye kullanma suçlarını yargılayan mahkemenin 
jüri üyelerinin senatörlerden değil, yalnızca atlılardan ( equites) 
olmasını sağlayarak bu sınıfın desteğini e lde etti. Ancak, 
Latinlere yurttaşlık hakkı tanıma önerisi, hem atlıların,hem 
pleblerin ondan uzaklaşması sonucunu doğurdu ve Gaius Gracchus 
İ.Ö. 1 21'de üçüncü kez tribün seçilmeyi başaramadı. Bunun 
üzerine senato, onun çıkardığı yasaları iptal etmeye koyuldu. 
Gracchus ve yandaşlan bir güç gösterisiyle buna karşı çıktılar. 

30 



Senatörler, hiç zaman yitirmeden, Res publica'nın tehlike içine 
düştüğü gerekçesiyle magistra 'lara her türlü araca başvurma 
yetkisi tanıyan bir karar (senatus cansultum ultimum) alarak 
Gaius Gracchus ile 3.000 yandaşını öldürttüler. 

"Gracchus kardeşler başarısız olmuşlardı, çünkü ordu 
olmaksızın her türlü başarının bir düşten öteye gitmesi 
olanaksızdı. Gracchus'ların bu başarısız girişimleri sonrakiler 
için bir ders olacaktı.''23 Daha doğrusu, bu dersi veren senatonun 
kendisiydi; senato, senatus cansu ltum u ltimum'u alarak, 
bilinçsizce, aristokratik cumhuriyet düzeninin kuyusunu kazacak 
olan anlayışa, bir başka deyişle kendi hakimiyetinde olan 
sistemi ortadan kaldıracak güce kapı_ları açıyordu . Çünkü 
siyasette tek belirleyicinin silahlı güç olduğunun ortaya konulup 
kabul edilmesi sonucunda, gerçekte bu gücün ta kendisi olan · 
ordunun, yani orduyu elinde bulunduran kişi ya da kişilerin 
anayasayı hiçe sayarak siyasal iktidara sahip olmaları 
kaçınılmaz sonuçtu. 

İ .Ö. 107 yılında konsül Marius, mülk sahipliği ilc 
askerlik hizmeti arasındaki geleneksel bağı koparıp, 
proleterlerin de para karşılığı asker olabilme kuralını getirdi. 
Bu tarihten sonra, askeri hizmet kamusal bir . ödev olmaktan 
çıkıp bir meslek haline' dönüştü ve ordu yurttaşlar otdusu 
niteliğini yitirip profesyonel ordu durumuna geldi. Bu sistem 
sayesinde, daha önce hiçbir gelirleri olmayan topraksızlann, 
alt sınıfların düzen için bir tehlike olmaları önleniyor ve orduya 
büyük savaşlar için gereken yeterli asker sayısı sağlanıyordu.  
Ancak bunun sonucu,proleter orduların hizmetlerine karşılık 
sürekli bir ödül istemeye başlamaları oldu. Devletin bu yönde \Jir 
düzenlemesi olmadığından, komutanlar askerlerinin isteklerini 
yerine getirip onlara toprak bağışlamaya koyuldular. Üstelik 
ordu, İ .Ö. 90'da İtalyan halkların en alt S\nıflarına, daha sonra 
da yurttaş olmayanlara ( "barbarlara " )  açıldı .  Roma 

23ı-Iomo, s.199-200. 

31 



geleneklerine bağlı olmayan �ve yaşamlarını orduda geçiren bu 
paralı askerlerin gözünde yasallığın, anayasanın hiçbir anlamı 
bulunmuyordu . Res publica'ya bağlılığın yerini komutanlara 
bağlılık aldı .  Böylece ordular, geç cumhuriyet döneminde 
sayıları hiç de az olmayan umursamaz güçlü komutanların 
elinde siyasal çatışma araçlarına dönüştü. Askeri gücün 
desteğini sağlamak isteyen iki karşıt parti (optimates ile 
populares partileri) de bu gelişmede etkili oldular. Sonuçta 
siyasal iktidar mücadeleleri askeri darbeler biçimine 
büründüler. 

Marius, i.ö. 100 yılına kadar ardarda altı kez konsül 
seçilmesine karşın, askerlerine dayanarak kişisel iktidarını 
kurma başarısını gösteremedi. Bunu gerçekleştiren, Roma 
tarihinde ilk kez ordusuyla Roma kenti üzerine yürüyüp 
savunmasız kenti ele geçiren ve ardından iç savaşa son veren 
Su lla oldu.Optimates partisinin desteklediği Sulla, hiçbir 
yasallık kaygısı gütmeksizin, aralarında 40'ı aşkın senatörün ve 
1 .600 atlının bulunduğu binlerce karşıtını öldürttü. Senatoyu 
güçlendiren yönde anayasayı değiştirip İ .Ö. 81 'de kendini 
süresiz olarak diktatör seçtirdi. Ancak Sulla, düzeni sağladığına 
inanarak İ.Ö. 79'da görevden çekildi ve bir yıl sonra öldü. 
Bununla birlikte, Sulla deneyi, Roma zihniyetinin monarşi 
düşüncesine daha yatkın bir duruma gelmesinde epey etkili 
oldu. İ .Ö. 70 yılında iki komutan, Pompeius ve Crassus, 
populares partisin_in desteğiyle konsül seçilip Sulla'nın koyduğu 
yasaları değiştirdiler. Bu iki komutan başarılı savaşlarla Roma 
topraklarını genişlettiler; özellikle Pompeius, Pontus kralı 
Mithridates'i yenerek Anadolu'yu ve Suriye'yi birer Roma 
eyaleti durumuna getirdi. Komutanların gözleri siyasal 
iktidardaydı; ancak senatörler sınıfı kendi çıkarlarına işleyen 
cumhuriyet sistemini koruyup sürdürmekte kararlıydılar. i.ö. 
62'de senato, Cicero'nun katkısıyla, Catilina'nın önderliğindeki 

32 



ayaklanmayı kanlı bir biçimde bastırarak24 kişisel iktidar 
eğilimlerine karşı mücadele etmekte kararlı olduğunu 
göstermişti. 

Optimates'in direnişi karşısında Pompeius ve Crassus, 
İ.Ö. 60'da aralarına komutan İulius Caesar'ı alarak, tarihte 
Birinci Triumvirlik diye bilinen üçlü anlaşmayı yaptılar. 
Böylece bu üç komutan, Roma yönetimini denetimleri altına 
aldılar. Galya'yı Roma topraklarına katan ve popülist  
tutumuyla halkın desteğini kazanan Caesar, kısa sürede 
sivrildi. Crassus, i .Ö. 53'te Partlarla yaptığı savaşta öldü. 
Artık Pompeius ile Caesar karşı karşıya kalmıştı ve kozlarını 
paylaşmaları kaçınılmazdı. İ .Ö. 48'de Teselya ovasında 
yapılan savaşı Caesar kazandı; Pompeius kaçtığı Mısır'da 
öldürüldü. Bu tarihten sonra Caesar, Roma'nın tek hakimi oldu. 
İ .Ö. 46'da yaşam boyu imperator (başkomutan) olarak atandı; on 
yıl için konsül seçildi ve İ.Ö. 44'de diktatörlüğü sürekli bir 
nitelik aldı. Ayrıca dini kullanmak amacıyla baş rahiplik 
görevini üstlendi ve senato tarafından yarı tanrı ilan edildi. De 
facto (olgusal) düzeyde cumhuriyet sona ermişti artık. 

Caesar ' ı  o r tadan ka ld ı rarak  c u m h u r i y e t i  
kurtaracaklarını düşünen ve monarşiye doğru gidişin kaçınılmaz 
olduğunu kavrayamayan soylular, İ .Ö. 44 yılında Caesar'ı 
senatoda öldürdüler. Ancak Caesar'ın yeğeni ve evlatlığı 1 9  
yaşındaki Octavianus, senatörler sınıfının hesaplarını boşa 
çıkartarak25, ilk önce Aemilius Lepidus ve Marcus Antonius ile 
birlikte İkinci Triumvirlik'i kurdu; ardından Roma topraklarını 
Antonius ile paylaştı; sonunda, Antonius ile Kleopatra'nın 

24catilina ayaklanmasıyla ilgili olarak ilerdeki Cicero bölümüne bakınız. 
Aynca bkz: Gaius Sallustius Crispus, Catilina Tertibi, Istanbul, Remzi Kitabevi, 
1973. 
25senato,Caesar'ın öldürülmesinin ardından kendisi için bir tehlike olarak 
gördü�ü Marcus Antonius'a karşı Octavianus'u kullanmayı düşünmüştü. Örne�in, 
Cicero'ya göre, o dönemde "Delikanlının (yani Octavianus'un) övülmesi, 
saygınlaştınlması ve yukarı do�ru tırmandırılması gerekiyordu" (Cornell ve 
Matthews, s.74.) 

33 



ordularını İ .Ö.  31 'de Actium Deniz Savaşı'nda yenilgiye 
uğratarak iktidara tek başına sahip oldu. İ .Ö.  27 yıl ında 
Octavianus'un Augustus adını almasıyla birlikte, Roma bir 
imparatorluğa dönüştü. 

B. Cumhuriyet İdeolojisinin Çözülüşü 

i .Ö. I l .  yüzyılın sonlarından başlayarak, bir kent 
devleti için oluşturulmuş olan cumhuriyet ideolojisi çözülmeye 
başlad ı. Latinlere ve diğer İtalyanlara yurttaşlık hakkının 
tanınmasıyla birlikte, Roma yurttaşlığı değerini, dolayısıyla 
da ideolojik işlevini yitirdi. Halk kitlesi, eski asker-çiftçi 
Romalıdan çok farklı olan ve optimates ile bir "patron-clientes" 
ilişkisi içinde olmadığından senatörler partisine karşı bir 
tutumu kolaylıkla benimseyebilen "yabancılar"la kabarmış tı .  
Bu insanlar, siyasal v e  toplumsal nedenlerle eski Roma 
geleneğinin yaşam ve düşünce biçimleriyle dinine ya ilgisiz 
kalıyorlar, ya da düşmanca davranıyorlar; Doğudan gelen 
dinlerde daha büyük heyecan buluyorlardı. 

" Anayasa! kurumların yüceliği","Roma'mn tanrısal 
görevi" gibi ideolojik söylemler, artık ekonomik sorunları göz 
ardı e tmede etkili a lamıyordu . Romalılar inançlarını 
yitiriyorlardı; daha doğrusu, geleneksel değerlerin yerini 
paranın, hiks yaşamın ön plana yerleştirildiği yeni değerler 
alıyor ve ilk kez censor Cato'nun Roma için ne denli tehlikeli 
olduğunu vurguladığı "ahlaksal bir bozulma" süreci 
yaşanıyordu. Buna koşut olarak, Roma'yı güçlü kıldıkları kabul 
edilen eski soylu aileler siyasetten uzaklaşıyordu. De rerum 
natura adlı yapıtın yazarı filozof Lucretius (İ.Ö. 96-İ.Ö. 55), 
siyasetten uzak durmayı salık veren Epikuroscu ilkeyi açıkça 
dile getirmekteydi26 . Bu ilkenin üst sınıflar arasında gittikçe 
daha fazla yandaş bulmasında, meclislerde gizli oy sistemine 

26Lucretius, Evrenin Yapısı, Istan bul,Hürriyet .Yayınları, 1 974. 

34 



geçildikten sonra oyların satılmasının yoğunluk kazanmasının27, 
generallerin siyaset sahnesine girip askerlerinin blok halinde 
onlar için oy kullanmalarının ve siyasal mücadelelerde şiddetin 
belirleyici olmaya başlamasının önemli bir rolü vardı. Sayıları 
giderek kabaran yurttaşların dışında fethedilen halkların da, 
tek bir kent tarafından oluşturulan cumhuriyet ideolojisine 
duyarlı olabilmeleri çin hiçbir neden bulunmuyordu. 

Sonuç olarak, iç ve dış barışı gerçekleştirecek, çeşitli 
sınıfları, ulusları, dinleri yüce bir kurum (ya da kişilik) altında 
kaynaş tıracak ve Roma'nın geniş topraklar üzerindeki 
egemenliğini pekiştirmeye yönelik bir cansensus (oydaşma) 
yaratacak yeni bir ideolojiye gereksinim vardı. Bu kargaşa 
dönemi, Gracchus kardeşlerden başlayarak Marius'tan Marcus 
Antonius'a dek çeşitli komutanların bir tür monarşi kurma 
girişimlerine tanık oldu. Bu girişimlerin başarısız kalmalarının 
önemli bir nedeni, kendilerini Roma halkının çoğunluğuna kabul 
ettirebilmeleri için gerekli olan ideolojik temellerden yoksun 
olmaları ydı. 

Ancak ,"monarşi" düşüncesi, yavaş yavaş kitleler 
üzerinde, özellikle de askerler arasında etkili oluyordu.  
Sulla'nın anayasa değişikliğinden beri, " Roma anayasasının 
değişmezliği, kutsallığı" görüşü iflas etmişti. Senatörler sınifı 
dışında kimsenin Res publica 'dan bir beklentisi kalmamıştı. 
Varlıklı  sınıfların, düzeni ve kararlılığı sağlamayı 
başaramayan cumhuriyet rejimine hiç güvenleri yoktu. Yoksullar 
ise, kendilerinin desteğine bağımlı olan ve maddi 
gereksinimlerini karşılayan bireysel önderler yararına, düzmece 
özgürlüklerinden ve etkin olmayan siyasal haklarından seve 
seve vazgeçmeye hazırdılar. "Siyaset halk için yararlı bir ·araç 

27 Ömegin Cicero (Yasalar,III,15-17'de),gizli oy sisteminin optima tes 'in 
aucto ritas 'ını yıkhgını belirtir; fakat açık oy sistemine geri dönülmesini 
istemez; bunun yerine ayların yazılı olarak verilmesini,ancak kullanılan her 
oyun ilk önce saygıdeger yurttaşlara, yani optimates sınıfından olan kişilere ya 
da senatörlere gösterilmesini salık verir. 

35 



olmaktan çıktığına göre, kesin çozumün, yalnızca halkın 
siyasete katılımının değil, fakat siyasetin kendisinin de son 
bulması şeklinde belirmesi kaçınılmazdı."28 İşte bu dönemde 
Caesar'ın kişisel iktidarına karş mücadele veren Cicero, 
paradoksal bir biçimde ve düşüncelerinin sonuçlarını 
öngöremeden, monarşinin ideolojik temellerini ortaya koydu. 
Augustus ise, (Finley'in yaklaşımıyla, siyasetin iflası anlamına 
gelen) kişisel iktidarını bu temeller üzerine oturtarak 
imparatorluk dönemini başlattı. 

C. Cicero : Cumhuriyetin Sürdürülme Çabası 

Toplumsal çatışmalar ve iç savaşlar döneminde yaşamış 
olan Cicero, Roma siyasal düşünüşünün en önemli temsilcisidir. 
Yapıtlarında, soyluların görüşü açısından zamanının tarihini 
okumak mümkündür. 

i.Ö. 106'da Orta İtalya'daki Arpinum kentinde doğan 
Marcus Tullius Cicero, varlıklı atlılar sınıfından olan bir 
ailedendi. Hukuk ve felsefe öğrenimi gördükten sonra Roma'da 
avukatlık yaptı. Mesleğinin kendisine sağladığı büyük ün, 
siyasal yaşama atılıp başarılı olmasında epey etkili oldu. 
Sırasıyla quaes tor, senatör, aedilis ve praetor olarak yönetim 
kademelerinde yer aldı. 

i.ö. 63 yılında soylu kökenli olmasına karşın populares 
partisinden adaylığını koyan Catilina'ya karşı, optimates 
yanlısı olarak konsüllük yarışına girişti. Roma tarihinin en 
büyük siyaset söylevcisi olarak kabul edilen Cicero, Catilina'nın 
halka borçlarının bağışlanacağını ve toprak reformunun 
yapılacağını vaat eden programına karşılık, özel mülkiyetİn 
kutsallığıyla Roma'yı yücelten geleneklerin savunusunu 
üstlendi. Zengignlerin ve  soyluların desteğiyle konsül seçildi. 
Konsüllük süresi bitince Roma anayasası gereğince senatör 

28Finley ,s.l 76. 

36 



yeniden senatör oldu ve siyasal yaşamını senatoda sürdürdü. Bu 
arada İ .Ö. 62'de konsüllüğe bir kez daha adaylığını koyup 
kazanamayan Catilina'nın darbe girişiminin bastırılmasında 
baş rolü oynadı. Öldürülen Catilina'nın işbirlikçileri, Cicero'nun 
buyruğuyla yasalara uygun olmayan bir biçimde alelacele 
yargılanıp idam edildiler. Cicero, bu tutumu nedeniyle 
populares yandaşlarının büyük tepkisini üzerine çekti ve Birinci 
Triumvirlik döneminde Selanik'e sürgüne gitmek zorunda kaldı. 
İ.Ö. 57'de Roma'ya geri döndüğünde Caesar ile Pompeius 
arasındaki iktidar savaşında, daha yumuşak bulduğu 
Pompeius'un yanında yer aldı.Yalnış seçim yapmıştı; fakat 
iktidara gelen Caesar, Cicero'ya karşı kin gütmeyip onu 
bağışladı. 

Cicero, İ .Ö. 45' te uzun ve hareketli bir siyasal 
yaşamdan sonra bir köşeye çekildi ve kendini felsefe i le 
düşüncelerini kaleme alma uğraşına verdi. Roma anayasasını 
çiğneyerek kişisel iktidarını kurmuş olan Caesar öldürülünce 
nefretini açığa vurup bu girişimi onayladı. Bu tutumu onun 
yaşamına mal olacaktı. Çünkü bu olayın hemen ardından patlak 
veren iç savaşta ağır basan Caesar yandaşları, Caesar'a karşı 
cephe almış olan üst  sınıfların önderlerini intikam için 
öldürmeye karar verdiler. İ .Ö. 43 yılında Marcus Antonius'un 
adamları, Cicero'yu Formiae'deki malikanesinde kıstırıp 
yaşamına son verdiler; kesilen başı Roma'ya getirilip Forum 
Romanum'da halka gösterildi. 

Yunan kültürünü iyi bilen Cicero, tam bir Romalı 
olmasına karşın kendini bu kültürün çekiciliğinden 
kurtaramamış v e  eklektik (seçmeci) bir düşünür olmaktan öteye 
gidememiştir. Yapıtlarında gerek Stoacı felsefenin, gerek Platon 
ile Aristoteles'in etkileri çok açık bir biçimde görülür. Siyasal 
boyutlu iki yapıtma Platon'un iki önemli kitabının adlarını 
vermiştir: De Republica (Devlet Üzerine) ile De Legibus 
(Yasalar Üzerine); v e  bunları yine Platon gibi diyaloglar 

37 



biçiminde kaleme almıştır. Siyasal sorunlara değinen bir diğer 
yapıtı De Officiis (Görevler Üzerine) adını taşımaktadır. 

Cicero'nun bu yapıtlarıyla güttüğü amaç, siyaset 
alanında yeni bir çözümleme yapmaktan çok, Eski Yunan'ın 
Sokrates-Stoa çizgisi doğrultusundaki düşüncelerini kendi 
yurttaşlarının daha iyi tanımalarını ve anlamalarını sağlamak 
ve bu düşünceleri Roma'ya uygulamaya çalışmaktı. Ona göre, 
Roma değişmekte, bozulmaktaydı; bir çözülme süreci içine 
girmişti :  "Roma, kanını, i liğini yitirmekle kalmamış, 
görünüşünü bile değiştirmişti.. .Artık ne Cumhuriyet, ne de Senato 
vardı; hiçbirinde saygınlık kalmamıştı. " Bunun nedeni ise, eski 
erdemlerin, geleneklerin, göreneklerin, kısacası ahlaksal 
yap1nın bozulmasıydı. "Adı olup da kendisi olmayan 
C u mh u r i y e t in  gerçek l iğ in i  y ı t ı r m emız ın  s u ç u ,  
talihsizliğimizden değil, ahlaksal eksikliklerimizdendi r .  n2 9 
diyen Cicero, Cumhuriyetin (dolayısıyla Roma'nın) kurtuluşunu 
eski geleneklerin canlandırılmasına bağlamaktaydı. Bu nedenle 
yapıtlarındaki başlıca ahlaksal uğraşı,kamu hizmetine kendini 
adamak yolundaki büyük Roma geleneğini Yunanlıların 
açıkladığı evrensel toplum ve siyaset gerçekleriyle 
temellendirmekti. Siyasal amacı ise, zamanı geri çevirmek ve 
Cumhuriyet anayasasını Tiberius Gracchus'un devrimci tribün 
yönetiminden önceki haline getirmekti. 

1 . . Doğal Hukuk Kuramı 

Cicero'nun hukuk anlayışının temelinde Stoacı felsefe 
yatmaktadır. Ona göre hukuk, insan istencinin eseri değildir; 
yasaların kaynağını doğada ve insanın doğasında aramak 
gerekir. Bu kaynak, insan ile tanrının ortaklaşa öğesi olan 
akı lda belirir. "Yasa, yapılacak ve yapılmayacak olanı 

2 9 Alıntılar,Cicero'nun dostu Atticus i le  kardeşi Quintus'a yazdı�ı 
mektuplardandır. (Barrow, s.35; Homo, s .19 1; Rouvier, s.131.) 

38 



huyuran �izim doğamıza işlenmiş yüce akıldır:•30 diyen Cicero, 
akıl ile özdeşleştirdiği yasayı doğadan türetip d_oğal hukuk 
anlayışını ortaya koyar: "Doğaya uygun olarak bütün insanlar 
için geçerli olan,aynı kalan ve değişmeden sonsuza dek süren 
gerçek bir yasa vardır; bu, doğru akıldır. Bu yasa, buyruklarıyla 
insanları ödevlerini yerine getirmeye iter, yasaklarıyla da 
onları hata işlernekten alıkoyar."31 

Akıl yoluyla kavranan, doğaya uygun düşen ve her 
kişiye doğrudan seslenen bu yasanın çağrısına, kendini bilen 
hiçbir insan (bir bakıma,aklını doğru bir biçimde işletebilen hiç 
kimse) duymamazlık yapamaz. Çünkü doğal yasa, tanrısal 
aklın ürünüdür, hatta tanrıların ya da "tanrı Jupiter'in doğru 
a k l ı d ı r . " 32 "Doğru akıl tanrılarda ve insanlarda or tak 
olduğundan; . .  , doğru akıl da yasa olduğundan, insanların 
tannlara yasa yoluyla bağlı olduğu anlaşılmalıdır.''33 Gerçek 
yasa, gücünü insanoğlundan değil de, doğadan, tanrılardan 
aldığı için,kendini bütünüyle kabul ettirir. Bölünmesi, 
değiştirilmesi düşünülemez; yürürlükte kalmasına kimse engel 
olamaz; senatonun da,halkın da üstündedir. Bu özelliğinden 
dolayı, ne kendi bünyesinde, ne de bir ülkeden bir başka ülkeye 
değişiklik gösterebilir. Bütün zamanlarda bütün halkları 
bağlayan bu sonsuz ve değişmez yasaya i taat etmeyen 
insan,kendini tanımamış, insanlık doğasını yadsımış, 
dolayısıyla (tanrılar katında) en ağır cezaya çarptırılmayı hak 
etmiş demektir. 

Buna karşılık,''toplumsal olan"34, yani insanların koyup 
değiştirdikleri kurallar, gerçek anlamda yasa değillerdir. 
Pozitif yasa diye adlandırabileceğimiz bu yasalar,zaman ve 

3°
De Legibus, 1,6.(Cicero'nun De Republica i l e  De Legibus için kullanılan kaynak: 

Ciceron, De La Republique-Des Lois, Paris, Garnier-Flammarion, 1965. 
31 De Republica, III, 22. 
32De Legibus, Il, 4. 
33

De Legibus,l,7. 
34De Republica, III, 8. 

39 



mekan boyutunda değişiklik göstermekte ; bu nedenle de göreceli 
bir nitelik taşımaktadırlar. "Bu yasaların gücü, adalet 
duygusundan değil, içerdikleri olumsuz yaptırımlardan 
kaynaklanmaktadır .. , ve her ulus çıkarıyla bağdaşan şeylere 
yasa adını vermektedir."35 Oysa,insanların kötü eylemlerde 
bulunmalarını cezaların engellemesi, insanlar arasında erdemin, 
doğruluğun bulunmadığı anlamına gelir. Yasaların fayda ya da 
çıkar üzerine kurulu olması durumunda ise, adaletin 
gerçekleşmesi olanaksızlaşır. Demek ki, "Adaleti adaletin 
kendisi için, hakkaniyeti hakkaniyetİn kendisi için sevmek 
gerekir"36; yoksa ne adalet, ne de hakkaniyet olabilir. Bunun da 
tek yolu, adaletin, doğruluğun, erdemin ta kendisi olan doğal 
yasalara uyulmasıdır. 

Ancak burada bir sorun belirmektedir: Doğal yasaları 
kim kavrayıp ortaya koyabilir? Bütün insanlar mı, yoksa belli 
bir azınlık mı? Cicero, bu noktada elitist yaklaşımını açıkça 
ortaya koyarak, bu soruyu "bir azınlık" diye yanıtlar. Çünkü ona 
göre, mutlak bir biçimde doğruyu yanlıştan, iyiyi kötüden 
ayırabilecek doğru akıl bilgelerin zihninde bulunmaktadır; 
dolayısıyla neyin doğal yasa olup olmadığını belirleyecek 
olanlar bilgelerdir. Bütün insanlarda akıl olduğundan ötürü de, 
bir kimsenin delirmediği sürece bu yasalara uyması insanlığının 
gereği olmaktadır. Bu bağlamda, doğal yasaların iktidar 
sahiplerini, yöneticileri bağlamaması olanaksızdır. 

Böylece Cicero, yöneticilerin toplumu kendi keyifleri 
doğrultusunda değil, fakat doğal yasalara uygun olarak 
yönetmeleri gerektiğini savunur: " (Doğal) yasalar nasıl 
yöneticiyi yönetirlerse, yönetici de halkı öylece yönetir ve 
yöneticinin konuşan bir yasa, yasanın da susan bir yönetici olduğu 

35oe Republica, III, 1 1 -12. 
36oe Legibus,l,18. Cicero,adaleti içermeyip çıkar üzerine ku�ulu yasaların 
kesinlikle bir başka çıkar tarafından çi�nenece�ini ya da yıkılaca�ını 
belirterek, Sofistlerin (özellikle Antiphon'un) ve kuşkucu Karneades'in yasa 
anlayışlarını çürütmeyi amaçlamaktadır. 

40 



haklı olarak söylenebilir.''37 Demek ki, insan yasalarının doğal 
yasalara aykırı olmamaları gerekir, yoksa bunlar yasa olarak 
kabul edilemez. Örneğin tiranların yasası, ne denli uygulanmış 
olursa olsun,doğal hukukla bağdaşmadığı için yasa sayılamaz. 
İnsan da, insanlığını yadsımak istemiyorsa bu kötü yasalarla 
kendini bağlamayıp yalnızca doğal yasalara boyun eğmelidir. 

Doğal hukuk kuramı, Cicero'nun elinde Roma 
anayasasını doğrulay an bir araç durumuna dönüşür. Cicero, D e 
Legibus adlı yapıtında, Roma yasalarının gerçek yasaya, doğal 
hukuka uygun olduğunu uzun uzadıya tanıtlar. Sözünü ettiği 
yasalar aristokratik Cumhuriyetin yasalarıdır; böylece, patrici 
'nin yasalarıyla doğal yasaları özdeşleştirmiş olur. Bunun 
ardından, bu yasalardan uzaklaşılınasının ya da "kendilerinin 
çocukken ezberledikleri Oniki Levha Yasası'nı artık kimsenin 
öğrenmemesinin"38  Roma'nın yozlaşmasının temel nedeni 
olduğunu belirtir .  Aynı zamanda, dolaylı bir biçimde 
Cumhuriyete ters düşen 'yönetimleri, özellikle Caesar'ın 
yönetimini, doğal hukuka, yani adalete uymamakla suçlar. 
Caesar'ın öldürülmesini onayladığı göz önüne alındığında, 
Cicero'nun toplumu doğal yasalara göre yönetmeyen yöneticilere 
karşı aktif bir direnişi (direnme hakkını) benimsediği ileri 
sürülebilir. 

2. Roma 'nın Evrenselliği ve Eşitlik Sorunu 

Cicem, doğ<;ı-1 hukuk kuramından hareket ed�rek 
Stoacıların kosmopolis düşüncesine ulaşır. İnsanlar aynı aklı 
paylaştıklarına ve doğal yasa bütün insanları kapsaclığına göre, 
tek bir devlet olmalıdır. Çünkü, "tanrılar insanlara yurt olarak 
dünyayı vermişlerdir" ve "her insan bir dünya yurttaşıdır."39 

37
oe Legibus, III, 1 .  

38oe Legibus, II, 23. 
39oe Republica, I, 8. ve De Legibus, I, 23. 

41 



Gerçekte insanlar, ayrı ayrı devletlerin değil, fakat de1ğal 
yasaların yönetimi altındaki evrensel devletin üyeleridir. 
C o s m o p o l i s  a dını aimayı hak eden tek d ev l e t, 
yasalarının,göreneklerinin,kurumlarının doğal yasalarla uyum 
gösterdiği Roma Cumhuriyetidir; zaten Roma'nın tanrısal görevi 
bütün insanları bir çatı altında birleştirmek değil midir? 

Cicero'rtun evrensel devlet düşüncesi, Roma'nın 
emperyalist ideolojisine sağlam bir temel kazandırır . 
"Halkımız bağlaşıklarını koruyarak bütün dünyanın efendisi 
o ld  u .  " 40 di" yen Cicero, hemen ardından emperyalizmi 
meşrulaştırmaya yönelik şu düşüncelere yer verir: Bütün 
insanların Roma'nın hükmü altına girmeleri doğrudur; çünkü 
Roma, doğal yasaları uyguladığından,adaletin ta kendisidir. 
Fethettiği ü lkelerde yaşayan insanlar için yararlı  
o lmakta ,onların kötü d a vranışlarda bu lunmalarını  · 
engellemekte, yasaları egemen kılıp adil bir düzen kurmakta ve 
barışı sağlamaktadır. 

Doğal hukuk kuramı ve onun ardından gelen kosmopolis 
düşüncesi, insanların eşitliği görüşüne yol açmaktadır. "Kötü 
alışkanlık ve yanlış inançlar zayıf zihinleri büküp eğilim 
duydukları yönlere döndürmeselerdi, hiç kimse kendi benliğine 
bu kadar yakın olmaz, herkes herkese h::-nzerdi."41 diyen Cicero, 
yine' de aklın insanlarda ortak olmasından ötürü bütün insanlan n 
moral bir eşitlik içinde olduklarını kabul eder. Aklın öğrendiği 
şeyler insandan insana değişmekle birlikte, öğrenme yetisi aynı 
kalmaktadır. Dolayısıyla,hangi ulustan olursa olsun, bir yol 
gösterici bulursa erdeme erişmeyecek insan yoktur. Ancak bu 
moral eşitlik, toplumsal düzeye yansımadığından başka, aklın 
farklı kullanımından kaynaklanan eşitsizliklerin oluşmasım da 
engellemez. Niceliğin değil de, niteliğin önemli olduğunu 
vurgulayan Cicero, (daha öncede gördüğümüz gibi) doğru aklın 

40oe Republica, nİ,23. 
41oe Legiqus, I, 10. 

42 



yalnızca bilgelerde gerçekleştiğini i leri sürmektedir . Bu 
neden le, bilge olanlar i l e  o lmayanlara ni teliklerine 
bakıl maksızın eşit davranılmasının gerçekte eşi tsiz l ik 
olacağını belirtmektedir: ''Eşitlik denen şey, aslında aşırı bir 
eşitsiz\iktir. Çünkü,yukarı olana da aşağı olana da -her 
toplulukta bu iki sınıf mutlaka vardır- aynı önem verilince,bu 
eşitlik son derece eşitsizliktir:•42 Ayrıca bu yakyaşım,toplumun 
en al t düzeyinde yer alan insanların, yani kölelerin, · akılsal 
yetilerini en düşük biçimde kullanabildiklerini varsayarak, 
özgür insan-köle ayrımını meşrulaştırmaktadır.43 

Bunun dışında, Cicero'nun Roma yasalarının doğal 
hukuka uygunluklarını vurgulaması, Roma'daki eşitsizlikçi 
düzenin (ve bir kez daha kölelik kurumunun) doğrulanması 
demektir. Böylece yasaların ve kurumların içerdikleri 
eşitsizliklerin doğayla uyum içinde oldukları kolaylıkla ileri 
sürülebilmektedir. Cicero, toplumsal eşi tsizliğin temel 
göstergelerinden biri olan mülkiyet sorununu da bu bağlamda ele 
alır. Ona göre, özel mülkiyet yasaldır,yani doğal yasalara 
uygundur. Dolayısıyla, " toprak yasaları ( toprak reformu 
yasaları) çıkarmaya kalkışanlar, devletin temellerini 
sarsmakta . . .  ve mülkiyet haklarına saygı gösterilmediğinde alt 
üst olan adaleti yok etmektedirler ... Herkese özel 'mülkü 
üzerinde tam ve mutlak tasarruf hakkını sağlamak devletin ve 
toplumun en başta gelen görevidir."44 Böylece Cicero, özel 
mülkiyeti John Locke'tan yüzyıllar önce bir doğal hak olarak 
algılamakta ve en ılımlı bir toprak reformu girişimini bile, 

42oe Respublica,l,34. Bilge olanlar ya da yukarı olanlar sözcükleriyle patrici -
optimates sınıfını kasteden Cicero, burada, Pla ton'un N om o i 'da (757 a-c) 
atladıgı sayısal eşitlik-oranlı eşitlik ayrımını oldugu gibi yinelemektedir. 
4 Ayrıca ,Cicero, De Officiis'te (I, 42) insanların yaptıkları mesleklere ya da 
kazançlarını sagladıkları alanlara göre farklılaştıklarını belirtmekte ve beden 
işlerinin,zanaatların,küçük ticaretin özgür dogmuş bir insanın kişiligiyle 
bagdaşmadıgını ileri sürüp topraktan elde edilen kazancı yüceltınektedir. 
«oe Officiis, n, 22. (Pierre-Maxime SCHUHL, Les Stoiciens, Paris, Gallimard, 
1962.) 



bunun adalete, eşitliğe ayl- rı olduğu gerekçesiyle baştan 
mahkum etmektedir.45 

3. Devlet Anlayışı ve Yönetim Biçimleri 

Devleti her şeyden üstün tutan Cicero,"kişinin kendini 
kamu hizmetine adaması" şeklindeki eski Roma geleneğini 
canlandırmak amacıyla, poli tikanın,devlet adamlığının en 
üstün uğraş olduğunu savunur. Eski soylu aileler,siyasal alandaki 
gelişmeler karşısında, can ve mal güvenliklerini korumak için 
politikadan uzaklaşıyorlardı. Oysa Cicero'ya göre,Roma'nın 
iyiliği için aristokratik ağırlıklı cumhuriyetin korunması, her 
yönüyle yaşatılması gerekiyordu. Bunun için de soyluların 
eskiden olduğu gibi, dört elle siyasete sarılmaları ve yönetimi 
tekelleri altına almaları zorunluydu. 

Bu yüzden Cicero, Roma aydınları ve soyluları arasında 
yayılmaya başlayan bilge kişinin politika ile uğraşınamasını 
öğütleyen Epikuroscu görüşlere karşı çıkar. En büyük erdem, 
bilgelere (soylulara) düşen en yüce görev, devletin hizmetinde 
olup topluma yararlı olmaktır: "Yönetim için doğuştan 
yatkınlıkları olanlar her duraksamayı üzerler inden 
atmalı,yüksek görev almalı, devlet işlerine girmelidirler; çünkü 
böyle yapılmazsa iyi bir yönetim sağlanamaz ve ruh yüceliği 
kurulamaz."46 Yurttaş, kişisel çıkarıyla kamusal çıkarın bir 
olduğu bilincine varmalı ve gerektiğinde kendini devleti için 
feda . etmelidir. Bu düşüncelerde ortaya konan devlet, 
yurttaşların yaşamları pahasına koruyup kollamak zorunda 
oldukları yüce bir değer, bir amaç olarak belirmektedir. 

45"Bu arada belirtmek gerekir ki, Cicero'nun !talya yarımadasında de�işik 
yerlerde geniş toprakları vardı. Görüldü�ü gibi, Cicero'nun topraklarına el 
ahlacak olursa, ius natı11·ale (do�al hukuk) gere�i devletin temelleri 
sarsılacaktı." (Ertop ve Yetkin,s.215.) 
46oe Officiis, l, 21. 

44 



Cicero,toplumun-devletin kökeni sorusuna Aristotelesci 
bir yanıt getirir; toplumu insanın doğasından kaynaklandırıp 
onun doğal olduğunu belirtir. Kendi deyişiyle, " (insanların) 
biraraya gelişinin temel nedeni, zayıflık �lmaktan çok,insan 
için doğal olan bir çeşit toplumsallık içgüdüsüdür. Çünkü insan 
türünün üyeleri tek başına,yalnız bir yaşam sürmeleri için 
yaratılmamışlardır . "47 Bundan sonraki evrede, insanlar, bir 
yığın,bir kitle olmaktan kurtulup halk durumuna gelii"ler; yani 
siyasal toplum aşamasına ulaşırlar:"Kamusal olan (ya da 
devlet), halk olandır.48 Halk deyince herhangi bir biçimde 
biraraya toplanmış olan rastgele bir yığını değil, ortak bir yarar 
ile uyum halinde olan ve hukuksal bağlarla birleşmiş bulunan 
hayli büyük sayıdaki insanlar topluluğunu anlamak gerekir.'•49 
Res publica ya da res populi olarak d a  adlandırılan bu 
"örgütlenmiş halkın ya da devletin, varlığını sürdürebilmesi 
için onu gözetecek bir yönetime sahip olması kaçınılmazdır.''50 
Demek ki, halkın oluşmasıyla birlikte yönetim zorunlu olarak 
b e l i rmekte,  b i r  başka  deyiş le  s iyasa l  i k t i d a r  
kurumsallaşmaktadır. 

Bu devlet tanımının Eski Yunan düşüncesine göre 
getirdiği önemli yenilik, devletin salt ortak çıkar,ortak amaç 
ilkesiyle açıklanmayıp, hukuk bağları (yasalar) üzerine 
oturtulmasıdır. Cicero'da yasalar ile doğal yasaların 
aniaŞi!d�ğ! '! e  hukuk i le  adaletin (]us ile justitia) ayrılamaz 
olduğu göz önüne alındığında, bu tanımın, devletin adaieti 
içerdiği görüşünü taşıdığı , dolayısıyla devleti moral açıdan 
meşrulaştırma işlevini yerine getirdiği görülmektedir. Ayrıca bu 
tanımdaki "hukuksal bağlar" dev letin yasalara uyması 

47oe Republica, 1,25. 
48Cicero, "Res publica, res popu/i '' diyerek bir kelin�e oyunu yapmakta ve devlet 
ile halkı özdeşleştirmektedir. 
49oe Republica, 1,25. 
50oe Republica, 1,26. 

45 



şeklinde yorumlanırsa (ki "yöneticinin konuşan bir yasa, yasanın 
da susan bir yönetici olduğu", bu yorumu doğrular niteliktedir.) , 
Cicero'nun "devlet kavramının içine hukuk öğesini sokarak" çok 
önemli bir adım attığını söylemek gerekir.51 Çünkü devleti basit 
bir güç olgusuna indirgerneyi reddedenler, genellikle Cicero'ya 
başvurarak devletin hukukla bezendiğini,devletin ancak bir 
hukuk-devleti olacağını (ve bunun dışındakilerin bir devlet 
sayılamayacağını) karşıt bir sav olarak ileri süqnektedirler. 

Devletin a macının "toplumsal düzeni koruyup 
yurttaşların mutlu ve iyi bir yaşam sürmelerini sağlamak"52 
olduğunu belirten Cicero, yine Platon-Aristoteles çizgisini 
izleyerek, siyasal r ejimleri yönetirnde bulunanlara göre 
sınıflandırmaya gider: Yönetimin tek kişinin elinde olması 
krallık (J!lonarşi), seçkin bir azınlığın yönetmesi aristokrasİ ve 
kamusal işlerin halkın elinde bulunması ise halk yönetimi ya da 
demokrasi adını alır. Bu yönetim biçimleri arasında Cicero'nun 
en az beğendiği demokrasidir. Çünkü ona göre, yönetimi elinde 
bulunduran halk, özgürlüğü g erçekleştirmesine karşın, 
bilgisizliğinden dolayı bunun sınırlarını bilemeyip adaletli ve 
disiplinli d avranamaz. Dahası bu rejimde eşitlik adına, yukarı 
olana da aşağı olana da aynı önemin verilmesiyle eşitsizlik 
yaratılır. Eşitsizliğin,özgürlüğün aşırı boyutlar kazanmasıyla 
demokrasi yozlaşır ve yığınların tiranlığına dönüşür. 

Cicero, her ne kadar halk ve demokrasi üzerinde 
olumsuz düşünceler beslemekteyse de, demokrasiyi tümüyle 
kötülemekten kaçınır. Çünkü daha ileride savunacağı karma 
anayasa modeline demokrasiden de öğeler alacaktır. Bu yüzden 

51 Alexandre Passerin d'Entreves,La notion de l'Etat,Paris,Editions 
Sirey, 1 969 ,s.95. 
52oe Republica,IV,3. Devlet biı: ·hukuk devleti oldugundan,yasalarla donatılıp 
yönetildiginden ötürü, Cicer<>.'"nun yasalara yükledigi işlev devlet için öngördügü 
amaçtan hiç de farki:. degildir: "Yasalar,hiç kuşkusuz,yurttaşlann 
esenligini,siyasal toplu�nun korunmasını ve insaniann rahat ve dingin bir yaşarn 
sürmelerini saglam::.i<: için yapılmışlardır." (De Legibus, JI,S.) 

46 



demokrasiyi "iyi-doğru" rejimler arasında saymak zorunda 
kalır: "Adaletli ve bilge bir kral olsun,ileri gelen yurttaşların 
oluşturduğu bir aristokrasİ olsun, hatta -bu sonuncusu, üçünden en 
az istenilrneğe değerli olmakla birlikte- halkın kendisi olsun, 
adaletsizlik ve açgözlülük devlete sızmadıkça, dengeli bir 
yönetimi sürdürrneğe yetenekli görünmektedir."53 Aristokraside 
bilge bir azınlığın "doğru orta" ilkesi doğrultusunda ılımlı bir 
yol izleyerek kamusal işleri yürütmesi, bu rejimin olumlu 
yönüdür. Üçünün a�asında en iyisi olan monarşide ise, kral bir 
baba gibi uyruklarını koruyup kollamaktadır. 

Ancak,demokrasi gibi diğer iki yönetim biçimi d e  
olumsuz özellikler içermektedir. Her şeyden önce, bunlarda 
özgürlüğün bulunması olanaksızdır.Üstelik, "bu siyasal rejim 
türlerinin her birinde,ona en yatkın olan kötü yönetim biçimine 
dönüşme eğilimi vardır. ''54 Nasıl demokrasi yığınların 
tiranlığına dönüşüyorsa, aristokrasİ Atina'nın yaşamış olduğu 
Otuzlar Tiranlığı gibi bir oligarşiye, krallık ise tek kişinin kan 
dökücü tiranlığına dönüşür. Bir başka deyişle, bunların hepsi 
bozulmanın özünü içlerinde taşımaktadırlar,dolayısıyla yetkin 
değillerdir. Bu noktada Cicero, Platon gibi siyasetin mutlak 
özerkliği anlayışını benimseyip "her devletin durumu onu 
yöneten kişi ya da kişilerin eğilimine ya da istencine bağlıdır"55 
diyerek, siyasal değişim-dönüşümlerde belirleyici olanın 
yönetim kadernesi olduğunu ileri sürmektedir. 

4.Karma Anayasa Kuramı 

Y a l ı n  a n a y a s a l a r ,  i ç l e r i n d e  k ö t ü l ü ğ ü · 
barındırdıklarından ve bo

.
zulmaya dirençli olmadıklarından, 

53oe Respublica, 1,26. 
54oe Respublica, 1,28. 
SSoe Respublica, I ,  31 . Platon için de "her hirlü siyasal düzen degişikligi 
baştakilerden kaynaklanır." (Politeia, 545d.) 

47 



yetkin olarak kabul edilimezler. Ancak bunların iyi yanları da 
vardır. Demek ki bu üç yönetim biçiminin en iyi yanları alınıp 
birleştirildiğinde yetkin bir anayasaya ulaşılır. Böylece Cicero, 
daha önce Platon ve Aristoteles'te ilk biçimi bulunan ve 
Polybios'un geliştirip savunduğu karma anayasa düşüncesini 
benimser: "Krallar uyruklarına sevgi beslerler, seçkinlerde üstün 
bir bilgelik bulunur, halk ise özgürlüğü içerir . . .  Devlette üstün 
ve kral niteliğinde bir otoritenin bulunmasını, bazı yetkilerin 
seçkinlerin elinde olmasını ve bazı işlerin halkın yargısına ve 
istencine bırakılınasını doğru buluyorum."56 "Üç yönetim 
biçiminin karılmasıyla oluşturulan bir devlet", yani karma 
anayasa, düzeni,sürekliliği sağlayacak ve başta�iler büyük bir 
hata işlemedikçe herhangi bir devrime yol açmayacak en iyi 
anayasadır. Bu sistemde herkes, düzen içinde kendine düşen işi 
yapmakta, yetkilerini kullanmakta, haklarını da var gücüyle 
savunmaktadır. 

Cicero, bu karma anayasa modeliyle Platon gibi ideal 
bir devlet tasariarnakla birlikte ondan ayrılır. Aralarındaki 
farkı, "Platon kendi isteğine uygun bir site kurmuştu . . .  Oysa ben, 
aym ilkelerden esinlenmeme kanşın, bir gölgeden,bir site 
düşünden değil de, günümüzün en büyük devletinden söz 
ediyorum,bu devlete ışık tutmak istiyorum."57 şeklinde dile 
getirir. Cicero'ya göre,"tek bir insanın değil,birçok yurttaşın 
ortak dehasını:n ürünü, tek bir insan ömrünün değil, yüzyıllar 
süresince birçok kuşağın emeğinin eseri"58 olan Roma anayasası, 
karma anayasanın en belirgin örneğidir. Bu, RoıTIC! 
Cumhuriyetinin yüzyıllar boyunca gösterdiği gelişim sonucunda 
ideal devlet konumuna ulaştığı anlamına gelir. 

Ancak Cicero, ideai devlet olarak nitelendirdiği bu 
karma anayasadaki öğelerin -Polybios'tan farklı olarak- hangi 

56ıJe Republica, I, 35 ve I, 45. 

57oe Republica, II, 30. 
. 

58oe Republica, II, 1 .  

48 



Roma kurumlarını karşıladığını açıklamaz. Zaten Cicero'nun 
amacı anayasal bir düzenleme yapmak değil, kendi deyişiyle 
potes tas 'ın halkta, auctoritas'ın senatörlerde bulunduğunu 
belirterek (dolayısıyla soylulara belli bir üstünlük tanıyarak) 
bu iki toplumsal gücü siyasal düzeyde bir çeşit denge içinde 
tutmaktır. İki düşünürün karma anayasa konusunda birbirinden 
ayrıldıkları bir başka nokta, Polybios'un Roma anayasasında üç 
gücün birbirini dengelediğini söylemekle yetinmiş olmasıydı; 
oysa Cicero, bu anayasa üzerinde bir değer yargısı yürütür: Üç 
yönetim biçiminin bir potada eritilip onlara özgü iktidar 
anlayışlarının dengelenmesi, özgür halka layıktır ve eşitliğin, 
sürekli l iğin güvencesidir .  Roma, yüceliğini, siyasal 
kurumlarının karma anayasa şeklinde düzenlenmesine borçlu 
olduğundan, ondan ayrılmamak gerekir. Üstelik,"ataların 
göreneklerine ve kurumlarına uygun bir biçimde. yaşanırsa, 
Cumhuriyet ebedi olur, sonsuza dek sürer."59 Böylece Cicero, 
karma anayasa kuramı ile aristokratların ağır bas tığı 

. cumhuriyet düzenini doğrulamakta ve gerek aşağıdan (halktan), 
gerek yukarıdan (komutanlardan) gelen zorlamalara karşı bu 
düzeni savunmaktadır. 

Fakat Roma hızlı bir değişim süreci içine girmiştir ve 
yasaların, görenekierin uygulanmamasından, büyük adamların 
yetişmemesinden yakınan Cicero da bu değişimin bilincindedir. 
Toplumda ivedi olarak çözülmesi gereken sorunun, toplumsal 
birliğin, iç barışın sağlanması olduğunu belirtir. İşte bu istikrar, 
düzen kaygısı, Cicero'yu farkında olmadan yeni bir yönetim 
biçiminin (monarşinin) düşünsel temellerini ortaya koymaya 
götürür. 

59oe Republica, III, 29. 

49 



5. Birinci Yurttaşın Yönetimi 

Cicero, aristokratik Roma'nın kapılarını kişisel 
iktidara aralamanın zorunluluğunu kavramış gibidir.Çünkü 
ardarda gelen darbeler Cumhuriyeti tehdit etmektedir. Bu 
nedenle Cicero, "duruma hakim olarak cumhuriyet yönetimini bu 
tür tehlikelerden korumanın ancak yüce bir yurttaşın, neredeyse 
tanrısal bir insanın harcı olduğunu"60 belirterek, bir çeşit 
başkanlığı kabul eder. Bu görüşünü doğrulamak amacıyla da bir 
yanda Platon gibi kaptan ile doktor benzetmesinden yararlanır, 
öte yanda Roma tarihine göndermelerde bulunur: "Barışta ve 

· durgun bir ortamda, korkulacak bir şey olmadığından insan 
kendini bırakır, hpkı bir gemide ya da hafif bir hastalıkta 
olduğu gibi. Fakat birden fırtına kopunca ya da hastalık 
ağırlaşınca, yolcular ve hastalar tek bir kişinin yardımını 
istemeye başlarlar. Aynı şekilde bizde de halk, barış zamanı 
yöneticilere hükmeder, tehditler savurur, meclisleri toplar; ama 
savaş çıkınca bir krala itaat edercesine itaat eder."61 

Ancak halkın güç dönemlerde gereksinim duyduğu böyle 
bir kişi, ne bir tiran, ne de bir kraldır. Roma anayasasında ona 
diktatör denir; yurttaşlar onu "vatanın koruyucusu, baba ve tanrı 
(pater ve d i v u s ) "62 diye adlandırırlar; C umhuriyetin 
hizmetinde olduğundan ötürü, o gerçekte princeps'tir, yani birinci 
yurttaşhr. Cicero, princeps 'in portresini çizerken onun "ruh 
dinginliğine sahip bulunmasını . .  ,yaşamının kararlılık ve 
ciddilik modeli olmasını"63 ister. Platon'un ideal yöneticisi gibi 
bu birinci yurttaş da, her şeyden özveride bulunarak 
yurttaşlarının çıkarlarını gözetecek, aynı özeni Cumhuriyetin 
tüm kurumlarına, bölümlerine gösterecek ve toplumsal 

60oe Republica, 1, 29. 
61oe Republica, 1, 40. 
62o e Republica, I, 41. 
63oe Republica, II, 42. 

so 



parçalardan hiçbirine diğerlerine zararı dokunabilecek bir 
ayrıcalık vermeyece�tir. Bir bakıma, senatörleri, atlıları ve 
halk sınıfını kaynaştıracak olan bir birleşik cephenin (concordia 
ordinium'un) başkanı olacaktır. 

Princeps kavramıyla Cicero'nun düşündüğü, bir Caesar 
ya da daha sonra imparatorluğu kuracak olan bir Augustus 
değildir. Büyük bir olasılıkla princeps'ine Roma tarihinden 
örnek olarak, hayran olduğu (ve D e  Republica'nın baş 
konuşmacısı yaptığı) Scipio Aemilianus'u almışhr.64 Onun gibi 
toplumsal birliği ve uyumu sağlayacak olan birinci yurttaş, 
saygı duyulan bir öğüt verici ve Cumhuriyetin en üstün manevi 
otoritesi olmakla yetinecektir. Cicero, belli bir yetkiyle 
(auctoritas'la) donatılmış ve herkese örnek olabilecek böyle 
erdemli, bilge bir yurttaşın devleti güçlendireceğini ve 
bozulmayı engelleyeceğini düşünmüş olabilir. Ama herhalde, 
geliştirdiği princeps kavramının · imparatorluğun ideolojik 
temeli olarak kullanılacağını düşünmemiştir. 

6. Cicero 'nun Ideolojisi 

Cicero, atlılar sınıfından olması nedeniyle kendisinin 
bir "yeni adam" (homo novus ) olduğunu sık sık yinelemekten 
hoşlanmasına karşın, savunduğu düşünceleriyle Cumhuriyetin 
sürdürülmesinden çıkarları olan tek sınıfın, yani senatörler (ya 
da optimates ) sınıfının sözcülüğünü yapmıştır. "İyi yurttaşlar 
kalabalıktan daha değerlidirler;

. 
insanların sayılmasının değil, 

tartılmasının gerekli olduğuna inanıyorum:•65 diyerek elitist 
yaklaşımını açıkça ortaya koyan Cicero, bütün çabalarını Roma 
Cumhuriyetini övmek üzerinde toplamıştır. " İdealize�· ettiği bu 
siyasal sistemi bir karma anayasa şeklinde betimlemekle 

64cicero'nun, içinde bulundu�u dönemde, princeps görevini üstlenecek kişi olarak 
kendisini görmüşolması da mümkündür. 
65oe Republica, IV, 1 .  

5 1  



birlikte, gerçekte bunun aristokratik bir nitelik taşıdığını da 
vurgulamaktan kaçınmamıştır. 

Ona göre, Cumhuriyetin en iyi dönemlerinde, "Senato, 
devleti öylesine düzenli bir sistem içinde tutuyordu ki, 
cumhuriyetçi olmasına karşın yine de halka ilgileneceği fazla 
bir iş bırakmıyordu . . .  Halk meclislerinin kararlarının senatonun 
onaylamasından sonra yürürlüğe girmesi ilkesi, aristokrasinin 
iktidarını sürdürmesini sağlıyordu . . .  Böylece bu karma sistemde, 
o tori te, gerçekte, halkın karşılarında boyun eğdikleri 
büyüklerin (yani soyluların) elinde bulunuyordu."66 Bu noktada 
ister istemez şu soru gündeme gelmektedir: İktidarın seçkin bir 
azınlığın elinde bulunması en iyi sistemse, neden açıkça 
aristokratik bir rejime gidilmeyip halka da siyasal yapıda bir 
yer · verilmiştir? Cicero, böyle bir düzenlemenin devletin 
sürekliliği bakımından zorunlu olduğu kanısındadır. Zaten bu 
yüzden "res publica res popu/i " diyerek devletin halkın devleti 
olduğunu ve siyasal yapının karma bir anayasa şeklinde 
düzenlendiğini sürekli olarak vurgulamak gereğini duymuş tur. 

Çünkü Cicero, halkın tümüyle siyasal yaşamın dışında 
bırakıldığı s istemlerin uzun ömürlü olamadıklarının 
bilincindedir. Oysa halka siyasal yapı içinde belli bir yer 
verilerek, halkın sistem için bir tehlike oluşturması önlenir, 
hatta halkın sistemi kendi sistemişeesine benimseyip koruması 
sağlanır; sonuçta kazançlı çıkan, gerçekte yönetimi elinde 
bulunduran sınıftır, yani soylulardır. Dolayısıyla "eski bilge 
kralların yaptığı gibi halka bazı ödünler verilmelidir:•67; bir 
başka deyişle, önemsiz bazı siyasal kurumlar halkın eline 
bırakılmalı ya da halk için tribünlük gibi yeni kurumlar 
yaratılmalıdır. Üstelik tribünlerin gücü gereğinden fazlaysa da, 
bunlar "genellikle halkı sakinleştirerek", yani varlıklarıyla 
sorunların yine kurulu düzen içinde aranması gerektiğini 

66oe Republica, Il,32. 
67oe Republica, Il,17. 

52 



göstererek, sistemin sürekliliğinin sağlanması bakımından çok 
önemli bir işlevi yerine

. 
getirmektedirler.68 Dahası bu tür 

kurumların asıl önemi, halkta sistem içinde bir yere sahip 
olduğuna ilişkin bir inancı yaratmaktır. Böylece "en küçükler 
bile kendilerini büyüklerin eşiti sanırlar; bu da, devletin 
esenliğini sağlar. "69 Demek ki Cicero'nun cumhuriyeti ideal bir 
rejim olarak nitelendirmesinin asıl nedeni, bu rejimin seçkin bir 
azınlık iktidarının en kolay ve en güvenli bir biçimde 
yürütülmesine olanak tanımasındandır. 

Bu bağlamda din de, iktidarın sürdürülmesini sağlayan 
temel bir araç olarak belirmektedir. Tıpkı Polybios gibi Cicero 
da, kral Numa Pompilius'un öldüğü zaman ardında, devletin 
sürekliliğini güvence içine sokan dinsel inançlar sistemini,yani 
"tanrılar kültünü" bıraktığını belirtir?0 Ayrıca Cicero, dinsel 
cezalar korkusunun insanları doğru yola soktuğunu ve aynı 
tannlara tapınmanın toplumu sağlıklı kıldığını açıklayıp;' 
"devletin izin vermediği yeni ya da yabancı tanrılar için bir kült 
oluşturulmaması" gerektiğini vurgular .71 Çünkü Cicero, 
resmileştirilmemiş yeni tannlara tapınmanın yurttaşların 
devlete olan bağlılıklarını azalttığının (dolayısıyla, özel 
dinlerin olumsuz bir işieve sahip olduklarının) bilincindedir. Bu 
nedenle dini,devletin denetimi altına sokmayı yeğler. 

68oe Legibus, III,1 0. Kanadalı siyaset bilimci Georges Lavau, 1 969'da 
yayımladıgı bir çalışmasında, "radikal" partilerin (özellikle Batı Avrupa'daki 
komünist partilerin) toplumsal ve siyasal sistemin içinde tam anlamıyla yer 
alamayan grupların ya da sınıfların isteklerini dile getirerek, bunların sistemi 
yıkmaya yönelik devrimci bir nitelik almalarını önlediklerini ve böylece tıpkı 
Roma'da oldugu gibi "tribünlük işlevi"ni üstlenerek siyasal sisteme katkıda 
bulunduklarını belirtmektedir. (Pierre Birnbaum, François Chazel, Sociologie 
politique, Ci lt II, Paris, Arınand Colin, 1 971 .) 
o9oe Legibus, III, 10. : 

70oe Republica, II, 14. 
71 De Legibus, Il, 8. 

53 



, "Dinden sonra devletin temel dayanağını oluşturanlar, 
yöneticilerdir (magistra 'lardır).''72 diyen Cicero, bir kez daha 
elitist görüşlerini ortaya koyar: Devletin iyiliği de, kötülüğü de 
baştakilerden geldiğine göre, aristokratik cumhuriyeti içinde 
bulunduğu zor durumdan kurtarıp eski günlerine döndü re bilecek 
olan da,ancak elit tabaka, ya da daha doğrusu bu elitin içinden 
çıkan tanrısal bir yurttaş olabilir. İşte bu nedenle, yani elitist 
Roma Cumhuriyetini sürdürebilmek amacıyla Cicero, princeps 'i 
gündeme getirip bütün umudunu ona bağlar. Ama Aiigustus, 
Cicero'nun princeps kavramını, cumhuriyeti kurtarmak için 
değil de, yıkmak için kullanacaktır. 

III. İMP ARATORLUK DÖNEMİ 

A. Sosyo-Ekonomik ve Siyasal Gelişmeler 

İ.Ö. 31 'de Actium Savaşını kazanan Octavianus, Iulius 
Caesar'ın başına gelenlerden ders alarak, ülkenin denetimini 
tümüyle eline geçirmiş olmasına karşın, açık bir mutlakçılığa 
kaymayıp iktidarına anayasal l:ıir ni telik kazandırd ı .  
İktidarının temelini, İ .Ö.  27'de üstlendiği pro-konsüllük 
görevine özgü imperium yetkisi üzerine kurdu . Ardından 
tribünlerin erkini yaşam boyu kendi üstüne aldı ve iktidarını 
konsüllerin yetkileriyle de dona ttı. A ugustus adını alan 
Octavianus, kendisinin öteki magistra 'lardan daha büyük bir 
yasal gücü olmadığını, ama auctoritas bakımından başta 
geldiğini ileri sürüyordu. Gerçekte, Cumhuriyetin öğelerini, 
kurumsal unvanıarını kullanarak, devleti monarşik bir 
yapılanma biçiminde yen�den kurmuştu. 

Tarihçiler, Roma'nın impara torluk dönemini,  
Octavianus'a senato kararıyla Augustus adının (daha 
doğrusu,unvanının) verildiği İ.Ö. 27 yılında başlatırlar. Oysa 

72oe Legibus, 11, 27. 

54 



Roma, henüz cumhuriyet döneminde, gerek topraklarının 
büyüklüğü, gerekse bu toprakların eyaletler şeklinde yönetimi 
bakımından bir imparatorluğa dönüşmüştü. Dolayısıyla İ .Ö. 27 
yılından sonraki dönemi belirten "imparatorluk" sözcüğü, 
imparatorun (yani imperium'u kullanan "başkomutan"ın) 
buyruğu albndaki devletin yönetilme biçimini, bir başka deyişle 
geniş topraklar ve birçok halklar üzerinde hüküm süren 
monarşiyi ifade etmektedir . . Augustus, cumhuriyet yönetimini 
geri getirdiğini Öne sürmüş ve kendisinin birinci yurttaş anlamına 
gelen p r i n c eps diye anılmasını istemişti. Bu nedenle 
imparatorluğun ilk zamanları, principatus (birinci yurttaşın 
yönetimi ya da "prenslik") olarak adlandırıldı. Ancak daha 
sonraları, imparatorların gereksiz buldukları göstermelik 
"cumhuriyetçilik" ten vazgeçip mutlak birer monarka 
dönüşmeleriyle birlikte, princ ipatus 'un yerini d o m ir w t :..:. ,:; 
(yurtta�ların değil de, uyrukları.;'. Üierinde hüküm süren 
efendinin yönetimi) aldı. 

Augustus, iktidarı kesin bir biçimde ele geçirdikten 
sonra, 20 yıllık bir iç savaşta parçalanmış Roma toplumunu 
yeniden kurmak gibi dev bir işe koyuldu. Gerçekleştirdiği 
yönetime ilişkin reformlar ile Roma yönetimini merkezi bir 
yapıya kevuşturdu. Eski cumhuriyetçi gelenekleri (bir bakıma, 
censor Cato'nun t .ö. Il. yüzyılın ilk yarısında savunmaya 
çalışbğı gelenekleri) yeniden diriltti ve senatoya büyük saygı 
gösterdi. Ancak senatörlerin sayısını azalthğı gibi, senatonun ve 
magistra 'ların yetkilerini önemli ölçüde kıstı. Senatörler 
sınıfına karşı lık, orta sınıfları, özellikle de atlılar sınıfını 
kendine bağlayıp yüksek düzeydeki askeri ve idari makamlara 
bunları atadı. Ayrıca, kölelerin durumunu düzeltme yoluna gitti, 
hatta kendi yönetim yapısını kurarken kamu görevlilerinin bir 
bölümünü köleler ile azatlılar arasından seçti. Augustus'un en 
büyük başarılarından biri, siyasal kargaşaların temel sorumlusu 
olarak görülen orduyu yansızlaştırmak, daha doğrusu devletin 
denetimi altına sokmak oldu. l .ö. 6 yılında askeri bir hazinenin 



oluşturulması, ordunun doğrudan imparatora bağlanıp siyasetin 
dışına itilmesi •1e yardımcı oldu. Augustus, ekonomiyi düzeltmek 
amacıyla köylere, kırlara dönülmesini teşvik ederek, tarımsal 
üretimin artmasını sağladı. Böylece, gerek içte, gerek dışta 200 
yıl kadar sürecek bir barış dönemini (Pax T�omana 'yı) başlatmış 
oldu. i .S .  14 ' te öldüğünde ailesinden birinin ardıl lığını ve 
yüzyıllar sürecek monarşik bir rejimin sürekliliğini güvence 
altına a lmış olan Augustus, ardında bıraktığı belgelerde, 
imparatorluğun artık d aha fazla geniş letilmemesi n i  
öğütlüyordu. 

Ancak i.S. I. yüzyılda Roma, topraklarını daha da 
genişletti; İngiltere'yi fethetti; kuzeyde "barbarlar"ın, doğuda 
büyük krallıkların sınırlarına dayandı. imparatorluk i.S. 235 
yılına kadar çeşitli sülalelerin elinde bulundu ve bu süre içinde 
imparatorların erki de genelde sürekli bir artış gösterdi . 
Y�spasianus (69--79 ) döneminde imparatorlar, senatoyu 
t0planmaya çağırma ve magistra 'lara buyurma hakkını elde 
ettiler. Domitianus (81 -96), kendisini censor' luk yetkisiyle 
donattı ve dominus (efendi) unvanını alan ilk imparator oldu. 
Artık i mparatorun mutlak bir manarka dönüşüm süreci 
tamamlanıyor ve imparatorluk Romalı olma özelliğini yitirip 
evrensel bir ni telik kazanıyordu.  212 yılında imparator 
Caracal la 'n ın (21 1 -2 1 7 )  buyruğuyl a, i mFara torl uğun 
topraklarında yaşayan bütün özgür insanlar Roma yurttaşı 
oldular. Alınan bu karar, Roma yurttaşlığına sahip olmanın 
artık bir değer ya da bir ayrıcalık olmaktan çıktığı anlamına 
geliyordu. Gerçekte imparator, yurttaşlar değil, uyruklar 
üzerinde hüküm sürmekteydi ve Caracalla'nm bu kararıyla 
güttüğü amaç ise, imparatorluğun vergi yükümlüsü sakinlerinin 
sayısını artırmaktı. Bu arada imparatorluk, ilk iki yüzyılında, 
ekonomik büyümesini sürdürmüş ve bütün ticaret yollarını 
denetimi altında tutmayı başarmıştı. 

imparatorluk sisteminde açık bırakılmış ya da kesin bir 
çözüme kavuşturulmamış en büyük sorun., imparatorun kimin 

56 



olacağgı sorunuydu. Bazen imparator, evlat edinme yoluyla 
ardılını belirliyor, ama çoğu kez onun tarafından öldürülüyordu. 
Bazen de Severus sülalesi döneminde ( 193-235) olduğu gibi 
imparator kahtımsal olarak tahta çıkıyordu. Bunlardan başka 
bir diğer yol ise, ordunun imparatoru saptayıp iş başına 
getirmesiydi. Özellikle, tarihçilerin "siyasal karmaşa ve 
düzensizlik dönemi" olarak adlandırdıkları 235-284 yılları 
arasında bu yola başvuruldu. Çok farklı uluslardan oluşan Roma 
orduları, dış (özellikle "barbar") saldırıları nedeniylt• yeniden 
önem kazandılar ve bunun sonucunda (çoğu "barbar" a lani 
komutanlar, tıpkı Cumhuriyetin son yıl l arında olduğu gibi ,  
gözlerini iktidd i  1 d i l• t ıJer. (;,j y J .:Ct: LC'k amaçları kendj 
komutanlarını ı ı n pnı .ıto du k t : ntı ı ıa çıkarmak olan rakip Roma 
ordularının b trl1i t Jo.:' r iyle gi riş tikleri uzun .i'; :-a vaşlar, 
İmpar;:ıtorluğuu ı ıer bakımdan yıpranmasına neden old u lar. 

Bu karmaşa döneminde, imparatorlar, Augustus ' tan 
başlayarak geliştiri len -impara tora tapmma !;ıl' k l indeki­
imparator kültüne daha önem verdiler ve bu yolla iktıdarlarını 
dinsel temellerle güçlendirmeye çalıştılar. İmp. ; ,ı ı ı r , ,. 
öldüklerinden sonra tanrısallaştırılmışlar ve Sepu nı i u ,, 

Severus(1 93-2 1 1 )  ile birli kte iinparatora i l işkin herşey 
kutsallıkla donatılmıştı. Dominus natus (doguştarı dendi) 
unvanını alan Aurelianus (270-275), daha da ı kri gıderek 
kendisinin yeryüzündeki tanrı (deus) olduğunu wııı :.•t t ı .  Ancak 
tanrı oluşu, kendisine yakın olan bir generct l t  tara i ı ndcm 
öldürülmesini engelleyemedi. 

Pax Romana çoktan sona ermiş ve Roma J nlp. ır.ıı.orıuğv 
hızlı bir çöküş süreci içine girmişti. Bazı ımparator i<trırl ı.,.okü;;u 
engellemek amacıyla giriştikleri reform çabaları ıJ :�u ı ı  ( i ı ruirh.i 
olamadı. 284'te imparator olup orduyu .  Lknet ı ı  ; .ı l t ın .' ala n  
Diocletianus, 293' te tarihçilerin "Tetrar:;;i "  ya  d • "Dörtler 
Yönetimi" diye adland,ırdıkları d ü lenlemeyi gerçekleştird i .  
imparatorluk toprakla<ının özelli kle askeri bakımdan iki 
Augustus ile iki Caesar arasında dört parçaya bölünmesi olan bu 

57 



düzenleme, gerçekte imparatorluk erkinin yapısındaki 
merkezkaç eğilimlerin yasallaş tırılarak denetim a l tına 
alınmasını amaçlıyordu. Bu arada İmparatorluğun başkenti 
Roma, askeri nedenlerle seçilen eyalet başkentleri karşısında 
önemini y i tirip silikleşmeye başladı. Cons tantinopolıs'i  
(İstanbul'u) kendine başkent yapıp imparatorluğu tek başına ele 
geçiren C onstantinu s ' un (324-337) ardından gelen 
(imparatorluğun yapısına i l işkin) belirsizlik dönemi, 
Theodosius'un 395' teki ölümüyle sona erdi. Bu tarihte Roma 
İmparatorluğu, kesin ve "resmi bir biçimde" ikiye ayrıldı. Doğu 
imparatorları Constantinopolis' te, Batı imparatorları Treveri, 
Milano ya da Ravenna'da oturmayı yeğlediler; Roma ise, ancak 
İmparatorluk otoritesinin simgesi olarak varlığını sürdürebildL 

İmparatorluğun Doğu ve Batı olmak üzere ikiye 
ayrılması belki çöküşü geciktirdi, ama engelleyemedi. Her 
şeyden öte, İmparatorluğun ekonomik sistemi, yani köleci üretim 
tarzı çökmüştü. Çevredeki "barbar uluslar"ın baskısı sonucunda, 
ucuz köle kaynakları kurumaya başladı ve tırmanan köle 
fiyatları karşısında köle emeğininin verimsizliği artık iyice 
ortaya çıktı. Ayrıca merkezi otoritenin zayıflaması, küçük ve 
orta büyüklükteki toprak sahiplerinin bir yerel korunma 
gereksinimi duymalarına neden oldu. Böylece, bir yanda 
kölelerin evlenmesine ve ardından onların "ücretli emekçiler"e 
dönüştürülmesine yönelindi, öte yandan latifıındium'ların önemli 
bir bölümü küçük parçalara bölünerek (kendi kendilerine yeterli 
olamayan özgür köylülerden ve azat edilmiş kölelerden oluşan) 
kolon 'lara kiraya verildi.73 Constantinus döneminde col onus  
'ların topraklarını terk etmeleri yasaklandı v e  colonus  ' luk 
soydan geçme duruma getirildi. "Bunlar, ortaçağ serHerinin 
habercileri oldular"74 ; buna karşılık "eski latifundium'un artık 
sadece bir bölümünü kapsayan villa dominica (efendi toprağı) . .  

73Kolon 'un Latince tekili colonus , çogu1u colnni 'dir. 
74Engels, s.l95. 

58 



., Ortaçağ manor 'unun dernesne ya da domain denen bölümünün 
çekirdeksel şeklini meydana getiriyordu:•7S 

Roma İmparatorluğu, varlığını sürdürebilmek amacıyla 
iç tehlike olarak kabul ettiği Hıristiyanlık ile yavaş yavaş bir 
uyum içine girdi. Zaman zaman kovuşturmaya uğrayan ya da 
baskı altında tutulan hıristiyanlar, 313  yılmda Constantinus'un 
"Milano Fermanı" adıyla bilinen buyruğuyla inanç özgürlüğüne 
kavuştular. Constantinus, Hıristiyan dinini kabul etti ve 325'te 
Nicaea'da (İznik'te) Hıristiyan Kilisesinin ilk genel konseyini 
toplayıp konseye başkanlık etti . Ardından İmparator 
Theodosius, Hıristiyanlığı devlet dini ilan edip putatapınınayı 
yasakladı. Her ne kadar Roma İmparatorluğu, Hıristiyanlığı 
benimseyerek devletin birliğinin iç ten parçalanışını 
önleyebildiyse de, dış tehlikeyi oluşturan "barbar uluslar"ın 
akınlarına karşı koyabilecek güçte değildi. 41 0 yılında 
Vizigotlar, Alaric yönetiminde Roma kentini ele geçirip 
yağmaladılar. Batıdaki Roma İmparatorluğu, bir süre daha 
Germen barbarların sald ırılarından başka A t t il a'nın 
önderliğindeki Hun tehlikesinden de kendisini kurtarabildL 
Ancak 476'da barbar paralı askerlerin şefi Odoacer'in İmparator 
Romulus'u tahttan indirmesiyle birlikte, Roma İmparatorluğu 
da (doğuda 1453 yılına dek Bizans olarak yaşamını sürdürmesine 
karşın) tarihe karıştı. Bundan sonra Avrupa'da, bir türlü 
merkezi devlet niteliğine dönüşerneyen bir yığın istikrarsız 
barbar krallığı türedi; gerçekte ayakta kalan tek kurum 
Hıristiyan Kilisesiydi. 

B. imparatorluk İdeolojisi ve Siyasal Düşünceler 

İktidarın tek kişinin elinde toplanarak siyasetin "iflas" 
etmesi, zaten Roma'da hiçbir zaman gelişernemiş olan siyasal 
düşüncelerin büyük ölçüde ortadan kalkmasına neden oldu. 

75Berktay, s.241-242. 

59 



Daha doğrusu imparatorluk döneminde, siyaset üzerinde 
sistematik bir biçimde düşünmeye yol a çabilecek siyasal 
özgürlük ortamı ile siyasal yapılar bulunmadığından dolayı, Bir 
Cicero ya da bir Polybios ayarında bir düşünürle karşılaşılmaz. 
Augustus ile yepyeni bir devlet doğmuştur� ama imparatorluğun 
birinci yüzyılında kimse bu devletin doktrinini ortaya koymaya 
kalkışmaz. Düşünsel temel uğraş, tek kişinin iktida rı ile 
bireysel özgürlüğün uzlaştırılmasına yöneliktir. Bunun yanında 
bazı tarihçiler ve "filozoflar", yapıtlarının içine dağıttıkları 
bölük pörçük görüşleriyle, monarşik yapının gerekliliğini 
açıklamakla ya da bu yapının özünü değil de, yalnızca belli 
impara torların belli uygulamalarını eleştirmekle yetinirler. 
imparatorların doıninus niteliği daha da belirginleşip Doğu tipi 
bir monarşiye gidildikçe, hiyerarşi düşüncesi ön plana çıkartılır 
ve iktidar dinsellikle donatılmaya çalışılır. En sonunda 
Hıristiyanlığın içerdiği düşüncelerden de yararlanılma yoluna 
gidilir.  

· 

1. Principatus 'un Ideolojisi 

Resmi doktrin, iç savaşlada y; kılma durumuna gelen 
Cumhuriyetin Augustus tarafından yeniden kurulduğu düşüncesi 
üzerine yapılandırılır ve bunun için de princeps kavra mına 
başvurulur. Cicero'nun Cumhuriyetin temeli olarak düşündüğü 
priııceps, �ugus.tus'un kişiliğinde somutlaşır. Gerek Augustus, 
gerek ondan sonra gelen imparatorlar, kendilerinin rector 
(rehber), gıtbernatar (yönetici), moderator (yönlendirici), pater 
patriae (yurdun babası) gibi unvanlarla çağrılmalarını, 
anıimalarını isterler ve bunu halka benimsetirler. Bu unvanıarın 
hiçbiri hükmetmeyi içermemektedir. Çünkü Augustus ile kurulan 
imparatorluk (ya da Principatus), "cumhuriyet" sözcüğünü hiçbir 
zaman terketmediğinden başka, kendisini Cumhuriyetin sağlam 

60 



bir biçimde yeniden düzenlenişi olarak kabul ettirmeye özen 
gösterir?6 

imparatorluk ideolojisi, Polybios ve Cicero tarafından 
kaleme alınmış olan cumhuriyet ideolojisinin düşünsel 
kategorilerini kullanır, fakat bunlarda gerekli gördüğü bir 
düzeltme yapar. Çünkü Roma anayasasının geleneksel üç 
gücünden biri olan halk, devre dışı bırakılmıştır. Bunu 
doğrulamak, meşrulaş tırmak isteyen imparatorluk ideolojisi, 
halkın iktidarına dokunmadığını savunur: Yönetirnde görülen 
yüzeysel değişiklik, halkın kendi iktidarını ( imperiımı ' unu) 
p r i n c eps 'e  devre tmiş olmasından kaynakl;ı ·  ıaktadır .  
Yönetirnin senato ile princeps arasında bölündüğü i l  u ı sürülerek, 
siyasal rejimin " triarşi"den (iiç başlı yönetimden) monarşiye 
değil, fakat "diarşi"ye (iki başlı yönetime) dönüştüğü kabul 
edil ir .  

İmparatorluğun yüceliği düşüncesinin aşılanması ve 
Romalıların kendilerini bu düşünce içinde tanımalarının 
sağlanması, imparatorluk ideolojisinin güttüğü en önemli 
amaçlardan biridir. Bu yücelik simgesi ardında imparatorun 
kişisel iktidarı saklanır, aynı zamanda tüm Romalı lard a 
kendilerini aşan bir yapıtla karşı karşıya oldukları duygusu 
yaratılır. Böykce siyasal çekişml'lere son vererL'k, yurttaş olan 
ya da olmayan bütün Romalıların bu simgL' çevresinde 
birleşmeleri sağlanır .  (Bu bağl<:ı mda, Caracal la 'nın Roma 
q-;-cnı enliği <� l tı nda ya�ayan herkesi yurttaş yapma kararı , 
consi'I/9 / I S  omniHI • ı ' ı ı  sağlamayn yönelik birleştirici ideolojiyi 
somı ı t  -hukuk�al- bi r lemell f' güçk•ndirme amacı taşımaktadır.) 

76örıwğin 1\ugıı.;tus, 1·a�iyctnanwsi olarak bilinen Res G cstar"cil', "Sena to ve 
Roma ha lk�, bC'n iın ı,,� !ı.1�ım.ı \'(' en yüksek yetki lerle ya�aların VC' törelerin 
gözeticisi olmam komı'illlı. l<• görü� hrl iğiııe vardı lar, ama ben ata larımızın 
a l ışk a n lı k larıyla u yuın-.u; ol a n  h içbir m a k a m ı  ka bul t'd l•mezdim . . . .  
Kullandığım bütün yetkileri c.eııato ilc> Roma halkının eliL•rine bıraktım; buna 
karşılık olarak sena t o  karilrıyla bana Augustus u nv a n ın ı  verd i ler." d iye 
yazmaktadır. (Michel, s .l28.) Ayrıça Augustus, bütün toplurnun onamasını, 
konsensüsü (conseuszıs omııiımı 'u) sağladığını belirtmPkten de gPri kalmaz. 

61 



Artık ideolojinin ağırlık noktası, res publica sözcüğü değil, 
fakat res romana'dır; birlik çağrısı Roma adına, Roma için 
olmaktadır. Roma'nın evrenselliği üzerinde durularak, Roma'nın 
yazgısı dünyanın yagısıyla özdeşleştirilir. Ayrıca Polybios ile 
Cicero'nun savlarına başvurularak, Roma'nın çeşitli halklar 
üzerindeki egemenliği (emperyal izmi)  s ürekli b i r  
meşrulaştırılma işlemiyle pekiştirilir; A ugustus'un kendisini 
her yerde evrensel yasamacı (yani doğal yasaların uygulayıcısı) 
ya da uygarlığın temsilcisi olarak göstermesinin nedeni budur. 

Öte yandan bu ideoloji, düşünmeyle geçirilen boş zamanı 
(o t ium 'u), kır yaşamını, sevgiyi, aşkı yüceltir ve böylece 
yurttaşları siyasetten, içsel çatışmalardan uzaklaştumayı 
amaçlar. Princ ipatus'un ideologlarından ve Augustus'un 
dostlarından biri olan ozan Vergilius (İ .Ö. 70-19), "devletin 
siparişi" üzerine, Augustus'un İ talya'daki geleneksel tarım 
yaşamını yeniden canlandırma politikasını desteklemek için 
Georgica adıyla bilinen yapıtını yazar. Burada, Romahiara kır 
yaşamının ne denli mutluluk getirdiğini ve toprakla uğraşmanın, 
çiftçilik yapmanın doğrudan doğruya erdeme yol açtığını 
açıklamaya çalışır. Ona göre Roma, toprağıyla, oğullarıyla 
büyüktü ve bu büyüklüğün sürdürülebilmesi için oğulların 
kentlerden tarlalara dönmeleri gerekiyordu. Vergilius, ölümüne 
dek on yıl boyunca üzerinde çalıştığı ulusal ve dinsel bir destan 
olan Aeneis adlı yapıtıyla Roma'nın (mitolojik - söylencesel) 
geçmişinden geleceğine ışık tutar: Bütün uluslar arasında 
tanrıların yol göstericiliği sayesinde yalnızca Roma başarılı 
olduğuna göre, gelecekte de yalnızca ona sağlanacak başarı, 
tanrıların çağrısına kulak verildiği takdirde gerçekleşecektir. 
Roma'nın kutsal kurucusu Aeneas'ın devamı olan Augustus, 
evren52! dı:-vletin hizmetinde tanrısal istenci uygulamaktadır.77 

77vergilius, A e n e i s 'te Roma'nın Truvalı (Yunanlı) A�m:o:ıs tarafından 
kuruldu�unu ileri sürerek, Y=:an uyqarlı�ının. Roma'da sürdü�ün�, dolayısıyla 
Roma lmparatorlu�unun Do�u ıle Ba h yı bırleştiren evrensel devlet oldu�unu ima 
etmektedir. 

62 



Augustus'tan başlayarak imparatorun kişisel otoritesi 
ile kutsallık arasında bir bağ kurulur ve imparatorluk ideolojisi 
dinsel bir içerik kazanır. İmparatorluk kültü kurularak, Roma 
birliğinin tartışılmaz güvencesi ve simgesi olarak kabul edilen 
imparatora tapma şeklinde yeni bir Roma dini belirir.78 Bu din, 
kısa sürede İtalya'ya ve bütün eyaletlere yayılır; farklı, dilleri, 
dinleri, inançları, halkları imparatora tapınma a l tında 
birleştirerek, kaynaştırıcı bir ideoloji işlevini görmeye başlar. 

Ordunun kosmopo l i t  b i r  ni tel ik kazanması,  
imparatorluk ideolojisinin yayılmasını kolaylaştıncı b i r  rol 
oynar . Geniş toprakların denetlenmesinin ge ti rd iğ i  
zorunluluklardan dolayı, ordu yalnız Roma yurttaşlarına açık 
olmaktan çıkmış, her bölgeden, "Romalılaştırılmış" her ulustan 
asker toplanmaya başlanmıştır. İşte bu ordu, gerek çeşitli 
halkları kendi içinde eritip bütünleştiren kuruluş biçiminden, 
gerek güçlü olmasından ve sürekli hareket durumunda 
bulunmasından ötürü, bir ideolojik aygıt işlevini de yerine 
getirir. İmparatorlar, ideolojik propaganda aracı olarak madeni 
paralardan da büyük ölçüde yararlanırlar. İmparatorluğun 
sınırları içinde (ve hatta ötesinde) kullanılan Roma paraları, 
dönemin küçük reklam panoları gibidir; üzerlerine bezenmiş 
yazılar ve resimlerle İmparatorluğun içerdiğini ileri sürdüğü 
değerleri ve özellikleri yineleyip dururlar. 

2. Stoacı Ideoloji, Özgürliik Sommı ve Seneca 

İmparatorluğun ilk iki yüzyılı boyunca siyasal düşünce, 
özellikle Principatus ile özgürlük arasındaki ilişkiyi düzenleme 
sorunu üzerinde durur. Bu soruna bir çözüm arayanlar, genellikle 
yeni iktidarla doğrudan ilişki içinde bulunan eski yönetici 

78Im_p�!<!tora ta_p�<ıma, Hatıda do�rudan cto�ruya imparator üstünde de�il de, 
onun koruyucu ruhu üstünde toplanırken; Do�uda tannsallaştınlmış Helenislik 
hükümdarlara alışık olan halklar, bu tapınınayı daha do�rudan bir biçimde 
uygulayıp, imparatorları ölmelerini beklemeksizin tannlar katına çıkanrlar. 

63 



sınıflardır. Gerçekte bunlar arasında hemen hemen hiç kimse, 
Principatus 'u yadsımamakta ve eski rejime geri dönülmesini 
arzulamama ktadır .  Yazı larında Cumhuriyet dönemi 
kahramanlarını yüceltenler bile, bu kişilerin temsil e ttiği 
siyasal s istemi övmediklerini, yalnızca bu kişilerin moral 
(ahlaksal) üstünlüklerini örnek olarak vermekle yetindiklerini 
v urgulamaktadırlar; "savundukları, cumhuriyetçi anayasa 
değil, fakat cumhuriyetçi erdemlerdir."79 Herkes, bu büyük 
imparatorluğun, bu büyük (siyasal) bedenin tek bir baş 
tarafından yönetilmesi gerektiğine inanmıştır. Bununla birlikte 
aristokrasi, imparatorun kendi imparatoru olmasına ya da bu 
ba'şın kendisine zarar vermemesi için moral sınırlar içine 
sokulmasına çalışmaktadır. Böylece bu eski sınıf, siyasal yapıyı 
değiştirmeyi amaçlamadığından, kişisel iktidarla özgürlükleri 
bağdaş tıracak ya da hiç olmazsa bireye özgür olduğu inancını 
verecek bir ideoloji arayışı içine girer ve bunu Stoacı felsefede 
bulur. 

İmparatorluk döneminde Stoacılık, Romalıların elinde, 
siyasal düzen ile özgürlük arasındaki ilişkiyi çeşitli biçimlerde 
düzenieyebilen esnek bir öğreti durumuna gel ir .  Bu öğreti, 
özgürlüğün nesnel ve siyasal bir tanımını vermez. Tersine, 
birbirinden çok farklı iki özgürlük anlayışından, yani bir yanda 
bilge kişinin mutlak içsel özgürlüğünden, öte yanda özgürlüğün 
dışsal boyutu olarak bir düzenle uyum icine girilmesinden söz 
eder. Bilge, içsel bakımdan tam anlanı ı ·.ı � : ı  özgür olduğundan, 
kendini dışsal dünyadan soyutlayıp tümüyle kendi içine 
çekilebilir. Dolayısıyla hiçbir şey onun özgürlüğünü ortadan 
kaldıramaz; hatta gerekirse, her türlü baskıdan kurtulabilmek 
için son çare olarak kendi yaşamına özgürce son verebilir. Buna 
karşılık, dışsal düzeyde özgür kalabilmmin koşulu, bir düzene 
uyum sağlanmasıdır ; ancak uyulan bu düzenin kişiye rasyonel 
(ussal) görünmesi gerekir; çünkü kişi, ancak bu şekilde özgür 

79Touclıard, s.80. 

64 



olduğunu kabul eder. Fakat bu noktada, rasyonel d üzenin ne 
olduğu sorusuyla karşılaşılır. Bu soruya, Stoa felsefesi içinden 
herkesin işine gelebilecek bir yanıt bulmak hiç de güç değildir: 
Kişinin uymayı kabul ettiği düzen, doğal olarak ona rasyonel 
görünen düzendir. Böylece Stoacılık, her türlü opportünist 
(eyyamcı) davranışı doğru layarak, soylulara, gerek düzene 
bağlanmalarını, gerek onurlu bir biçimde kendi köşelerine 
çekilmelerini meşrulaştıracak bir ideoloji vermiş olur. 

Bu dönemin en önemli Stoacı düş ünürü olarak kabul 
edilen Lucius Annaeus Seneca (İ.Ö. 4 - İ .S .  65), siyasetten çok 
ahlak üzerinde durmuştur. Doğal ya da tanrısal determinizm 
(gerekirci lik) öğretisini benimseyerek, insanın yazgısının 
doğduğu anda belirlendiğini, dolayısıyla başına gelen en kötü 
olaylara bile metin bir biçimde katlanması gerektiğini 
savunmuştur. Ama aynı zamanda insanın özgür istence sahip 
olduğunu belirtmiş ve kişinin ahlaklı bir yaşam sürebilmesinin 
özgür is tencini kullanarak doğayı izlemesiyle mümkün olduğunu 
da vurgulamıştır. 

Scneca'nın toplumsal-siyasal düşünceleri ile eylemleri 
arasında büyük bir çelişki gözlemlenir.  Çeşitli yazılarında, 
özellikle Epistulae Morates ad Lucilium ( Lucilius'a A hlak 
Mektupları) adlı yapıtında, özel mülkiyeti, sosyo-ekonomik 
eşitsizlikleri eleş tirmesi11e, " insan ırkının kardeşliğini " 
savunmasına ve yalın yc�:;.amı yücel tmes ine karşın, kendi 
yaşamında bu ilkeleri kesinlikle gözetmeyip, şöhrete)ktidara, 
lükse, servete düşkünlük göstermiştir. :t9 yılında Nero'yu 
cği tmckle görevlendirilmiş, Nero 54'te imparator olunca onun 
danışmanlığını yapmış ve 13 yıl boyunca debdebeli bir saray 
yaşamı sürmüştür. 62 yılında sağlığının bozulmasıı.u neden 
f1larak öne sürüp Ncro'dan ayrılmış ve bütün zamanını felsefeye 
vermiştir .  Ancak 65 'de Nero'a karşı giri�ilen gizli bir 
ayaklanmaya karışmakla suçlanmış, buyruk üzerine 
damarlarını keserek kendini öldürmüştür. 

65 



Seneca, bir takım ahlaksal ilkeler ortaya koymak 
amacıyla Eski Yunan düşüncesinde yer alan "albn çağ" mitosuna 
başvurur. Epistulae Morates ad Lucilium'da insanların devlet 
öncesi yaşadıkları doğal toplumsal durumda, eşit, özgür, yalın 
ve mutlu bir yaşam sürdüklerini belirtir. İnsanlar Arasındaki 
Eşitsizli�in Kayna�ı'nın yazarı Jean-Jacques Rousseau'yu 
anımsatırcasına, bütün kötülüklerin kaynağının bu doğal 
yaşamdan ayrılmak old uğunu söyler: Mala m ülke sahip olma 
tutkusu nedeniyle özel mülkiyet ile kölelik belirir; bunların 
ardından da kötülükleri ve bozuklukları dizginlemek iç in 
hukukla ve güçle bezenmiş siyasal kurum (devlet) ortaya 
çıkar.80 Ancak Seneca, doğal duruma geri dönülmesini sal ık 
vermez; bir başka deyişle, geriye dönülemeyeceğini düşünerek 
bütün bu kurumları kabul eder. Ona göre yapılacak tek şey, bu 
kurumlar içinde kalarak doğruluğun sağlanmasına çalışmakbr. 

Bu bağlamda Seneca, Nero'ya öğütler veren bir biçimde 
kaleme aldığı De Clementia (İnsaf Üstüne) adlı yapıtında, 
s iyasal ikt idarın şiddete, acımasızlığa başvurmaksızın 
yönetmesi gerektiğini açıklamaya çalışır. Roma'nın artık bir 
cumhuriyet olmadığını ve imparatorun cumhuriyet örtüsü 
al t ında saklandığını bel irtmekle birl ikte, cumhuriyeti 
savunmaz, hatta monarşinin dönemin gerekli yönetim biçimi 
olduğunu ileri sürer. Çünkü,''uzun zamandan beri Caesar ile res 
publica özdeşleşmiş olduğundan, bunların her ikisini de yok 
etme'den birbirinden ayırmak olanaksızdır; bunun nedeni, birinin 
güce, diğerinin bir başa gereksinim duymasıdır:•Bl Seneca'nın 
monarşiyi yeğlemesinde, Sokrates'i ölüme mahkum edecek denli 
cahil olan kitlelerin yönetimi olarak algıladığı demokrasiden 
tiksinmesinin de rolü vardır. Böylece "doğa tarafından 

ROseneca'nın bu düşünceleri, özel mülkiyeti, kölelik kurumunu ve devleti 
insanlıgın düşüşünün (ilk günahın) sonuçları olarak gören Augustinus'u büyük 
ölçüde etkilemişlerdir. 
81 oe Clementia,l,4,3. (Michel, s.196.) 

66 



tasarlanan krallık"82 , Roma için en iyi yönetim olarak 
belirmekte; bilgeye ise, kralı insaf ile adalet sınırları içinde 
tutma işlevi verilmektedir. 

Bununla birlikte, Seneca'nın bilge için yalnızca kamusal 
bir yaşamı salık verdiği sanılmamalıdır. Çünkü Seneca, bu 
konuda epey ikircikli bir tutum takınıp, siyasal yaşama katılıp 
katılınama sorusuna iki karşıt yanıt getirir. Sarayda yaşadığı 
dönemde yazdığı De Tranquillitate Animi (Ruhsal Dinginlik 
Üstüne) adlı yapıtında, görev kavramı üzerinde durup bilgenin 
devlet işlerinden uzak durmamasını savunur. Ona göre, kişi, her 
koşulda görevlerine sıkıca sarılmalı ve topluma, insanlığa 
yararlı olmaya çaiışmalıdır. Erdemli olmak, kamusal iyil iği 
gözetmekle, yurttaşlık görevlerini eksiksiz yerine getirmekle 
olasıdır. Hatta yurttaş olarak tüm hak ve görevlerinden yoksun 
bırakılmış olsa bile, "bir insan olarak öne çıkmalı"83 ve 
doğruluğu izlemekten caymamalıdır 

Buna karşılık Seneca, saraydan ayrıldıktan sonra 
yazdığı De Otio (Kamu İşlerinden Uzak Durma) adlı yapıtında, 
farklı bir görüşe yer verir. Ona göre, bilgelerin, toplumsal ve 
siyasal yaşamdan uzak durarak, bilgelik ve felsefeyle uğraşıp, 
bu yolla insanlara yararlı olmaya çalışmaları gerekmektedir. 
Çünkü bu yeryüzünde, bilgeye uyacak ya da bilgenin uyacağı bir 
devlet bulunmamaktadır: "Kendimize göre biçimlendirdiğimiz . 
devlet yoksa, kamu işlerinden uzak durma herkes için zorunlu 
olmaya başlar; çünkü kamu işlerinden uzak durmaya üstün 
tutulabHmiş bir şey hiçbir yerde yoktur."84 Demek ki bilge, 
kendini kötü siyasal yaşamın bozucu etkilerinden kurtarmalı ve 
felsefeyle uğraşarak insanlara erdemi öğretmeye çalışmalıdır. 
13öyhxe Seneca, bilgenin düşünceleriyle geleceğin toplumunu 
hazırlama, etkilem•.' yoluna başvurması gerektiğini ve ancak bu 

82oe Clementia,l,19,2. (Mkhel, s.1 99.) 
83oe Traııquillitate'Aniıni, V,3. (Schuhl, s.671 . )  
84ne Otio,l,Vll1,3. (Michel, s.206. ve Tilllçay, s.204.) 

67 



şekilde "bütün insanları ve tanrıları kapsayan devlete"85 (bir 
başka deyişle, S toacıların " evrensel devletine" ) hizmet 
edebileceğini açıklamaktadır _86 

Gerçekte Seneca'nın siyasal yaşama katılıp katılınama 
konusunda iki ayrı yanıt vermesinin bir çelişki olmadığı 
söylenebilir: Seneca, De Tranquillitate Animi'de iyimserdir; 
bilgenin bütünüyle kamusal alanda yer alarak siyasal iktidarı 
(somut olarak kendisinin, Nero'nun kişisel iktidarını) adalete 
ve erdeme doğru yönlendirebileceği inancındadır. Ama Seneca, 
bu yapıtından kısa bir süre sonra (Nero'yu doğru yola getirmek 
şöyle dursun) Nero'nun despotça iktidarının kendisini erdemden 
uzaklaştırabileccğinin (ya da uzaklaştırmaya başladığının) 
farkına varır. Böylece De Otio'da karşımıza, kamu işlerinden 
uzak d urmanın herkes için daha iyi olacağını söyleyen karamsar 
bir Seneca çıkar. Üstelik Seneca'nın bu tutumu, Stoa'nın kurucusu 
Zenon'un bir engel olmazsa bilgenin devlet işlerine karışacağı 
ilkesine de uygundur. Çünkü önemli bir engel vard ır; Seneca 
açıkça belirtmemişse de, ona göre bu engel, Roma'yı bir despotluk 
(tiranlık) haline getiren Nero'nun keyfi iktidarıdır. 

Kişinin özgürlüğü uğruna kamu işlerinden uzak · 
durmasını, hatta gerektiğinde ölümü seçmesini salık verecek 
denli radikal bir tutum içinde olan Seneca, kölelik konusunda çok 
daha ılımlı bir yol izler. Bir yanda kölelere iyi davranılmasını 
ister, ama öte yanda kölelik kurumunu olduğu gibi kabul eder.87 

85oe Otio,l,IV,L (Tunçay, s.200.) 
86Seneca'nın "biri tanrıları ve insanları kapsayan . .  ,sınırlarını güneşle 
ölçtügümüz devlet; digeri insanların bir bölümünü içine alan, doguş 
koşullarımızın bizi yazdıgı devlet" diyerek iki tür devletin bulundugunu 
söylemesi, onun -Cicero'dan farklı olarak- Roma'yı "evrensel devlet" ya da 
cosmo1ıolis şeklinde algılamadıgını göstermektedir. 
87seneca, kölelik kurumunun ortadan ·kaldırılmasını hiçbir z a m a n  
savunmamıştır. Dolayısıyla, Ertop ile Yetkin'in (Siyasal Düşünceler Tarihi I ,  s. 
21 8'deki) "Kölelige karşı en güçlü eleştiriyi, denilebilir ki, Seneka yaptı" 
şeklindeki yorumları hiç de tutarlı gözükmemektedİr. Seneca'nın karşı çıktıgı, 
kölelik degil, fakat kölelere insanca davranılmamasıdır. 

68 



Epistulae Morates ad Lucilium'da kölelerin de insan olduklarını 
belirten Seneca, efendilerin kölelerine karşı dostça, nazik ve 
sevecen davranmalarını, böylece köleleri kendilerine korkuyla 
değil, sevgiyle bağlamalarını ister. Seneca'nın bu  görüş ü 
savunmasında, Stoa felsefesindeki bütün insanların öz (yani, 
insan olmaları) bakımından eşi t oldukları düşüncesi kadar, 
kendilerine iyi d avranılan kölelerin düzeni yıkmaya 
kalkışmayacakları inancının da e tkisi vardır. Çünkü her 
Romalı gibi Seneca da kölelerin her an patlamaya hazır gizil 
(potansiyel) bir tehlike oluşturduklarının bilincindedir ve bu  
düşüncesini "Bir gün senato, kölelerin giysilerinin özgür 
insanlarınkinden farklı olacağını kar.arlaştırdı; daha sonra 
kölelerimizin bizi saymaya başlamalarının ne denli tehlikeli 
olacağı açıkça anlaş ıldı .''88 diyerek ifade etmiştir. 

Ayrıca Seneca, yine Stoa felsefesine uygun olarak, 
kölelerin içinde bulundukları durumu benimsimelerini 
kolaylaştıran bir başka düşünce,yani bedensel ya da d ışsal 
köleliğin hiç de önemli olmadığı düşüncesi üzerinde durur. 
"Bizim de köleler kadar yazgının elinde olduğumuzu düşünürsen, 
biz de onlar gibi birer köle değil miyiz?"89 diyerek iç kölelik 
sorunu ele alır: Herkes belli tutkuların, umutların, korkuların 
kölesidir; demek ki önemli olan, insanın içsel bakımdan, yani 
ruhsal olarak kendini özgür kılmış olmasıdır. Ruhu özgür olan 
insanın yalnızca bedeni alınıp satılabilir, oysa onun iç evreni 
hiçbir zaman köleleştirilemez. Bu düşüncelerin vardığı sonuç, bir 
kölenin de gerçekten özgür olabileceğini göstererek (dışsal) 
kölelik ile (içsel) özgürlüğü bağdaştırmaktır. Böylece Seneca, 
(dışsal) köleliğin yazgının ürünü olduğunu ileri sürüp, yazgıya 
karşı gelinemeyeceğini (ha tta yazgmın benimsenmesinin 
özgürlük olduğunu), dolayısıyla kö,lelik kurumuna karşı 

tHloe C leınentia,l,24, 1 .  (Michel, s. 200.) 
tl9Epistulae Morales ad Lucilium,47. Mektup. (Tuııçay, s. 192.) 

69 



çıkılamayacağını belirtmiş ve köleci-eş i tsizlikçi düzeni 
doğrulamış olur.90 

Seneca'mn yazgı i le  özgürlüğü i l işkilendiren 
düşünceleri, Roma Stoacılığının en önemli düşünürleri olarak 
kabul edilen köle Epiktetos (?50-138) ile imparator Marcus 
Aurelius (121-180) tarafından da dile getirilmiştir. Her ikisi de, 
insanın yazgısına boyun eğerek, tanrının ona bu dünyada verdiği 
rolü (ister bir köle, ister bir imparator rolü olsun) gerektiği gibi 
yerine getirerek mutlu olacağı inancındaydılar. Stoacılığın 
evrensel doğa yasaları anlayışını sürdürerek, bütün insanların 
yurttaşı oldukları dünya d�vleti (cosmopolis) düşüncesine sıkı 
sıkıya bağlı kalmış olmalarına karşın, var olan devlete (yani 
Roma'ya) mutlak itaat edilmesini de savunmuşlardır. Onlara 
göre insan, evrensel devlet ile Roma arasında bir ayrım 
gözetmeksizin her ikisine de hizmet etmel i ve yurttaşlık 
görevlerini eksiksiz yerine getirmeliydi .91 Böylece gerek 
Epiktetos, gerek Marcus Aurelius, yurtseverliğin ve görev 
bilincinin sözcülüğünü yaparak, Roma lmparatorhığuııun hükmü 
alhnda yaşayan çeşitli sınıftan insanlara içinde bulundukları 

90şenel"e göre (s. 257'de) "Seneca bir özdeyişinde ölüm herkesi eşit kılar 
diyerek . .  , insanların eşitliğini mezara ertelemektedir." 
91 Bu konuda Epiktetos şunları yazma ktadır: "Hiçbir filozof, halkın devlet 
başkanına karşı direnmesini ya da gücü altınd<ı bulwıan her hangi bir şeyin onun 
elinden alınm:ısını istemez. Buyurun işte bedenim, işte malım, işte adım, işte 
ailem, heps:ni si?.e veriyorum, alınız ve her hangi bir kiıns<�ye bunlan ellerindoen 
bırakınamasını öp;retiyorsam b<"ni öldyrünüz . . .  Gerçekte herkesin koendi işi ile 

, ugraşması ve onu yapma;;ı yetı:r. Ama kişiliğini örnek göstererek yurda akıllı, 
�lçak gönüllü, vetalı bir yurtta� kazandırırsan ona çok büyük bir iyilik etmiş 
olursun . . .  Kısac:a5ı bütün ödevler yapılacak, bütün baiS;lar iyice korun<�cakhr." 
(Epiktetos, Düşü n.:clı?r ve Konuşmalar, Istanbul, Inkıliip ve Aka Ki tabevleri, 
1967, s.70, 27 ve 99.) Marcus t\urelius ise bu konudaki düşüncelerin! şoyle dile 
getir!llektcdir:"Benim devletim ve yurdum, Antoninus'unki gibi Roma"dır, insan 
olarak be dünyadır. Bu iki devlete yararlı olan şey benim için tek iyiliktir... 5t'n 
kendin bir toplumsal sistemi oluşturan p.ırçalardaıı biri olduğwıa göre, her 
eylemin toplumsal yaşamı oluşturan bir parça olsun. Herhangi bir eylemin 
uz..ıl<t�n ya da yakından toplumsal bir amaçla ilgili dc�_ilse, bu senin yaşamını 
parı,:alar ve bir bütün olmasına otınak tanımaz, ve bu bir isyan demektir." (Marc­
Aurele, ?ensces pour nıoi·ın�m<!, Paris. Garnier-Fliımmarion,1964, s.l W ve 151 .) 

70 



durumu olduğu gibi benimsernelerini sağlayan bir ideoloji 
sunmuşlardır. Roma Stoacılığı, içerdiği (insanların eşitliğinden 
otoriteye mutlak boyun eğmeye varan) çok farklı, hatta karşıt 
düşünceleriyle Hıristiyan felsefesinin oluşmasına büyük katkıda 
bulunacaktır. 

3. Monarşik Yapı Hakkında Yorumlar 

lmparatorluk döneminin hiçbir düşünürü, açıktan açığa 
monarşiyi yadsımamıştır. Yazılarında salt övgüye değil de, 
biraz yergiye de yer vermek isteyen düşünürler, ya bazı 
imparatorların aşırı tutumlarını eleştirmişler, ya da monarşinin 
ılımlı bir niteliğe sahip olması gerektiğini vurgulayarak 
imparatorları etkilerneye çalışmışlardır. Augustus döneminde 
yaşamış olan Halikarnassos'lu Dionysius, Cicero gibi yasaların 
üstünlüğünü sağlayacağına inandığı karma anayasa idealini 
benimsemekle birlikte, princeps yerine kral sözcüğünü yeğler. 
Aynca bu siyasal yapılanınada kralın gerekli olduğunu göstirip, 
onu çok büyük yetkilerle donatır. Dionysius'un çağdaşı tarihçi 
Titus Livius'un ise cumhuriyet ö7lemini dile getirmesi, monarşik 
yapının gerekliliğini kabul etmesi için bir engel oluşturmaz. Ona 
göre, principatus sistemi özgürlüğün kısıtlanması demektir; ama 
bu kısıtlanma, geleneklerin çözülüşü ve toplumsal çatışmalar 
nedeniyle zorunlu olarak belirmiştir.92 

imparatorluk sistemine en olumsuz bur biçimde yaklaşan 
yazar, tarihçi Tacitus'tur (55-120). Karma anayasanın bir düşten 
öteye gidemediğini belirttikten sonra, "Roma'nın yönetimi tek 
kişinin hükmünden başka bir şey değildir"93 diyerek Roma'da 
artık mutlak bir monarşinin bulunduğunu açıklayan Tacitus, 

92cumhuriyetin son yıllarında yaşamış olan tarihçi Sallustius (l.Ö. 86-34), 
''Yalnızca küçük bir azınlık özgürlü�ü arar, ç�unluk ise do�ru efendileri olsun 
ister.'' (Michel, s. 31 . )  diyerek, bu konuda Titus Livius'a öncüllük etmiştir. 
93Michel, s. 242. 

71 



imparatorluğu (daha doğrusu, imparatorluğun ilk dönemlerini) 
doğru yoldan ayrılmış Romahiara tanrılar tarafından verilmiş 
bir ceza olarak göstermekten çekinmez. Ona göre, Roma bir 
dehşet sahnesidir; soylular yok edilmiş, büyük makamlar için 
yaratılmış zeki fakat alçak gönüllü kişiler altedilmiş, kutsal 
bir şey kalmamış, köleler ayartılmıştır. "Kısacası, hiçbir zaman 
tanrılar, bu denli kendilerini belirtmemişler ve ... suç işlemiş 
bulunan bir halktan böylesine bir öç almak istememişlerdir."94 
Ancak söz konusu imparatorlar kendi döneminin imparatorları 
olunca, Tacitus düşüncelerinde 180 derecelik bir dönüş yapmaktan 
kaçınmaz. Var olan koşul larda imparatorluğun ayakta 
kalabilmesi için bir başa gereksinimi olduğunu savunur. 
Ardından, imparator Nerva (96-98) ile imparator Traianus (97-
1 1 7) zamanında, monarşi ile özgürlüğün uzlaşım içine 
sokulduğunu ileri sürer.95 Böylece Tacitus, mutlak bir nitelik 
almayan, despotizme kaymayan bir monarşinin geniş topraklar 
üzNinde hüküm süren Roma'ya uygun düştüğü yargısına varır. 

Tacitus gibi başka düşünürler de, imparatorun 
özgürlüklere saygılı (princeps libertatis) olmast, dolayısıyla 
yönetimin "özgürlükçü monarşi" niteliğine bürünmesi arzularını 
dile getirirler. Örneğin, Tacitus'un arkadaşı olan ve çeşitli 
yöneticilik görevlerinde bulunan (Genç)Plinius, (Genç)Plinius 
(61 -1 13), bütün yetkilerin imparatorda toplandığını kabul eder; 
ama aynı zamanda imparatorluk otoritesinin hukuksal ve 
insancıl gereklerle ılımlı bir biçime sokulduğunu da belirtir. 
Plinius bu yaklaşımıyla, yani mutlak monarşi ile despatiuğu 
(tiranlığı) birbirinden ayırdederek, çok sonraları siyasal 
düşünceler tarihinde önemli bir yer tutacak olan bir düşünceyi 
ortaya atmış olur. 

94Barrow, s.11 1 .  
95"Caesar Nerva, daha önceleri birlikte olmayan iki şeyi, TJTiııcipa t11� ile 
özgürlü�ü birbirine kardı . . .  -Sen, ne mutlak köleli�e, ne de mutlak özgürlü�e 
katlanamayan insanları yönetmek zorundasın." (Michel, s.218 ve 230.) 

72 



Bu yaklaşım, her ikisi de Roma yönetimini benimsemiş 
Yunanlı düşünür olan Plutarkhos (46-119) ile Dion Khrisostomos 
(40-1 1 2) da görülür. Plutarkhos, Romalı düşünürlerden farklı 
olarak "monarşi" sözcüğünü kullanır ve Platon'dan kanı tlar 
getirerek bu rejimin yeğlenmesi gerektiğini belirtir. Dion 
Khrisostomos ise, daha da ileri giderek, tıpkı Zeus'unki gibi 
mutlak, fakat keyfi olmayan bir erkle donatılmış olan kralın 
yönetiminin en ideal siyasal sistem olduğunu savunur. Ona göre, 
manark bütün moral erdemiere sahip olmalı ve yasaları logos' a 
(evrensel akla) uygun olarak yapıp yaptığı yasalar çerçevesi 
içinde hüküm sürmelidir. Bunu yaptığı sürece, uyrukları krala 
mutlak bir itaat göstermelidir. Böylece mutlak monarşinin 
"hukuk devleti'' olma özelliği, bir yanda onu tiranlıktan ayıran 
temel ölçüt olarak belirmekte, öte yanda imparatorların mutlak 
iktidarına meşruluk kazandırmaktadır. Bununla birlikte, 
mutlak iktidarın kaçınılmaz olarak keyfiliğe dönüşeceği 
düşüncesi, bazı yazarların  kafasını kurcalamaya devam 
etmektedir. Örneğin, tarihçi Suetonius (69-1 22 sonrası) De vita 
Caesarum (Caesarların Yaşamları) adlı yapıtında, Tiberius, 
Gaius (Caligula), Claudius ya da Nero gibi imparatorların 
ellerinde tuttukları iktidar tarafından baştan çıkartılıp kan 
dökücü birer tiran haline geldiklerini açıkça anlatır. Buna 
karşılık bir bölüm yazar, iktidar sorunuyla ilgilenmeyerek, 
bütün çabalarını Doğu'daki halkların Roma egemenliğini 
benimsernelerini sağlamaya yönelik düşünceler üzerinde 
yoğunlaştırırlar. Örneğin, Marcus Aurelius döneminde yaşamış 
olan Aelius Aristidius, Roma'nın Övgüsü adlı yapıtında, 
İmparatorluğun doğal yasaları yeryüzünde hakim kılan evrensel 
devlet olduğunu açıklamaya çalışır. 

İmparatorların kişisel iktidarının karşı konulamaz bir 
biçimde mutlak bir nitelik alması, özellikle de Doğulu Severus 
sülalesi (193-235) döneminde İmparatorluğun Doğu tipi bir 
monarşiye dönüştürülmesi sonucunda, Roma siyasal düşüncesi tam 
anlamıyla " iflas" eder. Roma, artık bir "siyasal toplum" 

73 



olmaktan çıkmışhr; çünkü tek bir siyasal SUJe vardır, o da 
imparatordur; geri kalan insanların hepsi birer uyruktan başka 
bir şey değildir. Bundan sonra hukukçu Ulpianus'un (öl.228) dile 
getirdiği anlayış hakim olur bütün lmparatorluğa: "Princeps 'in 
iradesi yasadır; çünkü halk bütün imper ium 'unu ve bütün 
po testas 'ını ona devretmiştir.96 Her şeyin imparatorun iki 
dudağı arasından çıkan söze bağlı olduğu, kamusal hak ve 
özgürlüklerin yok edildiği97 ve insanların her bakımdan yaşam 
derdine düştüğü bir ortamda, arhk kimsenin olmayan siyaset 
hakkında düşünmeyeceği açıktır. 

Toplumsal, ekonomik. siyasal ve askeri krizler 
nedeniyle imparatorluk ideolojisi, III. yüzyılda bir dönüşüm 
geçirir. tınparatorun çeşitli unvaniarının yanına bir de soter 
(kurtarıcı) adı eklenir. Birinci yurttaşın yönetimi, yerini 
hükmetmeye, yani efendinin hükmüne bırakır. Dominatus  
döneminde devre dışı bırakılan halkın yerine ise, devlet gücünü 
meşrulaştıracak yeni bir kaynak bulmak amacıyla Doğu'ya 
yönelinir ve böylece d insel moti flere ağırlık verilerek 
imparatorluk ideolojisi doğu gizemciliğiyle yoğrulur. İmparator, 
ilkin tanrısallık ile çevrilir, ardından tanrı'nın (yani Zeus'un, 
Hıristiyanlığın benimsenmesinden sonra da tek Tanrı'nın) 
temsilcisi olarak kabul edilir. Sürekli olarak, Roma'nın 
sonsuzluğu (Aeterna Roma) vurgulanmakta ve tanrılarca 
( tanrısallaştırılmış imparatorlarca) yönetilen bir ü lkenin 
ölemeyeceği düşüncesi aşı lanmaktadır. Hıristiyanlığa 

96Bizans imparatoru lustinianus (527-565) döneminde eski hukuk kurallarını�, 
metinlerinin ve ö�retilerinin bir derlernesi olarak düzenlenmiş olan lnstitutiones, 
Ulpianus'un ortaya koydu�u bu kuralı küçük bir farklılıkla yineler: "Regia diye 
adlandırılan eski yasa geregince, Roma halkının bütün hakları ve bütün potestas 
'ı imparatorluk potestas 'ma devredilrniştir." (Homo, s. 277 ve Rouvier, s. 1 70.) 
97Jacques Ellul'e göre (s. 477), Roma lrnparatorlu�u yönetim ve ekonomi 
alaniatında otoriter olmakla birlikte, özel hukuk bakırnından liberal bir tutum 
takınrnıştır. Bunlar arasında bir çelişki yoktur. Çünkü otoriter bir sistem 
varlı�ını en iyi bir biçimde, bireyin devlete karşı hiçbir korunmasının 
bulunrnadı�ı ve bütün haklarını devletten aldı�ı bireyseki bir toplurnda 
sürdürebilir. 

74 



yönelttiği eleştirilerle tanınan filozof Celsium(II. yüzyıl) bile, 
Hıristiyanlara çağrıda bulunarak, dindarlık uğruna ve devletin 
esenliği için kamusal ve askeri görevlerini yerine getirmelerini, 
bütün güçleriyle imparatoru desteklemelerini istemektedir. 
Hıristiyanlığı kabul eden Constantinus döneminde gerek 
lmparatorluk, gerek ideolojisi güçlenir gibi olur. Fakat devletin 
çöküş sürecine girmesiyle, bölgeler güvenlik nedeniyle kendi 
içlerine kapanır, düşünceler yayılamaz; ve imparatorluk 
ideolojisi işleyemez, koşullara yanıt getiremez olur. Sonuçta 
Roma'nın yok oluşuyla birlikte evrensel imparatorluk düşüncesi 
de, daha uzun yıllar Avrupa'da varlığını sürdürecek bir düşe 
dönüşür. Buna karşılık, Roma ideolojisine son dönemlerinde belli 
bir katkıda bulunmuş olan Hıristiyanlık dini, Batı'nın düşün 
ortamını etkisi alhna almaycı.. başlamışhr bile. 

75 



İKİNdBÖLi."nvı 
ORTA ÇAG'A DOGRU Hıı<.İSTİYANLIK 

VE SİYASAL DÜŞÜNCE• 

·su bölümde ele alınan d üşümirlerin kendi yapıtları dışında, burada 
yararlanılan di�er kaynaklar aşa�ıya çıkartılmıştır.Do�rudan alıntı yapılması 
dışında, dipnot verilmeyecektir. Frederick B. ARTZ, The Mind of the Middle 
Ages, an Hislorical Survey, A.D. 200-1500, Chicago ve London, The University of 
Chicago Press, 1 980; Robert L.  BENSON, "The Gelasian Doctrine: Uses and 
Transformations", George Makdisi et.al., eds., La notion d'autorite au Moyen Age, 
Islam, Byzance, Occident, Paris, PUF, 1982, s.13-44; P. R. L. BROWN, et. al., 
Treııds in Medieval Political Thought, Oxford, Basil Blackwell, 1 965; J. H. 
BURNS, "Introduction", J. H. Bums, ed., The Cambridge History of Medieval 
Political Thought, c. 350-c.1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1988, 
içinde s.1-8; Henry CHADWICK, "Christian Doctrine", J .  H. Bııms, ed., , içinde, 
s. 1 1 -20; Henry CHADWICK ve G. R. Evaıls, eds., Atlas of the Christian Church, 
London, Macmillan, 1987; Tim CORNELL vE"John Matthews, Roma Dünyası, çev. 
Şadan Karadeniz, Istanbul, l!etişim, 1 988; Betül ÇOTUKSÖKEN ve Saffet 
Babür, M etinlerle Ortaçagda Felsefe, Istanbul, Ara Yayıncılık, 1 989; John 
DILLON, "Logos and Trinity: Patterns of Platonist Influence on Early 

. Christianity", Godfrey Vesey, ed., The Philosophy in Christiaiıity, Royal 
Institute of Philosophy Lecture Series: 25, Supplement to Phlisophy 1 989, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1989, içinde s.1-13; Francis DVORNIK, 
Konsiller Tarihi İznik'ten II. Vatikan'a, Fransızca'dan çev. M. Aydın, Ankara: 
Türk Tarih Kurumu, 1 990; Otto GIERKE, Political Theories of the Middle Age, 
Ing. çev. F.W. Maitland, Beacon Hill, Boston, Beacon Press, 1960 [1900]; M. Jodd 
HARMON, Political Thought, from Plato to the Present, New York, McGraw­
Hill, 1 964; F. J .  C. HEARNSHAW, ed., The Social and Political Ideas of Some 
Great Medieaval Thinkers, London, Downs of Pall Mali, 1967; A. H. M. JONES, 
The Decline of the Ancient World, Essex, Longman Group UK Limited, 1966; ?'. D. 
KING, "The Barbarian Kingdoms", J. H. Burns, ed., , içinde, s. 123-153; Nicholas 
de LANGE, Yahudi Dünyası, çev. S. Atauz, A. Atauz, Istanbul, l!etişim, 1987; R. 
A. MARKUS, "Jntroduction: the West", J .  H. Burns, ed., , içinde, s. 83-91; D. E. 
LUSCOMBE, "Introduction: the Formation of Po!itical Theory in the West", J .  H. 
Burns, ed., , içinde, s. 157-173; D. E. LUSCOMBE ve G. R. Evans, "The Twelfth­
Century Renaissance'', J. H. Burns, ed., , içinde, s.306-338; R. A. MARKUS, "The 
Latin Fathers", J. H. Burns, ed., , içinde, s.92-122; Donald Katthew, Ortaçag 
Avrupası, çev. Mehmet Ali Kılıçbay ,Istanbul: Iletişim, 1 988; John B.  MORRALL, 
Political Thought in Medieval Times, London, Hutchinson University Library, 
1960; Janet NELSON, "Kingship and Empire'', J. H. Burns, ed., , içinde, s. 21 1-251; 
Marvin PERRY, et. al. ., Westem Civilization, Ideas, Politics and Society, 2nd 
Edition, Boston, Mass., Houghton Mifflin Company, 1 985; I. S. ROBJNSON, 
"Church and Papacy", J .H. Bums, ed., , içinde, s. 252-305; Gerald RUNKLE, A 
History of Westem Political Theory, New York, The Ronald Press, 1968; George 
H SA BINE ve Thomas L. THORSON, A Histnry of Political Theory, Hinsdale, 
Illinois, Dryden Press, 1973 [1937]; Ahieddin ŞENEL, Siyasal Düşünceler Tarihi, 

76 



"Batı Roma İmparatorluğu"nun yıkılmasıyla birlikte, 
Avrupa'da yeni bir çağın başladığı genel kabul gören bir 
değerlendirmediı: . "Orta Çağ" (ya da, bazen "Orta Çağlar") diye 
anılan bu yeni dönem, eski (kendinden önceki-antik) çağdan 
acaba hangi bakımlardan farklıdır? Kendinden önceki 
dönemlerden farklı bir "Orta Çağ"dan sözetmemizi mümkün 
kılan özellikler, ekonomik düzeyde "feodalite" ,  siyasal 
düzeyde "merkezi iktidar"ın yokluğu veya yerelliğin öne 
çıkması, kültür düzeyinde ise Hıristiyanlığın kurumsallaşması 
olarak ifade edilebilir. Bu üç düzeyin etkileşimi ise, genel 
olarak, şöyle değerlendirilmiştir: Orta Çağ denilen dönemde, 
kendi kendine yeterli bir kapalı tarım ekonomisi egemendir; 
siyasal iktidar, Kilise'nin tekelinde bulunan "skolastik" 
anlayış doğrultusunda, " teokratik" bir biçimde örgütlenmiştir; 
insanların dünyaya bakış biçimleri, değer yargıları ve tutumları 
da Hıristiyanlık tarafından belirlenm iştir .  Bugünün 
"demokratik" değerleri açısından bakıldığında, "Orta Çağ" ile 
ilgili hemen hiçbir olumlu boyut taşımayan bu genellemeler, 
aym zamanda, "Orta . Çağ" adının ortaya çıkışına ilişkin 
ipuçlarını da içinde taşımaktadır. Çok özet bir deyişle, "Orta 
Çağ" adının, kendinden önceki Antik Çağ ile kendinden sonraki 
Rönesans (Antik Çağ Yunan ve Roma kültürünün "yeniden 
doğuşu") arasında kalan bir dönemi ifade etmek üzere 
kullanıldığı söylenebilir. Bu kullanım, ilk haliyle ve yaygın 
olarak bugün de, "Orta Çağ"'ın bir "karanlıklar çağı" olduğu 
önyargısını içermektedir. "Orta Çağdan ilk sözedildiği 
zamanlarda . . .  Rönesans'ın üstün Latince uzmanları tarafından 

tarihöncesinde, ilkçagda, urtaçagda ve yeniçagda toplum ve siyasal düşünüş, 
Ankara, Teori, 1 985; Walter ULLMANN, A History of Political Thought: The 
Middle Ages, Harmondsworth, Middlesex, Penguin, 1965; W alter ULLMANN, 
Principles of Govemme nt and Politics in the Middle Ages, London, Methuen, 1966; 
R. VAN CAENEGEM, '"Govemment, Law and Society", }. H. Burns, ed., , içinde, s. 
174-210; Lawrence C. WANLASS, Gettell's History of Political Thought, London, 
Gl'orge Alien and Unwiıı, 1964 [1924]. 

77 



bir barbarlık çağı olarak görülüp aşağılanmış" olmaSi, bu dönem 
üzerinde, XIX. yüzyıldan sonra yoğunlaşan araştırmalara 
rağmen devam etmiştir.98 

Sözü edilen bu yerleşik önyargı, Orta Çağın gereği gibi 
anlaşılması bakımından büyük bir engel oluşturmaktadır. Çünkü, 
"Orta Çağ" denilen dönem, genellikle B a tı Roma 
İmparatorluğu'nun yıkılışından (l.S. 476) A vrupa'da "modern 
çağ"ın başlangıcı olarak kabul edilen Rönesans'a (yaklaşık XV. 
yüzyıl sonuna, ya da kimi tarihçilere göre, gevşek bir 
tarihlendirmeyle 1500'e) kadar sürmüştür ve  son derece geniş bir 
coğrafyayı kapsamaktadır. Bu denli uzun bir zaman dilimini ve 
geniş bir coğrafyayı kapsayan "Orta Çağ"ın, kendi içinde büyük 
bir değişim geçirdiği, bu değişim süreçlerinin yine kendi içinde 
büyük bir çeşitlilik gösterdiği kolaylıkla düşünülebilir. 

Siyasal düşüncenin Orta Çağ'daki s erüvenini 
anlayabilmek bakımından, Orta Çağın bu  geniş boyutlu 
çeşitliliğini kavramak kaçınılmaz görünmektedir. Ayrıca, Orta 
Çağ siyasal düşüncesinin kendine özgü bazı sorunları da vardır. 
Düşünceler ile o düşüncelerin içinde oluştuğu tarihsel-toplumsal 
bağlam arasındaki ilişkilerin karmaşıkhğmdarı kaynaklanarı 
bu sorunlar iki ana konu etrafında toplanabilir: ( 1 )  Orta Çağ 
düşüncesinin "siyasal" niteliğinin belirlenmesi ya da, b u  
dönemdeki düşünceleri özgül olarak "siyasal" kılan öğelerin 
neler olduğu; (2) Orta Çağ siyasal düşüncesinin oluştuğu tarihsel­
toplumsal bağlarnın genel niteliklerinin belirlenmesi, bir diğer 
deyişle, tarihçilerin Batı Roma İmparatorluğu'nun yıkılmasıyla 
başlattıkları bu çağın ve bu çağdaki toplumsal-siyasal 
örgütlenmenin kendine özgü özelliklerinin neler olduğu. 

Birinci sorunu ele alırsak: Orta Çağ düşüncesi, ağırlıklı 
olarak Hıristiyanlık dininin etkisi altındadır ve bu nedenle de 
Hıristiyanlık bağlarnındaki teoloji tartışmalarının yönlendirici 
izlerini taşımaktadır .  Hıristiyanlığın b u  e tkisi ise,  

98Matthew, Ortaça� Avnıpası, s .11. 

78 



Hıristiyanlık öncesi Eski Yunan felsefesinin, özellikle de (Orta 
Çağ'ın ilk evrelerinde etkili olan Yeni-platonculuk akımında ve 
Augustinus'ta görüldüğü gibi) Platon'un ve (XIII. yüzyılda 
"Aristotelesçi devrim" diye anılan görüşl�rin ortaya çıkışında 
ve Aquinum'lu Thomas'ta örneklendiği gibi) Aristoteles'in 
kavramlarının çizdiği bir çerçeveye sahiptir. Yine Orta Çağ 
siyasal düşüncesinin dayandığı bir diğer temel de Roma'nın 
hukuki ve siyasal kurumlarıdır. Bu noktalar gözönüne 
alındığında, Orta Çağ siyasal düşüncesini temsil eden birçok 
düşünürün görüşleri, polis ya da kent-devleti bağlamında 
geliştirilmiş kavramların Hıristiyanlık dinini temellendirmek 
üzere, ama artık kent-devleti olgusunun bulunmadığı bir başka 
tarihsel-toplumsal örgütlenme tarzı içinde yeniden yoğrulmasını 
içermektedir .  Dolayısıyla, Platon-Aristoteles kökenli 
kavramlarla yoğrulmuş Hıristiyanlık yorumları i le Roma'nın 
hukuki ve siyasal kurumlarının etkisi altındaki Orta Çağ 
düşüncesinde, kent-devleti bağlamında geçerli olabilecek bir 
"siyaset" anlayışı yoktur. Ayrıca, "siyaset", modern anlamıyla 
bir "devlet" anlayışıyla ilişkilendirilirse, bu anlamda bir 
siyasal düşüncenin de Orta Çağ'da varolduğu söylenemez. Buna 
karşılık, Orta Çağ siyasal düşüncesinin ahlak, din ve siyaset 
alanlarını birbirinden ayırmadığı ve dolayısıyla, Hıristiyanlık 
dininin evrensel bir Hıris tiyan toplumunu amaçlayan 
ideal lerine uygun olarak, E ski Yunan'ın po l is içinde 
gerçekleştirilebileceğini kabul ettiği "iyi yaşam"ın öğeleri 
üzerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Orta Çağ siyasal 
düşüncesi, kendi bağlarm içinde, siyaseti dinle temellendirilmiş 
bir felsefe tarafından belirlenmeye çalışılan "iyi yaşam" 
anlayışı üzerine inşa etmeye çabalarken, toplumsal, ekonomik, 
dinsel ya da "tinsel" ve siyasal sorun alanlarını birbirinden 
ayrıştırmamış, toplumdaki en üstün emretme gücü veya 
toplumsal yaşamı düzenleyici kurallar koyan nihai güç olarak 
"siyasal iktidar"ı (ya da "otorite"yi) dünyevi olanla kutsal 

79 



(ruhani) olan arasındaki ilişkiler bağlamında çözümlerneye 
yönelmiş tir. 

Orta Çağ düşüncesindeki "siyasal" niteliklerin bu 
belirlenimine uygun olarak, birçok düşünce tarihçisi, Orta Çağ 
düşüncesinin "teokratik" olduğu yargısına varmışlardır. Bu 
yargıya göre, Orta Çağ toplumu, teokratik (dinin egemenliği 
albnda) bir toplumdu ve dolayısıyla bu toplum bağlarnındaki 
düşünceler (siyasal düşünceler de dahil olmak üzere) dine 
(hıristiyalığa), din adamlarının ( "c le r i c l l s  " un, ruhban 
kesiminin) görüşlerine sıkı sıkıya bağlıydı.  Bu görüşün ihmal 
ettiği en önemli nokta, Hıristiyanlık dinine teolojik-metafizik 
bir meşruluk sağlamaya yönelik tartışmalar içinde kristalleşen 
Orta Çağ düşüncesinin gerisinde felsefi bir tarhşma zenginliğinin 
bulunmasıdır. Bu noktanın ihmali, Orta Çağ siyasal düşüncesinin 
geregınce aniaşı lmasın ı  olanaksızlaştırıcı  bir etken 
niteliğindedir. 

Orta Çağdaki toplumsal örgütlenmenin özellikleri 
üzerind� odaklaşan ikinci soruna gelince: Orta Çağ toplumsal 
örgütlenmesinin özünü oluşturduğu kabul edilen "feodalite"nin 
nasıl bir toplumsal örgütlenme tarzı olduğu; bu örgütlenme 
tarzının sadece "Batı"ya özeü olup olmadığı; Orta Çağın zaman 
ve mekan bakımından gösterdiği çeşi tl iliğin " feodalite" 
kavramıyla soyutlanmasının ne denli mümkün olduğu gibi, 
"feodal" örgütlenmenin bin yılı aşkın Orta Çağ boyunca nasıl bir 
değişim gösterdiği, bu değişimler ile siyasal düşünce arasındaki 
ilişkilerin ne olduğu türünden çetrefil soruların, Orta Çağ siyasal 
dü şüncesinin anlaşılması bakımından büyük önemi 
bulunmaktadır.99 

Burada, önce birinci sorunla i lgi l i  olarak, 
Hıristiyanlığın doğuşu, yayılması ve  kururnlaşması sürecinde 

99Burada, elbette ""feodalite" kavramı üzerindeki tartışmalara, özellikle de 
ft'odi!litenin toplumlann evriminde zonuılu ve evrensel bir aşama olup olmad.ıgı 
türünden tartışm1lara girilmeyecekhr, çünkü bu tarhşmaların orta çag siyasal 
düşüncesinin anlaşılması bakımından pek anlamlı oldugu söylenemez. 

80 



siyasal düşünceyi etkileyen ve biçimlendiren öğelerin 
belirlenmesi ve bu öğeler çerçevesinde, Orta Çağın i lk evresinde 
siyasal düşüncenin nası l  biçimlendiği ele alınacaktır. Daha 
sonraki üçüncü bölümde ise, Orta Çağ siyasal düşüncesini kuşatan 
tarihsel-toplumsal bağiarnı ortaya koymak amacıyla feodal 
toplumsal-siyasal örgütlenme üzerinde durulacak ve buradan 
hareketle, Orta Çağ siyasal düşüncesinin büyük değişim dönemi 
olan onikinci yüzyıl sonrasına geçilecektir. 

I. İLK HIRİSTİYANLIK 

Başlangıçta siyasal iktidar sorunuyla doğrudan ilgili 
gözükmeyen Hıristi-yanlık, zaman içinde, Kilise'nin hiyerarşik 
bir -örgütlenme haline gelmesiyle bir likte, Y:endi devlet ve 
toplum felsefesini oluştunna gereğiyle karşılaşınışhr. Bu sürecin 
belli başlı evrelerine gelince: İ .S. I. yüzyıl i le  VI. yüzyıl 
arasındaki birinci evrede yer alan dönüm noktaları şöyle 
özetlenebilir: ( 1 )  Hıristiyanlığın doğuşu ve yayılması sürecinde 
Hıristiyanların Roma İmparatorluğu içinde önce baskıya maruz 
kalmaları, sonra 3 13  tarihinde İmparator Constantinus'un 
Hıristiyan olması, 392'de ise İmparator I .  Theodosius'un 
Hıristiyanlığı devlet d ini haline ge tirmesi. (2)  Roma 
Kil isesinin üstünlüğüne dayalı hiyerarşik örgütlenmenin ve 
Papalığın kurumsallaşması .  (3) Hıristiyanlığın teolojik­
metafizik temellendirilişine esas olan Yeni Ahit'in (tncil'in) ve 
Hıristiyanlığın lsa'dan sonra "ikinci kurucusu" olarak kabul 
edilen Pau lus  (Pav lus) 'un görüşlerini d ile getirdiği 
"mektuplar" ı n ın yaz ı l ı  hale getiri lerek derlenmesi ,  
Hıristiyanlık öncesi felsefe akımlarının da etkisi ile, bir  
Hıristiyan teolojisinin felsefi temellere oturtulması. 

81 



A. Hıristiyanlı�ın Do�uşu 

Bi lindiği gibi, Hıristiyanlığın kurucusu lsa 
peygamberdir. Filistin'in Nasıra şehrinde dünyaya gelen lsa'nın 
ve öğretilerinin anlaşılması için lsa'nın Yahudiliği ile 1.5. I. 

yüzyılda Filistin'de yaygın olan dinsel karışıklık ortamının 
önemli olduğu vurgulanmalıdır. lsa'nın ahlaki öğretilerinin 
temelleri Eski Ahit'te (Tevrat'ta) sözü edilen peygamberlerin 
ahlaki görüşlerinde yer almaktadır ve Greeley'e göre, "İbrani 
kutsal yazılarının mantıki bir uzantısı . . . lsa'nın da ' içinde yer 
aldığı bütün bir dinsel çevrenin ürünleridirler. lsa, kendini bir 
Yahudi olarak tanımlamış, mesajının Yahudi niteliğinin büyük 
ölçüde bilincinde olmuştu ve kendisini bir Yahudiden başka 
birşey olarak görmesi de imkansızdı. O halde, lsa'nın öğretileri, 
döneminin Yahudi dininin bağlamı içine yerleştirilmelidir."100 

Filistin Yahudileri arasında, l .S .  I. yüzyılda, dört 
büyük tarikat bulunuyordu. Bunlar, Sadduki, Ferisi, Essen ve 
Zealot tarikatlarıydı. Toprak sahibi, zengin, aristokratik 
özellikler taşıyan (miras yoluyla geçen) din adamlarının 
oluşturduğu bir toplum kesimini kapsayan Saddukiler, Musevi 
Yasa'nın katı bir biçimde uygulanmasını, tapınma törenlerinin 
sürdürülmesini amaçlamaktaydılar. Saddukller, ayrıca 
meleklere, ruhun ölümsüzlüğüne ve ölülerin dirileceğine 
inanmamaktaydılar. Buna karşılık, Saddukilerin karşısında 
yer alan Ferisiler ise, Kutsal Yazılar yanında sözlü geleneğe de 
önem veriyorlar, Musevi Yasa'nın tartışılabileceğini ve değişik 
biçimlerde yorumlanabileceğini kabul ediyorlar, daha da 
önemlisi, ölümden sonraki yaşama, ruhun ölümsüzlüğüne 
inanıyorlardı. Yahudi milletinin o dönemdeki büyük bölümünün 
benimsemiş olduğu Ferisilik dışında, Ölü Deniz yakınlarında 
manastır benzeri bir örgütlenme oluşturmuş bulunan Essen 
tarikatı da bedenin yeniden dirilişine inanıyor ve hatta, bu 

100 Aktaran: Perry, et. al. , Westem Civilization, s.154. 

82 



inancını, Tanrı'nın egemenliğinin çok yakında gerçekleşeceği 
düşüncesiyle birleştirerek daha da güçlendirmek istiyordu. 
Nihayet,  Zealotlar ise,  Yahudilerin Roma'ya vergi 
ödememeleri ve Roma imparatorunun o toritesini kabul 
etmemeleri gerektiğini ileri sürmekle doğrudan siyasal bir 
mücadele vermekteydiler ve terim yerindeyse, bir tür Yahudi 
milliyetçiliğine kendilerini adamışiardı ve o dönemde Roma'ya 
karşı girişilen direniş hareketleri bunlardan geliyordu. 

Yahudi tarikatlarının birbirleriyle olan benzer ve 
farklı yönlerini belirlerken başvurulan temalar arasında, ruhun 
ölümsüzlüğü, ölümden sonraki yaşamın varlığı, ölülerin yeniden 
dirileceği ve Tanrı'nın yeryüzünde egemen olacağı düşüncelerinin 
yanısıra, bir Mesih inancı da önemliydi. "Tanrı tarafından 
İsrail'i kurtarmak üzere seçilmiş bir kurtarıcı olan Mesih"e 
inanmak İsa'nın yaşadığı dönemde son derece yaygındı . 
"Mesih'in günlerinde, İsrail'in özgür olacağı, sürgündekilerin 
geri d önecekleri ve Yahudilerin barış, birlik ve refah içinde 
kutsanmış olacakları öngörülüyordu.'•101 

İşte, yaklaşık olarak İ.Ö. 4 ile İ .S.  29 yılları arasında 
yaşamış olduğu kabul edilen İsa'nın öğretileri, aristokratik ve 
esasen düşmanla işbirliği yaptıkları için halk tarafından 
sevilmeyen Saddukilerin baskısı altında bulunan Ferisilerin 
peygamberlik ülkülerini ve ölümden sonraki yaşamı 
vurguladıkları, Essen'lilerin Tanrı'nın çok yakında yeryüzüne 
egemen olacağı inancı ve yaygın Mesih beklentisinin oluşturdugu 
bu uygun ortamda ortaya çıkmıştı. Tanrı iradesinin gereklerinin 
yapılması için coşkulu bir istek içinde bulunan Ferisiler, İsa'ya 
daha yakın bir konumdaydılar ve hatta içlerinden bazıları 
İsa'nın izleyicileri arasına katılmışlardı. Yahudiye'nin 
kuzeyine düşen Calile'deki Nasıra şehrinden gelip, çevresinde 
havarilerden oluşan küçük bir cemaat toplayan İsa, Tanrı'nın 
yeryüzüne gelerek egemenliğini kurmasının yakınd a  

101 Ibid., s.155. 

83 



gerçekleşeceğini öne sürmüştü: "Yahya ele verildikten sonra, İsa, 
Allah'ın İncilini vazederek, Galileye gelip dedi: Vakit tamam 
oldu, ve Allahın melekutu yakındır; tövbe edin, ve ineile iman 
eyleyin." 102 Bunun kanıtı da, kendi varlığı ve öğrctileriydi. "Bu 
denli büyük bir çalkantı yaratan bu öğretilerin ne olduğu 
sorulacak olursa, cevap şaşırtıcıdır. İsa, insanları tövbe etmeye, 
yaşadıkları her günü son günleriymiş gibi yaşamalarına, 
yabancılara ve hatta düşmaniara bile sevgi göstermeye, sadece 
zina, cinayet ve hırsızlıktan uzak durmaya değil, fakat ayrıca 
şehvet,  nefret ve tamahkarlıktan d a  uzaklaşmaya 
çağırıyordu." 103 

Yeni Ahit'ten aktaracak olursak: "Siz Allahın emrini 
bırakıp insanların ananesini tutuyorsunuz. Ve onlara dedi: Kendi 
ananenizi tutmak için Allahın emrini ne güzel reddedersiniz! 
Zira Musa demiştir: 'Babana anana hürmet et;' ve: 'Babaya 
yahut anaya kötü söyliyen mutlaka öldürülsün.' Fakat siz 
dersiniz: Eğer bir adam babasına yahut anasına: Benden sana 
faide olacak şey kurbandır, yani vakfcdilmiştir, derse, artık 
babasına anasına hiç bir şey yapmağa onu bırakmazsınız .  
Böylece naklettiğiniz ananenizle Allahın kelamını bozarsınız, 
ve bunun gibi çok şeyler yaparsınız. Halkı tekrar yanına çağırıp 
onlara dedi: Hepiniz beni dinleyin ve anlaym; insan m dış ından 
kendisine girip omt kir/etebilecek bir  şey yoktur; fakat i nsa n ı  
kirleten insandan çıkan şeylerdir. Halkın ,yanından eve girince, 
şakirtleri ona meseli sordular. O da onlara dedi: Siz de mi böyle 
anlayışsızsınız? Anlamıyor musunuz ki, insana dışardan her ne 
girse onu kirletemez? çünkü yüreğine değil, fakat karnma girer, 
ve mecraya çıkar. Bunu demekle bütün yemekleri temiz etti. Ve 
dedi :  Insandan çıkan şeydir ki, insam kirletir. Çiinkii içten, 

102 Markos, 1 : 1 4- 1 5  [ Kitabı Mukaddes, Eski ve Yeni A h it ("Tevrat" ve "İn cil), 
Ista nbul, Kitabı Mukaddes Şirketi, 1981 , s.35] Bundan böyle, K itab ı  
M u k a d d e s"ten yapılacak alıntılarda, sadece parantez içinde sayfa numaraları 
verilecektir. 
1 03aıadwick ve Evans, Christian Chuıch, s.14. 

84 



insanla rı n  yüreğinden, kötii diişiinceler, fuhuşlar, h ırsızlık/ar, 
ka t i l l er ,  z i na/ar ,  t a ınahlar, kötülükler,  h i le,  şehvet ,  
kemgözliik, küfiir, gumr ve akılsızlık çıkar. Biitün bu kötı'i şeyler 
içten çıkar!ar, ve insam kirletirler." l 04 

İsa'nın bu sözlerinde, iki önemli nokta dikkat çekicidir: 
Bir kere, İsa, Musa'nın sözlerini aktarmakta ve ondan, yani 
Tanrı kclamından sapıldığını belirtmektedir. Bu, özellikle 
Filistin Yahudilerinin yoksul ve ezilen kesimlerinin yaygın 
beklentileri doğrultusunda bir tesbittir ve İsa'nın öğretilerinin 
heyecan uyandırma gücünün kaynaklarına işaret etmektedir. 
İkinci olarak da, sonradan Kilise'nin dünyevi ve ruhani otorite 
arasındaki il işkileri kuramlaştırırken başvuracağı bir "insan 
doğası" anlayışı yer almaktadır. Bu noktayı daha son,ra ele 
alacağız. Şimdi, İsa'nın mesajının çevresindeki havariler 
tarafından nasıl algılandığını görelim. 

İsa'yı, Roma'nın egemenliği altındaki Yahudiye'nin 
siyasal düzeni bakımından potansiyel bakımdan tehlikeli bir 
şahsiyet olarak görenlerin aksine, havariler ve İsa'nın en 
yakınında bulunanlar, onu tümüyle dinsel bir kişilik olarak 
görüyorlardı. Bu görüş tarzı, İsa 'nın çarmıha gerilere k 
öldürtülmesi olayının ardından yeni bir boyut kazanarak 
güçlenmişti. Havariler, İsa'nın, onun kadar dürüst, iyi, Tanrı 
tarafından gönderilmiş bir öğreticinin maddi anlamda ölümle 
yok olmayacağını düşünüyorlardı .  Nitekim, mezarının boş 
bulunması üzerine, ölümden sonraki yaşama ve ölülerin yeniden 
dirileceğine olan yaygın inancın etkisiyle, İsa'nın Tanrı ile 
bütünleştiğine inanılmıştı. Buna ek olarak, Havarilerin İsa'yı 
Eski Ahit 'teki imgelerle birleştirerek algılamaları da söz 
konusuydu: İsa, yoksuldu, acılar çekmiş iyi ve dürüst biriydi, 
ama çevresindeki küçük cemaat dışında, horlanmış ve korkunç 

1 04Markos, 7: 8-23 (s.42-43; vurgular eklenmiştir). 

85 



bir işkence sonucunda öldürülmüştü. İsa'nın bu durumu, Eski 
Ahit'te yer alan anlanhlara benzetildi.ı os 

Böylece İsa'nın Tanrı tarafından gönderilen Mesih 
olduğuna kesinlikle inanan Havariler etrafında, küçük bir 
cemaati kapsayan ve Mesih'in Yunancası Christos sözcüğü 
izlenerek Hıristiyanlık diye anılacak yeni bir Yahudi tarikatı 
ortaya çıkmış oluyordu. Başlangıçta döneminin çok sayıdaki 
Yahudi tarikatından biri olarak, Yahudilikle bağlarını 
koruyan bu yeni tarikat, zaman içinde Yahidilikten ayrılıp, 
yeryüzünün ikinci büyük tek tanrılı dinsel inancı haline geldi. 

Hıristiyanlığın bu serüveninde İsa'dan sonraki dönem, 
bu yeni cemaatın Yahudiye'den taciz edilip atılmasıyla başlar. 
Yahudiye'de baskıya maruz kalan ve atılan Hıristiyanlar, 
havarilerin başlangıçta akıllarından bile geçirmedikleri bir 
süreci yaşamaya başlarlar : Hıristiyan inancının Yahudi 
olmayan halklarla ( Gentile) temasa geçmesi ve bunlar arasında 
benimsenmesi. Bu yayılma sürecinin baş mimarı, görüşleriyle 
Hıristiyanlığın sonraki gelişmesini derinden etkileyecek olan 
Tarsuslu Paulus'tur. 

B a ş l a n g ıç t a  H ı r i s t iyanl ığa  karş ı  ç ı ka n ,  
Hıristiyanlara baskı yapan bir Yahudi (Ferisi) v e  asıl adi Saul 
olan Paulus, İ .Ö. 10 ya da 12 yılında Tarsus'ta doğmuştur. Kitabı 
Mukaddes'in "Resullerin İşleri" bölümünde aktarıldığına göre, 

l OS"Ve Rabbin baz us u kime izhar olundu? çünkü onun önünde körpe fidan gibi, ve 
kurak yerden kök sürgünü gibi çıktı; ne biçimi ve ne de güzelligi vardı; gösterişi 
de yoktu ki, kendisine bakınca gönlümüz onu çeksin. Hor görüldü, ve insanlar 
tarafından bırakıldı; acıları tanımış elemler adamı; ve insanların kendisinden 
yüzlerini örttükleri bir adam gibi hor görüldü, ve biz onu saymadık. Gerçek 
acılarımızı o taşıdı, ve elemlerimizi o yüklendi; gerçek biz sandık ki, o cezaya 
ugradı. Allah tarafından vuruldu ve alçaltıldı. Fakat günahlarımızdan ötürü o 
yaralandı, fesatlarımızdan ötürü o zedelendi; selametimiz için olan ceza onun 
üzerine indi; ve onun berelerile biz şifa bulduk. Hepimiz koyunlar gibi yolu 
şaşırdık; her birimiz kendi yoluna döndü; ve Rab hepimizin fesadını onun üzerine 
koydu. Ona kötü muamele ettiler, fakat alçaltıldıgı zaman a gzını açmadı; 
bogazlanmaga götürülen kuzu gibi, ve kırkıcılar önünde dilsiz duran koyun gibi, 
agzını açmadı."lşaya, 53:1-7 (s.713-71 4). 

86 



Tarsus ' tan Şam'a, kadın, erkek, tüm Hıristiyanların 
yakalanması için giderken, Saul'un başından şöyle bir olay 
geçer: "Ve yolda giderken, Şama yaklaştığında vaki oldu ki, 
gökten bir nur ansızın çevresinde parladı. Ve yere düşüp bir sesin 
kendisine: Saul, Saul, niçin bana eza ediyorsun? dediğini işitti. 
O da: Ya Rab, sen kimsin? Dedi. Ve o dedi: Ben eza ettiğin 
İsa yı m, fakat kalk ve· şehre gir, ve ne etmen gerektir sana 
söylenecek. Onunla yolculuk eden adamların nutku tutulup 
durdular; sesi işitiyorlar, fakat kimseyi görmüyorlardı. Ve Saul 
yerden kalktı; gözlerini açınca hiçbir şey görmüyordu. Onlar da 
kendisini yederek Şama götürdüler. Ve üç gün görmez olup, ne 
yedi ne de içti."1 06 Bundan sonra, Şam'da Hananya isimli bir 
"şakirt", Saul'un yanına gider ve kendisini, gözlerinin açılması 
için ve "Ruhülkudüsle" dolsun diye "Rab, İsa" tarafından 
gönderildiğini söyler. "Hemen gözlerinden sanki pullar düştü, ve 
gördü. Ve kalkıp vaftiz olundu; ve yemek yiyip kuvvetlendi."107 
Artık bir Hıristiyan olan Saul, havralarda İsa'nın Tann'nın 
oğlu olduğunu söylemeye, İsa'nın Mesih olduğunu "ispatlamaya" 
başladı.  Kendisini yakalayıp öldürmeye karar veren 
Yahudilerden kurtularak, t.s. 67 yılında Roma'da öldürülünceye 
kadar Hıristiyanlığı yaymaya çalıştı .  Cünkü Paulus, 
H ır is tiyanlığı, Yahudilik gibi belli bir kavmin dini olarak 
değil, bir dünya cemaati ( a ikaıt me ne) olarak görüyor du. 
Nitekim, örneğin Galatyahlar'a seslendiği mektubunda, "İmdi 
bilin ki, imandan olanlar, İbrahim oğulları onlardır. Ve kitap 
Allahın Milletleri imanla salih sayacağını önceden görerek 
İbrahime: 'Bütün Milletler sende mübarek sayılacaktlr,' diye 
önceden müjdeledi" sözüyle Eski Ahit' ten ("Tekvin"den) 
kanıtlar getiren Paulus, "ne Yahudi ne de Yunanlı vardır, ne kul 
ne de azattı vardır, ne de erkek ve dişi vardır; çünkü Mesih 
İsa'da hepiniz birsiniz. Ve eğer siz mesihin iseniz, o halde 

1 06Resullerin Işleri 9:1-9 (s.129). 
107Resullerin Işleri 9:10-19 (s.129). 

87 



İbrahimin zürriyeti, vade göre mirasçılarsınız"108 diyerek 
lıristiyanlığı tüm insanlığa seslenen bir d in haline 

getirmektey di. 
Şam, Kudüs, Caesarea, Antakya, Kıbrıs ve Anadolu'nun 

çeşitli kentleriyle Makedonya, Yunanistan ve özellikle de 
Korent'i kapsayan Paulus'un Hıristiyanlığı yayma faaliyetleri, 
iki bakımdan önemlidir. Bunlardan birincisi, Hıristiyan Kilise 
örgütlenmesinin temellerinin bu faaliyetler sonucunda atılmış 
olması, diğeri ise Hıristiyan teolojisinin felsefi dayanaklarının 
belirginleşmesidir. 

Filistin Yahudilerine göre daha esnek ve yeni fikirlere 
açık olan D iaspora Yahudileri ile Yahudi olmayan halklar 
(Gent iles) Paulus'un Hıristiyalığı yayma hedefinin menzili 
içinde bulunuyorlardı. Özellikle Diaspora Ya�udileri arasında, 
öteden beri varolan bazı inanç öğeleri de Paulus'un "misyonu"nu 
gerçekleştirmesi için uygun bir ortam oluşturuyorlardı. Bu inanç 
öğeleri içinde Platoncu idealizm, Stoacı ahlak ve bir Kurtarıcı 
Tanrı fikri özel öneme sahip olmuştur. Ayrıca, Yahudi olmayan 
halklar içinde birarada yaşayan mistik inanç sistemleri de 
Hıristiyanlığın yayılmasında ve fakat, yayılırken kendisinin 
de etkilenmesinde etken olmuşlardır. 

Örneğin, Diaspom Yahudileriyle temas eden gentile 
halklar, Yahudiliğin tek-tanrıcılığından, ahlak anlayışından 
ve aile yaşamından etkileniyorlar, fakat İbrani tek­
tanncılığını ka bul etseler bile, M u sev i Yasa'nın dinsel tören 
kurallarını, sünneti ve domuz eti ve şarap gibi bazı yiyecekleri 
yasaklayan kuralları benimseyemiyorlardı. Paulus, işte bu 
topluluklar arasında kendisini dinleyip benimseyecek insanlar 
bulabiliyordu. 

Buna ek olarak, Eski Yunan ve Roma'nın kent-devletine 
dayalı cemaatçı yapısının çözülmüş olması, bir tür yalnızlaşma 
duygusunu yaşayan insanların hayatlarını anlamiandırmak için 

1 08Galatyalılara, 3:7-8 ve 3:28-29. 

88 



yenı ınanç öğeleri arayışlarına neden olmuştu. Bu arayışlar 
içinde, Stoacı ve Epikurosçu öğretiler dinsel bir işlev yerine 
getirirlerken, doğu Akdeniz'deki mistik tarikatların inançları 
da hızla yayılıyordu. Bu ortamda Hıristiyanlığın yayılmasını 
kolaylaştıncı etkenler olarak şu noktalar sıralanabilir: ( 1 )  
Stoacılığın, insanın ailesine, dostlarına ve herkese karşı yerine 
getirmesi gereken görevlerinin olduğu; insanın hep kendi 
vicdanı, "kendi içindeki ışığı" gözetmesi gerektiği; dünyanın 
neresinde olursa olsun, "iyi insanlar"la birleşerek imanlık 
ölçeğinde adaletin yaygınlaştırılması için biraraya gelinmesi 
konularını öne çıkartmış olması. Yine Stoacılıkta, insanın aynı 
anda iki ayrı topluluğun üyesi olduğunun belirtilmesi: Bu 
topluluklardan birinde insan, zamana ve mekana bağımlı, her 
birinde değişik yasanın geçerli olduğu "devlet"in uyruğu; 
diğerinde ise insan oluşunun erdemi ile ait bulunduğu tüm akıl 
sahibi varlıkları kapsayan, terim yerindeyse, "dünya devleti" 
(kosmopolis) yurttaşı. Birineide insanları birarada tutan bağın 
dar anlamda "siyasal", ikincide ise bu bağın ahlaki olması. (2) 
Paulus ile mektuplaştıkları kabul edilen Seneca'nın, insanın 
bilgece, erdemli bir yaşam sürmesi için maddi zenginlikten, 
bedensel arzulardan uzaklaşması gerektiğini belirtirken 
"günahkar" insan doğası anlayışından hareket etmesi ve 
kurtuluşu yoksullukta ve manevi alanda tanımlaması; bu fikrin 
"çilec i "  (ascetic) tarikatların inançlarıyla paralellik içinde 
olması .  (3) Doğu Akdeniz'den kökenlenen mistik tarikat 
inançlarında benimsenmiş olan bir "kurtarıcı tanrı" fikri ile yine 
bu tarikatlarda astroloji ve büyünün dünya olayları hakkında 
doğa üstü açıklamalar getirmeleri ve bu açıklama biçimlerinin 
"bu dünya"ya öncelik veren eski anlayışın yerini alması. 
Özellikle İran kökenli Mithraizm, cesaret ve  yoldaşlık gibi 
erkeklik erdemlerini vurgulamasının yanında, doğum günü 25 
Aralı k ' ta kut lanan ışı k-tanrı Mi thra ' n ın insanl ığı 
kötülüklerden kurtarma görevini üstlendiğine, insanlarda 
yüksek ahlaklılık aradığına, ruhları ö lümden sonra 

89 



yargılayacağına ve kendisine inananları ebedi bir yaşam 
vereceğine inanılması ile, bir yandan Hıristiyanlık için önemli 
bir rakip niteliği taşırken, diğer yandan da Hıristiyanlığın 
yayılmasını kolaylaştıncı bir ortamı hazırlamaya katkı 
yapması. 

Paulus, böyle bir ortamda, 1.5. SO ile 62 arasında 
yazılmış olan mektuplarında, Hıristiyan öğretisi üzerindeki 
görüşlerini açıklamış ve Hıristiyanlığı dar bir Yahudi 
tarikatından çıkarıp bir dünya dini haline getirmek için gereken 
ve kendisinden sonra giderek önem kazanacak bir örgütlenmenin 
de kurucusu olmuştur. Romahiara seslendiği mektubunda, insan 
doğasının kötülüğünden ve İsa'nın kurtarıcılığında şöyle 
bahseder: "Zira bilirim ki, bende, yan i, nefsimde iyi şey durmai; 
zira bende isternek hazırdır, fakat iyi olan ı  işiemek yoktur. 
Çünkü istediğim iyi şeyi yapmıyorum; fakat istemediğim kötü 
şeyi işliyorum. Fakat eğer istemediğim şeyi yapıyorsam, artık 
ben değil, fakat bende duran günah onu işliyor. Öyle ise, ben şu 
kanunu bulurum; iyilik yapmak isterken, benim için kötülük 
hazırdır. Çünkü A llahın şeriatinden deruni adama göre 
hoşlanıyorum; fakat ben azamda başka bir kanun görüyorum ki, 
fikrimin kanunu ile muharebe ediyor, ve azamda olan gi,inah 
kanununa beni esir ediyor. Ne zavallı adamım! Bu ölü m 
beden inden beni kim kurtaracak? Rabbimiz Isa Mesih vasıtası 
ile Allaha şükı'ir! Imdi öyle ise, ben kendim gerçekten fikirle 
Allah ı n  ş eriatine, fakat bedenle günah kan ununa kul luk 
ediyo rum. " 1 09 

Bu nitelikteki mesajlarıyla, yoksullara, ezilenlere ve 
kölelere, İsa'nın kişiliği, acı çeken insanlığa duyduğu ilgisi ve 
herkesi sevmesi, yaşamı, ölümü yeniden dirilerek gökyüzüne 
çıkışı çekici geliyordu.  Bu kesimler, "kendilerine sevgi elini 
uzatan, değerli bir insanın iyi doğmuş, zengin, eğitimli veya 
yetenekli olması gerekmediğini öğreten bir dinde ruhsal tatmin 

109Romalılara 7: 18-25 (s.160; vurgular eklenmiştir). 

90 



buluyorlardı. Hıristiyanlık, talihsiziğin yükünü taşıyan ve 
ölüm korkusu içindeki insanlara sonsuz bir yaşam, Baba Tanrı 
tarafından rahat ettirilecekleri bir gökyüzü krallığı 
vaadediyordu. Böylece, ortalama insana Eski Yunan-Roma 
uygarlığının vermediği bir şeyi -onur duygusunu- vermiş 
oluyordu" .ı ı o 

Paulus'un Hıristiyanlığı yayışını kolaylaştıran 
etkenler, sadece bunlardan ibaret değildi. Hıristiyanlığa 
inanmış olanları birarada tutabilmek, yeni insanları 
kazanabilmek, kend ilerine muhal i f  olanlara karşı  
korunabilmek ve Hıristiyan cemaatlerine gerek duydukları 
hizmetleri sağlayabilmek için:, bir örgütlenmeye gerek vardı. 
Sonradan Hıristiyan kilisesini oluşturacak olan bu örgütlenme, 
geleceğin potansiyel Hıristiyanlarına birçok bakımlardan çekici 
gelmekteydi. Bunlar arasında, artık hiçbir siyasal önemi 
kalmamış ve insan yaşamını anlamlandırıcı özelliğini yitirmiş 
bulunan kentliler açısından "üyelerine [erkek ve kız] kardeşler 
diye seslenen" bir "cemaatçı" anlayışın çekiciliği yanında, 
Hıristiyan olmak için, örneğin daha önce sözünü ettiğimiz 
Mithraizmden tamamen farklı bir biçimde, acı çekmeye dayalı 
veya pahalı kabul törenlerinin gerekli olmaması da önemli 
olmuştur. "Ayrıca, yine Mithraizm'in aksine, kilise kadınların 
da Hıristiyanlığı seçebileceklerini kabul etmişti ki, çoğu kez 
önce kadınlar Hıristiyan olduktan sonra erkekleri peşlerinden 
sürüklemişlerdi. "Kilise, başka nedenlerin yanında, kocaların 
kaniarına iyi . davranmalarını, imanlarını korumalarını ve 
çocuklarına bakmalarını istediği için" kadınlara çekici 
geliyordu.111 

Bir yandan, Yahu diliğin d ar,  kavmiyetçi 
kurallarından kendini kurtaran, diğer yandan Yunan felsefesi ve 
mistik tarikat inançlarından öğeleri kendisiyle bütünleştiren 

1 1 0Perry, et. al., Westem Civilization, s.l60. 
l l l  Ibi d., s .161 . 

91 



Hıris tiyanlık, belirttiğimiz bu özelliklerinin yanı sıra, 
yoksullara ve yaşltiara sosyal yardım niteliğinde hizmetler 
götürerek, köle, suçlu gibi ayrımlar yapmayıp, toplum dışına 
itilmiş bu tür insanlara kucağını açarak, hızla yayılmaya 
başlamıştır. 

B. Hıristiyanlı�ın Kurumsallaşması 

Doğuşu sırasında, yoksul ve ezilenlere seslenen 
Hıristiyanlık, yeni bir "cemaat" olarak Roma İmparatorluğu 
içinde ya&ınlaşmaya başlamasıyla birlikte, iki önemli değişim 
geçirmişt ir .  Bunlardan biri ,  Hır is tiyanlığın Roma 
İmparatorluğu'nun resmi dinsel inanç sistemi haline gelmesi, 
d�ğeri de Kilise'nin hiyerarşik biçimde örgütlenmiş bir devlet 
kurumu niteliğini kazanmasıdir. 

Başlangıçta, Roma'nın küçük dinsel cemaatlere 
gösterdiği hoşgörüden payını alan Hıristiyanlık, zaman içinde 
yaygınlaşıp büyüdükçe, Roma imparatorlarının ve devlet 
yetkililerinin düşmanlığını üzerine çekmeye başlamJştır. İ.S. 64 
yılında ünlü Roma imparatoru Nero'nun daha çok yerel düzeyde 
kalan ve Hıristiyanlığın yaygınlaşması üzerinde engelleyici bir 
etki yapmayan zulmü1 12 giderek genelleşmiş ve  Hıristiyanlar, 
Roma ülkesinin hemen tümünde, hapsedilme ve dövülmeden, diri 
diri yakılmaya, cğl�nce niyetine arenalarda vahşi hayvanlar 

1 1 2 ı.s. 54 yılında irnparator olan Nero, başlangıçta verdigi "yetkilerin 
irnparator ile senato arasında bölünmesi ilkesinin yeniden benirnsenecegi" 
vaadini tutmaz ve yönetimi "renkli, ama rnutsuz bir tiranlıga" dönüşür. 64 
yılındaki büyük Roma yangınıdan sonra (Nero'nun "Roma'yı yaktıgı" veya en 
azından bu yangında payının oldugu, sadece yaygın bir inan çtır), kenti 
güzelleştiernek için Yunaistan'ı talan ederek buradan sanat eserleri getiren Nero, 
o tarihte henüz "yaygınlaşrnarnış yeni bir mezhep" olan Hıristiyanlıga inanmış 
olanları, "arenada yakılarak ölüm cezasına" çarptırıyordu. Kıyarnetin bir 
yangın la gelecegine inan Hıristiyanlar ile zalirnce bir alay niteligini de taşıyan 
bu uygularnanın gerisinde, Hıristiyanlıgın, o zamanlar her türlü felaketten 
sorumlu "günah keçisi" olarak görülmesinin payı büyüktür (Cornell ve Matthews, 
Roma Dünyası, s.79). 

· 

92 



tarafından parçalanmaya dek varan muamelelere maruz 
kalmışlardır.  İmparatorluğun özel l ikle III .  yüzyıldaki 
bunalımlarıyla bağlantılı olan bu muamelelerin bir diğer nedeni, 
her felaketten Hıristiyanlığın sorumlu tutulmasıydı. A frika 
kilisesinin yetiştirdiği ünlü Hıristiyan yazar Tertullianus 
(y.1 70-220), her felaketten Hıristiyanların suçlandığını şöyle 
belirtiyor: "Tiberis taşsa ya da Nilus taşmayacak olsa, hemen 
çığlıklar yükselir: Hıristiyanları aslanlara atın!'•1 13 "Çünkü 
Romalılar, evrenin sadece tanrıların onlara karşı iyiniyetiyle 
dengede tutulduğunu, bu iyiniyetin toplumun toplu dindarlığıyla, 
yani usülünce yerleşmiş törenierin yerine getirilmesiyle 
sürdürülmesi gerektiğine inanıyorlardı. Bu töreniere katılınayı 
reddeden ayrılıkçı bir grup olan Hıristiyanlarİn,  toplum la 
tan rı ları aras ındaki il işkileri yokettik/erine ve ' tanr ı larm 
barış ı n ı, erincini '  (pax deorıwı) kaçırarak onları, korumalar ı nı 
geri  a lmaya kışkı rtt ıklarına inanı yo rlard ı .  " 1 1 4 A yrıca, 
ayinleri gizli olan Hıris tiyanların Aşa-i Rabhani ayininde 
(İsa'nı n  havarileriyle birlikte yediği Son Akşam yemeğini 
anmak için eti simgeleyen ekmek ile kanı simgeleyen şarabı 
birlikte ku tsadıkları kudas ayininde) sembolik et ve kan 
tüketmeleri Hıristiyanların insan eti yiyen yamyamlar olduğa, 
Hıristiyanlığın kız ve erkek kardeşleri sevmeyi öğütlediği için 
aralarında yasak cinsel ilişkiler kurdukları türünden "korkunç 
savlar" da öne sürülüyordu. n S Bu döneınde bazı Hıristiyanların, 
kendi inançları doğrultusunda ibadetlerini ve ayinlerini 
gereğince yapabilmek ve yine kendi inandıkları türden bir 
"bilgece yaşam" sürmek için toplumsal ve siyasal sorunlardan 

1 13cornell ve Matthews, Roma D ünyası, s.177. 
1 14lbid. (vurgular eklenmiştir). 
1 1 5Ibid. 

93 



kendilerini uzak tutmaları da Hıristiyanların suçlanmasına 
gerekçe oluyordu) 16 

İ .S .  III. yüzyılda, Decius, Gallus ve Valentianus gibi 
imparatorlar zamanında kısa süreli ama vahşi şiddet 
hareketlerine maruz kalan Hıristiyanlara karşı en büyük 
yoketme hareketi, İmparator Diocletianus zamanına (284-305) 
denk düşen 303 tarihindeki "Büyük Kovuşturma"ydı. Ancak, bu 
hareket, Hıristiyanlığın sonraki tarihi açısından anlamlı bir 
olayı da içermekteydi.  İmparator Diocletianus zamanındaki 
Büyük Kovuşturma, bir yandan "işkence ve ölümden korku duyan 
bazı Hıristiyanların inançlarını ter!::etmeleri"ne neden 
olurken1 1 7, diğer yandan da, Hıristiyanlığın İmparator'un çok 
yakınına kadar nüfuz edecek ölçüde yayılmış olduğunun da 
işaretini veriyordu: Sözü edilen Büyük Kovuşturma, 
"Nicomedia'da hazır bulunan bir imparatorluk görevlis in in ,  
törenierin kirl il iğinden sakın mak ı ç ı ıı haç ç ıkardığ ı n ı n  
görülmesi üzerine kurban töreninin aksaması vesile" yapılarak 
gerçekleştirilmişti. ı ı s  

Hıris tiyanlığın imparator görevl ileri arasına 
varıncaya dek yayıldığını kanıtlayan bu olayın ardından, 
Diocletianus'un yerine Consfantinus'un geçmesi _(İ .S. 305), 
Hıristiyanlığın Roma İmparatorluğu içindeki konumunu tümüyle 
değiştirdi. Bu değişimin en dolaysız nedeni, yeni İmparator 
Constantinus'un Hıristiyan olmasıydı. İmparatorluğun tek 
hakimi olmak için mücadele veren, hızlı iç savaşlara girerek 
rakiplerini alteden Co.nstantinus'un Hıristiyanlığı kabul edişi 
hakkında çeşitli rivayetler vardır. Bunlardan biri, "310'da 
[imparatorluğun doğu bölümünü Lucin ius'la paylaşan] 
Maximianus'un intiharının ardından . . . Constantinus'un 

116Dillon, Hıristiyanlann, Stoacılık yanında, "Epikurosçuluk ile Kuşkuculuk" 
gibi "başka bakımlardan yakınlık duymadıkları felsefe okullarından da 
"yararlandıklarını" belirtmektedir: "Logos and Trinity", s. ı. 
117Perry, et. al., Western Civilization, s.162. 
l18cornell ve Matthews, Roma Dünyası, s.178 (vurgu eklenmiştir). 

94 



Galya 'daki  bir tapınakta A pol lon'u gördüğü " d ü r .  
Constantinus'un "tanrısal destek" sahibi olduğuna yorulan bu 
hikayenin ardından, "Hıristiyan övgü yazarı Caeserea' lı  
Eusebios'a anlathkları gelmektedir. "Constantinus, nasıl, güneşe 
asılı bir haç, yanında da 'Bununla fethet' (in hac signo vinces) 
sözlerini gördüğünü ve ertesi gün gördüğü bir düşte, İsa'nin 
kendisine bu görüntünün anlamını açıkladığını anımsamıştır. 
Üçüncü aşama, Constantinus'un Milvianus Köprüsü meydan 
savaşından bir gece önce gördüğü bir başka düş tür. Bu d üşte, ona, 
birliklerinin kalkanları üstüne Hıristiyan monogramı (XP: 
Mesih sözcüğünün Yunanca karşıtı Khristos'un ilk iki harfi: X 
[khi] ve P [rho] içiçe geçmiş) çizmesi ve savaşa 'bu işaretle 
silahlanmış olarak" gitmesi söylenil miştir . "1 1 9 Bu savaştan 
zaferle çıkan Constantinus'un artık inanıp bağlandığı "Tek 
Gerçek Tanrı sayesinde savaşlardan galip çıktığı düşüncesi, 
özellikle Constantinus'un kendisi tarafından benimsenmişti .  
Tanrı, "Constantinus'u bilgisizliğin karanlığından kurtarmış ve 
ona hiç de haketmediği kurtuluşu bağışlamıştı."1 20 

İ . S .  3 1 3  tarihinde Milano Fermanı'nı çıkarak 
Hıristiyanlara hoşgörü gösterilmesini isteyen Constantinus ve 
ardılları, Hıristiyanlığın öğretilmesini özgür bırakmışlar ve 
Kilise yararına yasal düzenlemeler yapmışlardır. Bundan 
sonrası, İmparator I. Theodosius'un Hıristiyanlığ! "devlet dini" 
yapması, paganizmi (puta tapıcılığı) yasadışı ilan etmesi ile, 
devletin eskiden Hıristiyanlara karşı yürüttüğü baskının şimdi 
sapkın (heretik) inançlar üzerine çevrilmiş olmasıydı. Buna ek 
olarak, Byzantium'un Constantinus tarafından "yedi tepe 
üzerine inşa edilen" yeni bir kent, Cons tantinopolis 'e 
dönüştürülmesiyle birlikte eski pu tatapar tapınakların 
kullanılmaz olması, Constantinopolis'in bir "kiliseler kenti" 
haline getirilmesi, Kilise örgütlenmesinin Roma içinde ne denli 

1 19Ibid., s.188. 
1 20Ibid. 

95 



büyük bir öneme kavuşmaya başladığının simgesi olarak kabul 
edilebilir.  

Kil ise'nin IV . · yüzyıldan başlayarak hızlanan 
güçlenişi, hiyerarşik bir yapıya sahip yaygın bir örgütlenme ile 
sonuçlanır. Kilise'nin hiyerarşik (eşitsizlikçi) bir örgütlenme 
niteliğini kazanması, kimi yorumculara göre, Hıristiyanlığın 
başlangıçtaki eşitlikçi anlayışına ters düşmüştür. Yeni Ahit'te 
geçen "bütün iman edenler bir arada olup her şeyleri müşterekti; 
mallarını ve mülklerini satıp onları hepsine herkesin 
ihtiyacına göre dağıtıyorlardı. Her gün birlikte mabede devam 
edip evde ekmek kırarak sevinçle ve yürek sadeliğiyle yemek 
yiyorlardı" l 2 1  türünden anlatılarla kanıtlanmak istenen 
Hıristiyanlığın başlangıçtaki eşitlikçi anlayışı, gerçekte 
Kilise'nin zamanla güçlü bir devlet kurumu haline gelmesiyle 
bozulmuş muydu? "Tarihinin erken dönemlerinden başlayarak, 
Kilise, hiyerarşik bir dogrultuda gel işmişti. Hıristiyan 
cemaatının Aşa-i Rabhani kutlamasına başkanlık e tme 
otoritesine sahip olanlar . . .  ya rahip ya da piskopos diye 
anılıyorlardı. Zamanla, piskopos tayin edilmek, cemaat içinde 
öğreti ve uygulamalar üzerindeki tartışmaları çözme yetkisine 
sahip tek bir rahibe münhasır kıl ınd ı .  İ sa'nın Oniki 
Havarisi'nin ardılları olarak kabul edilen piskoposlar, kendi 
bölgelerindeki dinsel faal iyetleri gözetir ve denetler 
oldular. " 1 22 Bu anlatılanlar, başlangıçta "öğreti" olarak yoksul 
ve ezilenlere hitap eden bir yeni inanç sistemi olarak "eşitlikçi" 
öğeler taşıyan Hıristiyanlığın, örgütlenme ve uygulama 
bakımından, işin başından itibaren hiyerarşik nitelikler 
taşıdığını göstermektedir. 

Hıristiyanlık Kilisesi'nin bu başlangıçtan beri varolan 
hiyerarşik niteliği, ileride değineceğimiz gibi, dünyevi ve 
ruhani iktidarlar arasındaki ilişkilerin belirlenmesinde önemli 

121 Restıllerin Işleri, 2:44-46. 
1 22rerry, et. al., Wcstcrn Civilization, s.164. 

96 



bir yere sahip olmuştur. Hıristiyanlığın erken dönemlerindeki 
toplum ve siyaset ilnlayışı bağlamında ele alacağımız bu konu, 
özellikle Papa ile İmparator arasındaki çatışmalar bağlamında 
kristalize olmuştur. Dolayısıyla, bu konuyu gereğince 
anlayabilmek bakımından, "Papa"lığın oluşum sürecine kısaca 
değinmek gerekmektedir . 

. Başlangıçta, yerel cemaatlar d üzeyinde ve Roma 
İmparatorluğu'ndaki idari örgütlenmedeki bölünmelere koşut 
olarak örgütlenmiş bulunan piskoposluklar arasında, IV. 
yüzyılda, Hıristiyan öğretisi üzerinde bazı iç tar tışmalar 
patlak verir. Bu tartışmaların akışı içinde, Roma Kilisesinin 
diğerlerinin üzerinde yer alması ve Roma piskoposunun da diğer 
bütün piskoposlar üzerinde bir otorite kazanması gerçekleşir.1 23 
Sonuç, Papalık kurumunun ortaya çıkmasıydı. Kilise'nin Roma 
Kilisesi'nin mutlak otoritesine bağımlı bir hiyerarşik kurum 
haline gelmesi, birazdan değineceğimiz öğreti tartışmalarının 
yanında, Hıristiyanlığın dünyevi sorunlar karşısında ki 
tavırları üzerinde de etki yapmıştı. Daha yerinde bir deyişle 
Kilise, artık dünyevi işlerle de ilgilenen bir kurum haline 
geliyordu. 

1 23 Roma Kilisesi'nin üstünlügü, lsa'nın bir deyişine dayandırılır: lsa, 
havarilerden Petrus'a, "Sen Petrus'sun ve ben kilisemi bu kayanın üzerine 
kuracagım; ve öltüer diyarının kapıları onu yenmiyecektir. Göklerin melekfıtu 
anahtarlarını sana verecegim" (Matta, 16:18-19, s. 18) der. Roma Kilisesi'nin 
kurucusu da Roma'da şehit olan St. Petrus'tur. Ayrıca, Yunanca petra "kaya" 
demektir. Yani, Kilise'nin "kaya gibi saglam" olması ifade edilirken, aynı 
zamanda St. Petrus'a dayandırıldıgı da ileri sürülmüş olmaktadır. Ayrıca, 
çarmıha gerildikten üç gün sonra dirilip Ilavarilere görünen lsa'nın Petrus'a 
"koyunlarımı otlat" ve "ard:mca gel" hitaplarından (Yuhanna, 21 :1 5-23, s.1 18), 
Isa'nın en sevdigi "şakirdi"nin Petrus olduğu anlamı çıkarılmıştır. Böylece Roma 
Kilisesi'nin digerlerine göre üstte bir yere sahip oldugu, Roma piskoposunun da 
"Pa pa"  olarak Hıristiyanların babası oldugu kanıtlanmış olarak kabul 
edilmiştir. 

97 



1 .  Öğreti Tartışmaları 

Öğreti tartışmalarının birinci konusu, Tanrı ile lsa 
arasındaki ilişkinin niteliği ile ilgiliydi . İ skenderiye'li bir 
rahip olan Arius'un (250-336) görüşüne göre lsa, insanüstü bir 
varlıktı ama, Tanrı değildi. Oğul (İsa) ile Baba (Tanrı) aynı özü 
taşımıyorlardı: Baba, ezeli ve ebedi, hakiki Tanrı'ydı; Oğul lsa 
ise güçlü kutsal tarafı olan bir insandı. Bir diğer deyişle, Arius, 
lsa'nın bütünüyle kutsal olmadığını, tam ve mutlak kutsallığın 
Tanrı'da olduğunu, dolayısıyla Tanrı'nın (Baba'nın) lsa'dan 
(Oğul'dan) "üstün" olduğunu ileri sürüyordu. Karşı görüş ise, 
Baba-Oğul-Ruhülkudüs (Kutsal Ruh) üçlemesine (Trinitas) 
dayanıyor ve bu üçleme içinde hepsinin "bir"liğini kabul 
ediyordu. Roma ülkesindeki tüm piskoposların bu tartışmayı 
sonuçlandırmak için biraraya geldikleri Nicaea (İznik) Konsili 
(İ .S. 325) Arius'un görüşlerini reddetmişti. Buna karşılık, 
Arius'un görüşleri Ariusçuluk (Arianism) diye anılan bir öğreti 
haline gelerek taraftar bulmuş fakat, zamanla ortadan 
kaybolmuştur. 

Diğer önemli tartışma konusu, İsa'nın kutsal ve insani 
nitelikleri arasındaki il işki hakkındaydı. Bazı Hıristiyan 
bilginleri lsa'nın insani doğasını öne çıkarıp onun büyük bir 
ahlakçı olduğunu ileri sürerek, kutsallığı daha çok Tanrı'ya ait 
bir nitelik olarak görürlerken diğer bazıları, lsa'nın insani 
niteliklerinin kutsallığı içinde eridiğini ve aslında lsa'nın tek 
bir kutsal kişilik olduğunu ileri sürmekteydiler. t.S. 451 'deki 
Chalcedon [Kadıköy] Konseyi, lsa'nın hakiki anlamda Tanrı ve 
hakiki anlamda insan olduğunu ve bu iki niteliğin onun 
kişiliğinde "bir"leştiği görüşünü benimsedi. Bunun dışındaki 
görüşler, birinci tartışma konusundaki Ariusçuluk gibi, "sapkın" 
(heretik) olarak ilan edildi. 

98 



2 .  Dünyevi Sorunlar Karşısında Kilise 

Zaman içinde Kilise'nin bölünmesine yol açacak bu tür 
öğreti tarhşmaları, Hıristiyanlığın insanlara sunduğu mesajı da  
tehlikeye atıyordu: lsa, erkek ve  kadın tüm insanlara cennetin 
ve kurtuluşun yolunu göstermek için yeryüzüne inmiş; mesajını 
ileten Oğul Baba ile "bir"leşmişti ve insanlar ancak Baba ile 
"bir" olan Oğul'u izleyerek kurtuluşa ulaşabilirlerdi. 

Kilise'nin bu resmi öğretisi, Hıristiyanlığın "bu dünya" 
işleriyle değil, "öbür dünya"daki kurtuluşla daha çok 
ilgilendiği gibi yaygın bir kanaatın oluşmasına neden olmuştur. 
Hıristiyanlığın "bu dünya" ile değil, "öbür dünya"daki 
kurtuluşla ilgili olduğuna ilişkin bu kanaatı güçlendiren başka 
kanıtlar da bulunmaktadır. Bunlar, ilk Hıristiyanlığın dünyevi 
(özellikle de devletle ilgili) sorunlar karşısındaki tavrıyla 
ilgilidir. Sıralayacak olursak: ( 1 )  Bir kere, Hıristiyanlığın 
doğuş ve yayılma evresinde, pagan bir devlet örgütlenmesine 
sahip Roma İmparatorluğu'nda siyasal sorunlara ilgisizliği, 
büyük ölçüde Hıristiyanlığın gereklerini yapmak gibi bir amacın 
ürünü olmuştu. (2) İkinci olarak, Hıristiyanlık, insanların hiçbir 
ayrım gözetilmeksizin "eşit" olduklarını kabul etmişti ama, bu 
eşitlik Tanrı önündeydi. Dünyevi yaşamda eşitsizlik yaratıcı, 

.T 

örneğin kölelik gibi kurumlar olabilirdi. Nitekim, birçok 
Hıristiyan aynı zamanda köle sahibiydi. (3) İlk Hıristiyanlar 
savaş, intikam ve kan dökücü eylemleri kınamışlar ve bu tür 
eylemlerin lsa'nın öğretilerine ters düştüklerini kabul 
etmişlerdi. Ancak, özellikle V .  yüzyıldan itibaren Roma'nın 
güçlü bir kurumu haline gelen Kilise, İmparatorluğun varlığını 
tehdit eden barbar akınları karşısında, yeni bir tavır geliştirmiş 
ve başlangıçtaki pasifizmin her zaman geçerli olamacayacağını, 
özellikle adaletsizliği cezalandırmak ve 1 veya barışı korumak 
gibi özel durumlarda savaşmanın "haklı" olduğu görüşünü kabul 
etmişlerdi. (4) Zamanla güçlü bir dünyevi kurum niteliğini 
kazanan Kilise, Hıristiyanlığı toplumsal yaşamda "otoriteye 

99 



itaat"ı vurgulayan bir öğreti haline getirmişti. Bu, toplumsal 
yaşamın en küçük gruplarından olan "aile" içi i lişkilerde 
"erkeğin" (kocanın) ya da babanın "kadın"a karşı üstünlüğünü ve 
egemenliğini Tanrı iradesi gereği kabul eden ve' Eski Ahit'ten bu 
yana süregelmiş olan Yahudi ataerkilliğini siyasi iktidar 
ilişkilerine de uzatmasında görülmektedir. 

Bunun ayrıntılarını sonraya bırakarak, Kilise'nin 
dünyevi bir kurum haline gelişine, bir anlamda Kilise'nin 
"devletleşmesi"ne karşı tepkilere de değinelim. Yeni Ahit'in 
"Resullerin İşleri" bölümünden yukarıda aktardığımız bir 
parçada, ilk Hıristiyanlığın yoksulluk içinde eşitliği kabul 
eden, ortaklaşa sürdürülen cemaatçı bir yaşamı idealleştirdiği 
görülmekteydi. Kilise'nin zamanla bundan sapması, zenginlik ve 
güç sahibi olmasına karşı, lsa'nın bu dünyadaki yozlaşmış 
ilişkilerden uzak durularak, ruhun yenilenmesini öğütleyen 
görüşlerine ağırlık veren düşünce ve pratikler gelişmişti. Kimi 
zaman iyice aşırıya kaçan bir çilecilik biçiminde görülen bu 
düşünce ve pratikler, Hıristiyanlık tarihine damgasını vurmuş 
olan "manasbr" olgusunu yaratmışb. Roma ülkesinin hemen her 
yerine yayılan manastır uygulamalarının temelinde, bedeni 
değil ruhu tatmin etme, ruhu tatmin etmek için bedensel arzuları 
dizginleme (maddi nimetlerden uzaklaşma) ve hatta bedene acı 
çektirme düşüncesi yatıyordu. Kendi kendini kamçılamak, çivili 
korse giymek, sadece ot yiyerek veya yerden birkaç metre 
yükseklikteki bir sütunun tepesinde yıllarca yaşamak, bazı 
manastırlarda görülen çilecilik uygulamalarıydı. 

Zaman içinde doğudan batıya doğru yayılan 
manastırlar arasında, özellikle batıda belirleyici olanlardan 
başlıcası, Benedictus tarafından ltalya'da, Monte Cassino'da, 
529 yılında kurulan manastırdı. Benedictus'un manastırında, 
"keşişler yoksulluk içinde yaşamaya, zihinsel ve bedeni 
çal ışmaya ve manastırın başrahibine i taat  etmeye 
zorunluydular. Sık sık dua etmeleri, ağn işlerde çalışmaları, az 
konuşmaları ve  özel mülkiyeti terk eu ı1eleri keşişler için temel 

100 



koşullardandı .  Batı A vrupa manastırları için sonradan 
belirleyici bir ölçü haline gelen Benedictus'un bu kuralları, 
Hıristiyanlığın hakiki kurtuluşu öbür dünyada gören anlayışının 
en simgeleyici uygulaması olmuştur. 

Genel bir değerlendirme yapacak olursak, Kilise'nin 
hiyerarşik ve sistemli bir biçimde örgütlenmiş bir kurum haline 
gelmesine karşılık, manastırlar ve "keşişler", bu sistemin dışına 
taşan, hatta sistemi delen uygulamalar niteliğini taşıyordu.  
"Keşişlerin çağrısı, melek hayatını şimdi yaşamaya, dinsel 
öğütteki a hiakın hayata geçirilebildiği dağda mükemmel 
toplumu gerçekleştirmeye yönelikti ki, böyle birşey laik 
dünyada hemen hemen olanaksızdı."1 24 

C. Hıristiyanlık ve Siyasal (Dünyevi) İktidar: İsa ve 
Paul us 

Doğuşunu ele alırken belirttiğimiz özel koşullar, 
Hıristiyanlığın bir bakıma kendi içine dönük bir inanç sistemi 
olarak biçimlenmesini gerektirmiştir. Tanrı'nın egemenliğinin 
yakın olduğunun vurgulanması, Roma İmparatorluğu'nun temsil 
ettiği siyasal iktidar ve bununla ilişkili genel toplumsal­
siyasal sorunlara karşı Hıristiyanların göreli bir ilgisizlik 
içinde olmalarının gerekçelerinden biri olmuştur. Bir başka 
gerekçe, Roma İmparatorluğu'nun l.S. 4 yüzyılda Hıristiyanlığa 
hoşgörü göstermeyi, V. yüzyıldan itibaren de bu dini resmi inanç 
sistemi olarak yerleştirme politikası izlemeyi kabul edişinden 
önce, d ünyevi iktidarın pagan niteliği olmuştur. 

A ncak  b u ,  H ı r i s t i y a n l ı ğ ı n , K i l i s e ' n i n  
kurumsallaşmadığı başlangıç dölleminde dünyevi iktidarın 
dışında kalmaya özen göstermiş olması, Hıristiyanlığın siyasal 
iktidar karşısında herhangi bir tavrının olmadığı, ya da  
s iyasal ik tidar ı  düzenlemek i stemediği anlamına 

124chadwick, "Christian Doctrine", s.16. 

101 



gelmemek tedir .  A ksine, Hıristiyanlığın siyasal iktidar 
karşısında, Yeni Ahit'te ve Paulus'un mektuplarında açıklık 
kazanan önemli değerlendirmeleri bulunmaktadır.  Bu 
değerlendirmelerin sistemli ve iyi işlenmiş bir siyaset felsefesi 
halinde olmaması, sonraki sistemleştirme çabalarının 
birbirlerinden farklı sonuçlara ulaşmalarını hem mümkün hem 
de zorunlu kılmıştır. Burada, Hıristiyanlığın siyasal iktidar 
karşısındaki değerlendirmelerinin ilk kez sistematik bir felsefe 
temeline oturtmaya çalışmış olan Augustinus'un görüşlerinden 
önce, lsa'nın ve Paulus'un siyasal sorunlar karşısındaki görüş ve 
değerlendirmelerini aktarmakla yetineceğiz. Bunu yaparken de, 
herhangi bir siyaset felsefesinde kaçınılmaz olarak varolan 
"insan doğası", "siyasal boyuneğmenin temelleri", "özgürlük ve 
eşitlik" ile dinler söz konusu olduğunda önem kazanan dünyevi 
iktidar ile ruhani iktidar arasındaki ilişkilerin belirlenmesi 
sorunlan üzerinde odaklaşacağız. 

1 .  Insan Doğası, Özgürlük ve Eşitlik Sorunıı 

H ı r i s t iyanl ık, " i nsan d oğ a s ı "  hakkındaki  
görüşlerinde, içinden çıktığı Yahudi geleneğinin izlerini 
taşımaktadır. Burada önemli görünen nokta, Hıristiyanlığın, 
Eski · Ahit'in "Tekvin" kısmında anlatılan insanın "günahkar" 
olduğu inancını aynen sürdürmüş olmasıdır. Bu anlatıya göre 
Tanrı, "yerin toprağından adamı" yapar ve "burnuna hayat 
nefesini" üfler ve "adam yaşıyan can" olur. Sonra, Tanrı insanın 
(adamın) yaşaması için Aden'de bir bahçe yapar, yaptığı adamı 
oraya koyar ve bu bahçenin ortasında da "iyilik ve kötülüğü 
bilme ağacını yerden bi tir[ ir]". Tanrı, adamın bahçedeki her 
ağacın meyvesinden yiyebileceğini, fakat "iyilik ve kötülüğü 
bilme ağacından yemiyeceğini" buyurur. Daha sonra, adamın 
yalnız olmasının iyi olmayacağını düşünür ve kendisine uygun 
bir yardımcı yapar: Uyuttuğu adamın kfburga kemiklerinden 
birini alır, etle kaplar ve "bir kadın" yapar. Tanrı'nın "yaptığı 

102 



bütün kır hayvanlarının en hilekarı olan yılan" kadını kandırır, 
ve yasak edilmiş ağacın meyvesinden yemesine neden olur. 
Böylece Tanrı iradesine karşı gelen kadın, kocasına da bu 
meyveden yedirir. Bu "ilk günah" sonucunda Tanrı, adamı "Aden 
bahçesinden, kendisinin içinden alındığı toprağı işlernek için" 
kovar. 1 25 

Bu anlatıyı kendi inanç sistemi içinde bütünleyen 
Hıristiyanlık, insanın özünde "günahkar" olduğunu, "bu 
dünya"daki yaşamın bir  "ceza" niteliği taşıdığını kabul  
etmektedir. Ancak, yine Hıristiyanlık, insanda daha çok 
"vicdan", "ruh" gibi terimlerle dile getirilen Tanrısal bir boyut 
olduğunu da kdbul etmektedir. Dolayısıyla, "günahkar" bir 
varlık olarak insanın doğasındaki bu Tanrısal boyutun sesine 
uygun hareket ederek kurtuluş yolunu bulması mümkündür. 

lsa'nın yaptığı, bu sesi dillendirmek, insanları Tanrı 
yolunda kurtuluşa çağırmaktır. Bu bağlamda, lsa'nın mesajının 
yoksullara, kölelere, yaşlılara ve ezilenlere yönelik olması da 
kolayca anlaşılır. lsa, "Rabbin ruhu üzerimdedir; Çünkü 
fakiriere müjdeyi Vazetmek için o beni meshetti; Beni esiriere 
azatlık, V e körlere gözlerinin açılmasını ilan etmeğe, Ezilenleri 
kurtuluşa kavuşturmağa, Rabbin makbul yılını ilan etmeğe 
gönderdi " 126 diye sesienirken Hıristiyanlığın ilk mesajının 
hedef kitlesini açıkça belirtmektedir. Hıristiyanlığın, lsa'nın 
bu ve benzeri birçok sesienişinde mevcut olan yoksullara, 
kölelere ve ezilenlere seslenişi, "insan doğası" hakkındaki 
inançla temellendirilmektedir. Özünde "günahkar" olan insan, 
yaşadığı dünyanın maddi nimetlerine yöneldikçe günah 
işlerneğe devam edecek, vicdanının sesine (yani, lsa'nın 
mesajına) ağırlık verdikçe Tanrı 'ya yakınlaşacaktı r .  
Dolayısıyla, dünyevi yaşamlarında yoksul olanlar, köleler, 
yaşlılar, sakatlar, ezilen ve baskı altında tutulanlar, 

12S"Tekvin", 2:1-25 ve 3:1-24 (s.2-3). 
126Luka, 4:18-19 (s.61). 

103 



"günahkar" doğaya sahip olmakla birlikte, Tanrı 'ya ve  
kurtuluşa yakın toplum kesimlerini oluştu rmaktadırlar. 
"Devenin iğne deliğinden geçmesi, zengin adamın A llahın 
melekutuna girmesinden daha kolaydır" diyen lsa 1 27 ,  
yoksullara ve ezilenlere şöyle seslenir: "Ne mutlu size fakirler; 
çünkü Allahın melekutu sizindir. Ne mutlu size, şimdi aç 
olanlar; çünkü tok olacaksınız. Ne mutlu size, şimdi ağlıyanlar; 
çünkü güleceksiniz. İnsanoğlundan dolayı insanların sizden nefret 
edecekleri, ve sizi cemiyetlerinden ayıracakları, size hakaret 
eyliyecekleri, adınızı kötü diye yayacakları vakit, ne mutlu 
sizlere! O günde sevinin ve sevinçten sıçrayın; çünkü, işte gökte 
karşılığınız büyüktür; çünkü onların babaları da peygamberlere 
böyle ederlerdi. Fakat vay size, ey zenginler! çünkü siz 
tesellinizi almışsınız. Ey şimdi tok olanlar, vay size! çünkü 
acıkacaksınız. Ey şimdi gülenler, vay size! çünkü yas tutacak, ve 
ağhyacaksınız. Bütün insanlar sizin için iyi söyledikleri vakit, 
vay size! çünkü onların babalan yalancı peygamberlere de böyle 
ederlerdi. "1 28 

Bu deyişleri, ilk Hıristiyanların, oluşturdukları 
cemaat içine girerken mallarını ve mülklerini sattıkları ,  
herşeylerini ortaklaşa paylaş tıkları yolundaki anlatılarla 
bütünleştirdiğimizde, şöyle bir sonuç çıkmaktadır: Dünya 
nimetlerinden, maddi, yani bedensel isteklerden ve bunların 
tatmin edilmesine yönelik hazcı tutkulardan uzaklaşmak, 
insanın "günahkarhğı"ndan kurtuluşunun ilk adımı olmaktadır. 
Ancak, maddi istekterin tatmini gibi, günahkar insanı daha da 
günahkar kılan bir güdüden kurtutmayı kendiliğinden başarmış 
olan yoksullar, köleler ve ezilenler gibi toplum kesimleri ile 
lsa'nın yolunu seçmiş olan Hıristiyanlar için "kurtuluş", nedir, 
nerede ve nasıl gerçekleşecektir? 

127Matta, 1 9:24 (s.2 1) .  
128Luka, 6:20-26 (s.64). 

104 



"Kurtuluş"un anlamı, çok genel bir ifadeyle, insanın 
"tık Günah"ının cezasından kurtulmasıdır. Bu "kurtuluş" onu, 
"özgür" kılacaktır. Bu bakımdan Hıristiyanlık öğretisinde 
"özgürlük", Tanrı fikri ile yakından ilişkili olmaktadır. Heride 
ele alacağımız "Patristik Felsefe"nin düşünürlerinin daha 
sistematik olarak formüle ettikleri bu "özgürlük" anlayışı, bir 
bakıma, " tık Günah"tan ( "Düşüş"ten  ya da " Aden'den 
Kovulma"dan önce) Tanrı ka tında insanın durumunu 
anlatmaktadır. Buna göre, yaratılıştan özgür olar. insan ile "tık 
Günah"ın cezasını dünyevi yaşamda çeken, özgürlükten yoksun 
insan arasında ayrım yapılmaktadır. Dolayısıyla, insan, 
içindeki Tanrısal sese kulak verip, lsa'nın mesajına uyduğu 
ölçüde ve sürece özgür olmaktadır. 

Hıristiyanlığın Tanrısal iradeye bağlı bir insan 
özgürlüğü fikrine sahip olması, beraberinde, insanların eşitliği 
sorununu da gündeme getirmektedir. Acaba insanlar eşit midir? 
Hıristiyanlığın bu soruya cevabı, genel bir deyişle, "Tanrı 
katında evet" olarak verilebilir. "Toplumsal" ya da "dünyevi" 
eşitsizlikler, "tık Günah"ın ve onun cezasının bir ürünüdürler ve 
bir bakıma kaçınılmazdır. Ancak, Tanrı katında da olsa, 
insanların eşit olmadığını düşündüren bir nokta vardır. Bu da, 
"kadın"ın durumudur. Hıristiyanlığın da kabul ettiği Eski 
Ahit'in "Tekvin" bölümünde "kadın"ın "adam"ın kaburga 
kemiğinden yaratılmış o lması başlıbaşına bir "eşitsizlik" 
yaratmaktadır ama, bundan da ötede, "kadın"ın "insan" olarak 
adlandırılmaması da dikkat çekicidir. Yukarıda özetiediğimiz 
anlatının devamını olduğu gibi aktarıyoruz: "Rab Allah 
adamdan aldığı kaburga kemiğinden bir kadın yaptı, ve onu 
adama getirdi. Ve adam dedi: Şimdi bu benim kemiklerimden 
kemik, ve etirnden ettir; buna Nisa den ilecek, çünkü o Insandan 
al ındı .  " 1 29 

129"Tekvin", 2:22-23 (s.2; vurgu eklenmiştir). Kitabı Mukaddes"te adam ile insan 
birbirlerinin yerine kullanılırken, "kadın"a ayrı bir sözcükle seslenilmesi; 

105 



Buna karşılık, Antik Çağ toplum yaşamında kadının 
durumuyla Hıristiyanlığın kadına bakışını karşılaştıran 
Chadwick, şöyle bir yorum yapmaktadır: "Antik toplumda evli 
kadın, çoğu kez, büyük ölçüde ayrıcalık sahibi olan bir mal­
köleden daha iyi bir durumda değildi (ayrıcalığı da 
çocuklarının her birinin meşru sayılması derecesine kadardı, 
yoksa kocasının elini köle-kızların üzerinden çekmesi ölçüsünde 
değil). Bunun aksine, Kilise'de kadının statüsü ve kocasından 
eşit  ö lçüde sadakat isteme hakkı güçlü bir biçimde 
vurgulanmıştı . Tekvin'de aniatınlan Havva'nın Adem'in 
kaburga kemiğinden türetilmesi ve  yılanın hilesine kanması, 
birçok ilk Hıristiyan yazar, için, kadının özgürleşmesine 
direnişin haklı gösterilmesi için gereken bir ' mitos' 
oluşturuyordu. Augustinus, zihin ve akıl bakımından kadının 
erkekle eşit olduğu ve kadını bağımlı kılan şeyin biyolojik, 
cinsel rolü olduğu gözleminde bulunmaktadır (Confessiones xiii, 
32, 47). Ancak, başka bir yerde, cinsel ilişki söz konusu olduğunda 
kadının haklarının erkeğinkine par potestas eşit olduğunu; 
kadının yatak dışında, toplumsal rolünün desteklemek ve itaat 
etmek olduğunu belirtmektedir (ör. Faustum xxii, 31 )."130 

Bu yorumun bile, aslında, kadının eşitsiz ve tabi 
konumunun Tanrı iradesinin sonucu olarak kabul edildiği 
kanısındayız. 131 Tanrı katında �nsan l (kadın-nisa-hariç) eşi t 

ayrıca "Ilk Günah"ın işlenmesinde "kadın"ın "kocası"nı, yani "adamı-insanı" 
kandırmış olması; Hıristiyanlık ö�retisinde kadın-erkek eşitsizli�ini pekiştiren 
inanç ö�eleridir. Keza, bakirt! Meryem imgesi ve Hıristiyanlı�ın özellikle bütün 
orta ça� boyunca cinsel sorunlar karşısındaki katı tutumu, Kilise'de kadınların 
konuşmalarının ayıp sayılması, . St. Pa ulus'un kadınlara kocalarına, lsa'ya 
oldu�u gibi (mutlak) bir itaat içinde olm�larını söylemesi de bunlara eklenebilir. 
Bu bakımdan, yine St. Paulus'un, kadın, erkek herkesin milliyetine ve 
cinsiyetine bakılmaksızın, lsa Mesih'te 'bir" olduklarından çıkarılan "Tanrısal 
eşitlik" fikri biraz kuşkulu, ya da, çelişkili görünmektedir. 
l30chadwick, "Christian Doctrine", s.16. 
l3 1 örgütlü, hiyerarşik Kilise sisteminin dışına çıkan manastır yaşantısı, 
kadınların, erkekler ve dolayısıyla erkek egemenli�i olmaksızın yaşamalarını 
mümkün kılan cemaat;ı örgütlenmeleri de içermiştir. Kadın manastırlarının 
başrahibeleri yüksek bir toplumsal statüye ve güce sahip olmuşlardır. Ancak, bu 

1� 



gören Hıristiyanlığa göre, dünyevi yaşamdaki eşitsizlikler ve 
bunlardım kaynaklanan egemenlik ilişkileri ise kaçınılmazdır. 
Bunun en temel nedeni de, dünyevi yaşamın insan 
günahkarlığının sonucunda çekmesi gereken bir ceza olmasıdır. 
Şimdi, diğer soruna, "kurtuluş"un, "özgürlüğe kavuşma"nın 
nerede ve nasıl gerçekleşeceği sorununa geçelim. 

lsa'nın deyişlerine bakıldığında, "kurtuluş" için 
Tanrı'nın egemenliği gerekmektedir ve bu da "yakın"dır. 
Hıristiyanlığın doğuşunda söylenen " Allahın melekutu 
yakındır" sözü, "kurtuluş"un "bu dünya"da gerçekleşeceği 
kanısını uyandırmaktadır. Buna karşı, yukarıda aktarılan 
anlatıda yer alan, "işte gökte karşıltğınız büyüktür" deyişi, 
kurtuluşun bu dünyada değil, Tanrı katını simgeleyen "gök"te 
gerçekleşeceğini düş ündürtmektedir. 

Bu sorunun tartışılması, insanlar arasında, bu dünyada 
mevcut olan farklılıklardan kaynaklanan siyasal iktidar 
karşısında Hıristiyanlığın tavrını da içermektedir. Zengin­
yoksul, ezen-ezilen, efendi-köle, yöneten-yönetilen ya da 
egemen-uyruk gibi ayrımlar, bu dünyadaki "devlet düzeni"nin 
temelidir. Acaba, söylenmek istenen, Tanrı'nın egemenliğinin, 
yakın bir gelecekte gerçekleşmesiyle, bu dünyadaki eşitsizlikçi 
ve tahakkümcü devlet düzenlerinin yine bu dünyada ortadan 
kaldırılacağı mıdır? Öyle ise, bu dünyada mevcut devlet 
düzenlerindeki eşitsizliklerden kaynaklanan baskılar ve 
siyasal iktidar karşısında nasıl bir tutum takınılacaktır? 
Yoksa, Tanrı'nın egemenliği hep Tanrı katında, "gök"te, 
"cennet"te mi olacaktır? Yani "kurtuluş", bir başka dünyada 
mıdır? Özellikle Paulus'un geliştirdiği "iktidar düşüncesi"nde, 
siyasal boyuneğmenin temellerini gördüğümüzde, sorunun cevabı 
bir ölçüde açıklık kazanacaktır. 

bile, kadının özgürleşmesinin, erkege göre tanımlanmış bir iktidar ilişkileri 
anlayışından farklı bir toplumsal ve siyasal pratik ifade ettigini düşünen 
günümüz "feminizmi" bakımınd3n, "eşitsizlig�n kanıtı" olarak kabul edilebilir. 

107 



2 .  Siyasal Boyuneğmenin Temelleri 

Hıristiyanlığın doğuşu evresinde, lsa'nın ve "ikinci 
kurucu" Paulus'un, egemenliği altında yaşadıkları Roma 
İmparatorluğu'nun simgelediği "siyasal iktidar" karşısındaki 
düşünce ve tavırları, yukarıda özetlemeye çalıştığımız "insan 
doğası" anlayışıyla paralellikler göstermektedir. Buna rağmen, 
Hıristiyanlığın siyasal iktidarla ilgili tavrın "tek" olmadığını, 
zaman içinde çeşitlendiğini ve hatta birbirine ters düşen 
anlayışların geliştiriidiğini hatıriatmakta yarar vardır. 

lsa, kendi yolunu seçmiş ve seçecek olanlara� özellikle 
de yoksul ve ezilenlere seslenişinde, insanın düşmaniarına karşı 
bile "sevgi" ile yaklaşmasını öğütlemiştir " . . .  [E]y dinliyenler, 
size diyorum: Düşmanlarınızı sevin, sizden nefret edenlere iyilik 
edin, size lanet edenlere hayırdua edin, ve size hakaret edenler 
için dua edin. Bir yanağına vurana [öbürünü] de uzat, ve senin 
abanı alandan gömleğini esirgeme."132 Bu sözler, "Matta'ya Göre 
lncil"de, "'Göz yerine göz, diş yerine diş' denildiğini işittiniz . 

. Fakat ben size derim: Kötüye karşı koma; ve senin sağ yanağına 
kim vurursa, ona ötekini de çevir. Ve eğer biri seninle beraber 
mahkemeye gidip senin gömleğini almak isterse, ona abanı da 
b ı r a k " 1 3 3  biçimindedir. Bunun yanısıra, savaşmayı, 
intikamcılığı, kan dökmeyi de lanetlediğini daha önce 
belirttiğimiz Hıristiyanlığın, siyasal (dünyevi) i k tidar 
karşısındaki ilk tavrının bir tür pasifizm olduğu söylenebilir. 
İleride, Reform düşüncesinde ele alacağımız "pasif i taat" 
kavramının köklerini hatırlatan bu anlayış, Roma egemenliği 
altında geçen ilk yüzyıllar içinde Hıristiyanların siyasal 
işlerden kendilerini uzak tutmak ve cemaatlarını korumak gibi 
davranışlarının da temelini oluşturmuştur. 

l32L�, 6:27-29 (s.64). 
133Matta, 5:38-40 (s.S, vurgu eklenmiştir). 

108 



Tanrı'nın egemenliğinin yakın olduğunu vurgulayan 
lsa'nın çarmıha gerilmesinden sonraki gelişmeler içinde, 
özellikle "ikinci kurucu" Paulus'un dünyevi iktidar karşısındaki 
görüşlerinin pasiflikten sıyrılıp, her türlü otoriteye itaat ��e 
noktasına vardığını görmekteyiz: "Ey kullar, göze görünür 
hizmetle deği�, fakat Mesih'in hizmetçileri gibi Allahın 
iradesini candan yaparak, ve insanlara değil Rabbe oluyor gibi 
iyi niyetle hizmet ederek, ve gerek kul, gerek hür, herkesin her 
ne iyilik yaparsa, Rab tarafından onu alacağını bilerek, bedene 
göre olan efendilerine Mesihe hizmet eder gibi, yüreğinizin 
sadeliğinde korku ve titreme ile hizmet edin"134 diye seslenen 
Paulus, yeryüzündeki eşitsizlikterin ve bundan kaynaklanan 
tahakküm i l i şki ler inin " bedene göre "  o lduğunu  
vurgulamaktadır. Yani,  kulluk, kölel ik, bağımlı l ık, 
"madd"dünya"ya göre tanımlanmaktadır. Kurtuluş, özgürlük, 
"manevi dünya"da, tanrı katındadır. 

Dahası, maddi dünyada varolan toplumlarda her türlü 
otori�eye itaatın bir diğer temeli de, yine Palllus'a göre, 
toplumla insan bedeni arasındaki benzerlikle açıklanmaktadır: 
" . . .  aranızda olan her adama bana verilen inayet ile diyorum, 
kendisi hakkında düşünmek lazım geldiğinden fazla 
düşünmesin; fakat Allahın herkese tevzi ettiği iman miktarına 
göre, itidal ile düşünsün. Çünkü bir bedende birçok azamız olup 
bütün azanın işi aynı olmadığı gibi, böylece biz çok olup Mesihte 
bir beden iz t?_e her birimiz diğerlerinin azasıyız ."  l 3 5 Hiç 
kimsenin toplum içindeki yerini değiştirmeye kalkmamasını, 
kendisine toplum içindeki yerine göre verilen "dünyevi" 
değerden daha değerli olduğunu düşünmemesini öğütteyerek 
organizmacı toplum anlayışını benimseyen ve Alaeddin Şenel'in 
dediği gibi, bir tür "kölelik kuramı" geliştiren Paulusl36, şöyle 

l34Efesoslulara, 6:5-9 (s.202). 
135Romalılara, 12:3-5 (s.l64; vurgu eklenmiştir). 
136Şenel, Siyasal Düşünceler Tarihi, s.306. 

109 



devam eder: "Herkes üzerinde olan hükumetiere tabi olsun; çünkü 
Allah tarafından olmayan hükumet yoktur; ve olanlar Allah 
tarafından tanzim olunmuştur. Bundan dolayı hükumete 
mukavemet eden Allahın tertibine karşı durmuş olur; ve karşı 
duranlar kendi aleyhlerine hüküm alırlar. Çünkü hükümdarlar 
iyi işe değil, fakat kötü işe korkuludurlar. Ve hükumetten 
korkmamak ister misin? iyi olanı yap ve onun tarafından 
metholunursun;· çünkü sana Allahın hizmetçisidir. Fakat kötü 
olanı yaparsan, kork; çünkü kılıcı boş yere taşımıyor; çünkü 
Allahın hizmetçisidir, kötülük yapana gazap için intikamcıdır. 
Bunun için yalnız gazaptan ötürü değil, fakat vicdandan ötürü de 
tabi olmak lazımdır. Çünkü bunun için de vergiler eda edersiniz; 
çünkü daima gayretle devam ederek tam bu iş için Allahın 
hizmetçileridirler. Vergi hakkı olana vergiyi, gümrük hakkı 
olana gümrüğü, korku hakkı olana korkuyu, hürmet hakkı olana 
hürmeti, cümleye haklarını eda edin.'•137 

Paulus'un bu görüşleri, Orta Çağ siyasal düşüncesinde 
sıklıkla tartışılan bir dizi konuyu gündeme getirmektedir. 
Bunlardan ilki, dünya üzerindeki her türlü siyasal iktidarın 
Tanrı'dan kaynaklandığı; ikincisi, her türlü otoriteye itaat 
etmenin Tanrısal bir yükümlülük olduğu; üçüncüsü de, dünyevi 
otorite ile Hıristiyan inancının kabul ettiği Tanrısal (ruhani­
kutsal) otorite arasındaki ilişki sorunudur. 

Hıristiyanlığın "insan doğası" hakkındaki kabullerine 
göre, "bu dünya 'daki yaşam, günahkar insana verilmiş bir 
cezadır. İnsan, yaşadığı süre boyunca, " Aden'den (Cennet'ten)" 
kovulmasına neden olan ilk güpahın cezasını çekecektir. Bu 
nedenle, yeryüzündeki her türlü siyasal iktidar, Sabine'ın de 
belirttiği gibi, "insan günahının zorunlu bir sonucudur; 
yöneticinin işi kötüyü bastırmak ve iyiyi güçlendirmektir."138 

137Rornalılara, 13:1-7 (s.165). 
138sabine ve Thorson, A History of Political Thought, s.176. 

1 10 



Buna karşılık, siyasal iktidarın gerçekleştirmek, 
desteklemek ya da güçlendirmek için uğraşhğı "iyi" ile baskı 
al tına almak istediği "kötü" neye göre tanımlanmaktadır? 
Paulus, bütün iktidarların Tanrı'dan kaynaklandığını (omn is 
potestas a dea), Tanrı'dan kaynaktanmayan iktidar olmadığını 
(non est enim potestas n is i  a Dea), bütün iktidarların Tanrı'nın 
hizmetçisi olduklarını belirttiğine göre, burada sözü geçen "iyi" 
ile "kötü" kavramlarının Tanrısal bir irade tarafından 
belirlenmiş olmasını, düşünmek gerekmektedir .  Hıristiyanlığı 
resmi din olarak kabul etmesinden önceki Roma düzeni, 
imparatorluk dönemiyle pratikte çok fazla bir önemi kalmamış 
olsa da, yöneticinin otoritesinin toplumdan kaynaklandığını, 
dolayısıyla, "iyi" ve "kötü" ayrımının Roma toplumunun, 
iradesine göre belirlendiğini kabul ediyordu. Bu yüzden 
Hıristiyan öğrtesinin Paulus'la birlikte geliştirdiği siyasal 
iktidara bakış biçimi ise, her siyasal iktidarın gerisinde bir 
kutsal iradenin belirleyiciliğine inandığından ötürü, yerleşik 
Roma iktidar anlayışına ters düşen bir öğe içeriyordu. 

O halde, Hıristiyanlığın kabul ettiği anlamda, Tanrı 
iradesine aykırı işler yapan, yani iyi ile kötüyü Tanrı iradesine 
göre değil de, kendi iradesine göre tayin edip davranan bir 
yöneticiye de itaat edilecek midir? Bu sorunun yanıb, "evet"tir. 
Ama, sistematikleştirilmemiş düşüncelerden oluşan başlangıç 
evresinde, lsa ve Paulus'un bazı ifadeleri, bu "evet" yanıtının 
pek de mutlak olmadığını göstermektedir. Roma devletinin 
pagan niteliği karşısında, kendi inançlarını korumak için 
devletin iktidar alanına giren işlerden kendilerini mümkün 
olduğunca dışarda tutmak, ilk Hıristiyanlarda en doğru 
tutumdu. Bunun bir uzantısı olarak, lsa, "Eğer kardeşin sana 
karşı günah işlerse, git, yalnız onunla senin aranda kabahatini 
kendisine göster; seni dinlerse kardeşini kazandın. Fakat seni 
dinlemezse, yanına bir ya da iki kişi daha al da, . . .  her söz 
sabit olsun. Ve eğer onları dinlemek istemezse, kiliseye söyle. Ve 
eğer kiliseyi de dinlemek istemezse, o sana pagan ve vergi 

111 



mültezimi gibi olsun"1 39  diyerek, Hıristiyanların kendi 
ara lar ı ndaki  i h t i laf lar ı  pagan Roma d ev let in in  
mahkemelerine götürmemeleri gerektiğini buyurmuştur. Bu 
durum, Kilise'nin cemaat içi işlerde ve ruhani sorunlarda yetkili 
kılınmasının bir kanıtıdır. Ama, şimde de, Kilise ile devlet 
arasındaki ilişkilerin niteliği konusu gündeme gelmektedir. 

3. Dünyevi ve Ruhani iktidar Ilişkisi 

Hıristiyanlık, güçlü bir hukuk ve idare sistemine sahip 
bir devlet örgütlenmesinin, Roma İmparatorluğu'nun egemenlik 
alanına giren topraklar üzerinde ortaya çıkmış bir inanç sistemi 
olarak, başlangıçtan itibaren, kendi Tanrısal iktidar (Tanrısal 
egemenlik ya da, Kitabı Mukaddes' teki deyişle, " Allahın 
melekutu" ) anlayışı ile kendi dışındaki bir başka inanç 
sistemine dayanan "dünyevi iktidar" arasındaki ilişkilerin 
ni teliği üzerinde durmak zorunda kalmıştır. Bir bakıma 
Hıristiyanlığın doğuşundaki toplumsal koşulların dayattığı bu 
zorunluluk karşısında, Hıristiyanların, başl<mgıçta, pagan 
Roma devletinin kendi cemaatlerindeki "ruhani" sorunlara 
karışmamasını istediklerini ve bu yönde davranmaya 
çal ı ş tıklarını bilmekteyiz .  Bu durum, zaman içinde, 
Hıristiyanlığın kurumlaşmasıyla ve  Kilise'nin d ünyevi iktidar 
üzerinde de egemen olduğu anlayışına doğru evrilmiştir; ama, ilk 
Hıristiyanların Roma devletiyle ilgili sorunları karşısında 
geliştirilen bazı görüşler, Hıristiyanlığın, din ve devlet işlerini 
birbirinden ayırmaya olanak verici bir inanç sistemi olduğu 
yolunda yaygırı kanaatıerin oluşmasına neden olmuştur. 

Bu kanaatın desteklenme:::oine yönelik kanıtlardan en 
ünlüsü lsa'nın şu sözüdür: "Kayzer"e (Roma lmparatoruna) vergi 

139 Matta, 18:1 5- 1 7  (s.20). St. Paulus'un da aynı yönde sözleri vardır: 
Korintoslulara, 6:4-7 (s.172). 

112 



vermenin "caiz" olup olmadığını soranlara 1 40 lsa, "Bana vergi 
parasını gösterin. Ve lsaya bir dinar getirdiler. lsa da onlara 
dedi :  Bu suret ve yazı kimindir? Onların Kayserin, dediler. O 
vakit lsa onlara: Öyle ise, Kayserin şeylerini Kaysere, ve 
Allahın şeylerini Allaha ödeyin, dedi ."141 lsa'nın bu deyişi ile 
Paulus' tan yukarıda aktardığımız parçada yer alan, "vergi 
hakkı olana vergiyi, gümrük hakkı olana gümrüğü, korku hakkı 
olana korkuyu, hürmet hakkı olana hürmeti, cümleye haklarını 
eda edin" sözü, Hıristiyanlığın dünyevi ve ruhani iktidar 
alanlarını birbirinden ayn tutmak istediğinin kanıtları olarak 
gös-terilmektedir. Böylece, dünyevi işlerde siyasal iktidara, 
onun yaptığı yasalara, ruhani işlerde Tanrı iradesine, Tanrı'nın 
kurallarına itaat etmek, Hıristiyanlığın temel kabulü 
olmaktadır. 

Ancak, dünyevi iktidarların tümünün kaynağının Tanrı 
olduğu, her "hükumet"in tanrı'nın hizmetçisi olduğu, kurtuluşun 
"Allahın melekutu" ile sağlanacağı gibi inanç öğelerine 
baktığımızda, bu ayrımın pek de mutlak olmadığını düşünmek 
mümkündür. Burada, dünyevi ve ruhani iktidarlar arasındaki 
ayrımın ve ilişkinin tesbitinde öne çıkan iki temel sorun vardır: 
Dünya üzerindeki yaşamda barışı, düzeni, güvenliği ve adaleti 
sağlamak; ruhani alanda ise, "günahkar" bir varlık olan insanın 
Tanrı ile ilişkilerini "ebedi kurtuluş"un gerçekleşebilmesi için 
düzenlemek. 

Hıristiyanlığın Roma İmparatorluğu içindeki 
serüvenine baktığımızda, başlangıçta bu iki işin ayrı ellerde 
toplanmasına rıza gösteren uzlaşmacı bir tavrın geçerlik 
kazandığını görmekteyiz. Buna göre, barışı, düzeni, güvenliği ve 
adaleti sağlamak gibi "dünyevi" işler Roma İmparatorluğu'nun 
yöneticilerinin görev alanına girerken, ruhani işlerde Kilise'nin 

1 40soranlar, Isa'yı tuz;ıp;;ı düşürüp, kandırarak, a gzından laf alarak \"kalatmak isteyen Perisill'r ile Hirodesilerdir. 
41Matta, 22:19-20 (s.25); Markos, 12:1&-17 (s. 49); Luka, 24-25 (s.84). 

113 



yetkili ve g örevli o lduğu kabul edi lmişt i . Roma 
İmparatorluğu'nun Hıristiyanları kovuşturmaya ve onlara 
zulmetmeye başladığı 1 .5. III. yüzyıl ortalarına kadar, bunun 
böyle sürdüğü söylenebilir. Bu bağlamda, özellikle ilk 
Hıristiyan cemaatlarının Roma ülkesi üzerindeki egemen 
iktidara karŞı çıkan, düzen karşıtı, "anarşik" eğilimlerine 
karşı, her türlü iktidarın Tanrı'ya hizmet ettiği ve iktidara 
(devlete) itaatın Tanrısal bir ödev olduğu .fikrinin Paulus 
tarafından vurgulanması anlamlıdır. Yine bu bağlamda, "kötü 
yöneticinin günahkarlığın cezası olduğu ve dolayısıyla ona da 
i taat edilmesinin zorunlu olduğu"142 anlayışı da dikkati 
çekmektedir. 

II. KİLiSE'NİN ÖZERKLiGİNİN PEKİŞMESİ 

Her şeye rağmen, Hıristiyanlığın siyasal iktidarı 
meşrulaştırma biçimi ile dünyevi iktidarı simgeleyen Roma 
İmparatorluğu'nun kendi iktidarını meşrulaştırma biçimi 
arasında bir gerilim bulunmaktaydı. Bu gerilim, iktidarın 
Tanrısal meşruluğunun Roma devleti tarafından kabul edilmemiş 
olmasından kaynaklanmıştı. Nitekim, Roma'nın içine düştüğü 
bunalımlardan, ortaya çıkan kötülüklerden, Roma'yı koruyan 
tanrıları kızdırmış olduğuna inanılan Hıristiyanlığın sorumlu 
tutulması ve sonuçta, 1 .5 .  III .  yüzyıl ortalarından itibaren 
Hıristiyanlığa karşı yoğun bir zulüm hareketine girişilmesi bu 
gerilimin bir ürünüdür denilebilir. Buna karşılık, lmparator 
Constantinus'un Hıristiyanlığı kabulünden öner gerçekleştiği 
söylenen ve yukarıd a anlattığımız o laylar,  Roma 
İmparatorluğu'nun kendi iktidarının meşrulaşbrma biçimini, l .S .  
313 tarihinden i tibaren, Hıristiyanlığın anladığı anlamda bir 
tek-tanrılı dinsel inanç sistemiyle temellendirmeye başlandığı 
görülmektedir. Constantinus'un Hıristiyanlığı kabulü, I .  

142Sabine ve Thorson, , s.178. 

114 



Theodosius'un Hıristiyanlığı resmi din haline getirmesi, 
Kilise'nin İmparatorluk içindeki "dünyevi" gücünü artırmış ve 
giderek Kilise'nin kendisi devlet haline gelme yoluna 

1 
girmiştir. Başlangıçtan beri, Hıristiyan cemaatlarının dünyevi 
işleriyle ilgilenmiş olan Kilise, I. Theodosius'la birlikte giderek 
güçlü bir biçimde devlet yaşamına ağırlığını koymuştur. Bunda, 
İmparatorluğun, özellikle V. yüzyıl başlarından itibaren 
paganlara karşı yürüttüğü Hıristiyanlaştırma hareketinin 
büyük rolü vardır ve bu hareket, zaman içinde, paganların 
yanında, Kilise'nin resmi öğretisi dışındaki sapkın Hıristiyan 
tarikatlarını da kapsamış ve Kilise'nin gücü iyece 
pekiştirilmiştir. Buna karşılık, Theodosius zamanında iyice 
güçlenen Kilise ile Roma devleti arasındaki ilişki, devlet 
örgütlenmesinin temel kurum ve kurallarını derinden 
etkilememişti. Cornell ve Matthews'un deyişiyle, "Kilisenin 
kazandığı üstünlüklere ve bazı piskoposları�ı çok büyük 
yetkisine karşın, geç Roma devletinin anayasal yapısında 
resmen tanınmış bir durumu yoktu. Kilise'nin imparatorluk 
yönetimiyle ilişkisi, ayrıcalıklı ve iyi örgütlenmiş bir baskı 
grubunun ilişki olarak kaldı."143 Roma devletinin V. yüzyıldan 
itibaren hızlanan çöküşü ise, bu "baskı grubu ilişkisi"ni 
değiştirdi ve Hıristiyanlığın kendi siyaset felsefesini 
oluşturması gündeme geldi. 

A. Patristik Düşünce 

Kilise'nin o dönemdeki ileri gelenlerinin, her biri 
Kilise tarafından kanonize edilmiş ( canonisatio), ,; a z  i z "  
(sanctus, saint) sayılmış olanların bu girişimlerinin tümüne 
"Patristik Felsefe" (ya da "Kilise Babaları"nın öğretisi) denir. 
Hıris tiyan öğretisini Antik felsefenin kavramlarıyla 
biçimlendirmek ve Hıristiyanlığa metafizik, ontolojik bir temel 

143comell ve Matthews, Roma Dünyası, s.198. 

115 



kazanduarak sistemli bir dünya görüşü ortaya çıkarmak 
amacıyla, IL-VI. yüzyıllar arasında giderek yoğunlaşan bu 
girişimler arasında en ünlüsü Kuzey Afrika'lı piskopos 
Augustinus'unkidir. Bununula birlikte, Augustinus'un görüşlerinin 
içinde oluştuğu bağlaını belirlemek ve onun düşüncelerini daha 
iyi anlayabilmek için, Patristik Felsefe'nin oluşum sürecine 
dönmek ve üzerinde yoğunlaşılan sorunlara kısaca değinmek 
yerinde olacaktır. 

Patristik felsefenin kökeni, Hıristiyanlığa ve 
Hıristiyanlara karşı acımasız bir kov uşturma yürü ten 
Romalıların suçlamalarına cevap olsun diye yazılan Apologia 
(Savunmalar) olarak belirtilebilir .  Bunların ilk örneklerinde, 
Hıristiyan teolojisine ilişkin sorunlar yanında, dünyevi iktidar 
ile Kilise arasındaki ilişkilerin tartışıldığını da görmekteyiz. 

Genelde Paulus'un siyasal iktidar ile ilgili görüşlerinin 
tekrarlandığı Partristik düşüncenin ilk düşünürlerinden biri 
sayılan Antakya'lı Thomas ( I I .  yüzyıl), Kayzerin Tanrı 
olmadığını, dolayısıyla ona ibadet edilemeyeceğini ama, Tanrı 
tarafından iktidara yerleştirilmiş olduğunu, bu yüzden de meşru 
ve itaati haketmiş bulunduğunu söyler. 

Patristik felsefenin en ünlülerinden Kartaealı 
Tertullianus (155-220) ise, Hıristiyan inancının antik pagan 
kültürü üzerindeki üstünlüğünü vurgular. Hıristiyanlığın bu 
üstünlüğü nedeniyle, Antik Çağ pagan kültürünü temsil eden 
"felsefe"ye gereksinmesi yoktur. Hıristiyanlığı felsefi temellere 
oturtmaya kalkmak doğru değildir. Tertullianus, inancın akılla 
ilgisinin bulunmadığı kanısındadır ve Hıristiyanların kendi 
inançlarına olduğu gibi sahip çıkmalarını ister. Bu çerçeve 
içinde, siyasal iktidarların, Roma devletindeki iktidarlar da 
dahil olmak üzere, Tanrı'dan geldiğini, ama Hıristiyanlığı 
benimsememiş bu iktidarların Tanrısal nitelik taşımadığını, 
yani bir yüceliğe, kutsallığa sahip bulunmadığını ileri sürer. 
Tertullianus'un bu görüşleri, dünyevi ve ruhani (kutsal) iktidar 
ayrımının belirginleşmekte olduğunun işaretidir. Bu ayrımı 

116 



yapan Tertullianus, Roma İmparatorluğu'nun yıkılmasının, pax 
romana'nın (Roma Barışı'nın) bozulmasının dünyanın sona ermesi 
demek olacağını kabul eder ve iktidar Hıristiyanlaşmamış olsa 
da, Roma'nın esenliği için Tanrı'ya dua eder. Amaç, bir yandan, 
Hıristiyanlığın Roma devletinin varlığı için bir tehlike 
olmadığını kanıtlamak, diğer yandan da Kilise'nin özerkliğini 
güvence altına almaktır. 

Buna karşılık, İskenderiyeli Clementus(150-215) ile 
öğrencisi İskenderiyeli Origenes (185-250) ise, Hıristiyanlığın 
felsefi olarak temeliendirilmesi gerektiğini belirtmişler ve Eski 
Yunan felsefesini, özell ikle de Platon'u kullanarak 
Hıristiyanlığın felsefi temellere oturtulmasına çalışmışlardır. 
Platon'un öğretileriyle Stoacı ahlak anlayışını Hıristiyanlığı 
temellendirmekte kullanan Clementus, Protreptikos (Öğüt),  
P a i d o g o g o s  (Öğretmen) ve S tromateis ( Derlemeler) a d l ı  
üçlemesiyle ünlüdür. B u  üçlü, aynı zamanda, Tanrı'ya ulaşmanın 
üç aşamasını temsil etmektedir: Anlamayı amaçlayan iman 
aşamasından aklı yolunda saptıran tutkunun baskı altına 
alınması aşamasına ve oradan da son aşama olan Tanrı ile vecd 
haline gelip birleşmeyi simgelemektedir. Toplum yaşamı ile 
ilgili olarak, yoksulların tefeciler tarafından talep edilen 
yüksek faiz oranlarına karşı dayanıksız olduklarını ve  
kentlerde meydana gelen birçok yağmalama ol;ıyının ardında 
bunun yattığını kabul eden görüşleri, Kilise'nin her türlü 
tefeciliğe karşı kesin yasakçı bir tavır almasına neden olmuştur. 
Belki bundan da önemlisi ise, Platon'un Politikos (Dev le t  
Adamı) adlı yapıtından aldığı kralın "adalet dağıtıcısı" 
olarak "yaşayan yasa"yı (nomos empsychos, lex animata) temsil 
ettiği görüşünü Eski Yunan düşüncesinden Iustunianus'un 
yasalarına ve oradan da ortaçağ Batı dünyasına taşımış 
olmasıdır. Kralın "yaşayan yasa" olarak görülmesi, özellikk 
yazılı yasaların sınırlayıcılığından kurtulan bir yöneticinin 
"iyi"yi gerçekleştirmek için özgürce davranabilmesi anlamına 

117 



geldiği için önemlidir. Yoksa, burada sözü edilen, tek kişinin 
keyfi yönetimi anlamında bir tiranlık değildir. 

C l e mentus ' u n  og renc ı s ı  v e  İ s k e n d e r i y e  
piskoposluğundaki halefi Origenes,144 babasının İskenderiye'de 
paganlar tarafından, 203 /4 yılında "şehit" edilmesinin de 
katkıda bulunduğu bir tavırla, pagan kültürüne karşı çıkmıştır. 
Bu'na karşılık, aldığı eğitim Origenes'e Antik Çağ felsefesi 
üzerinde çağdaşlarını hayran bırakan bir nüfuz sağlamıştı. 
Origenes, bu dünya ile öbür dünya, dünyevi varoluş i le 
Tanrısallık arasında kurulan kesin karşıtlıkları kabul etmez. 
Ona göre, değişmez, aşkın ve iyi olan Yaradan, kendisini 
sevrneleri için özgür akılcı varlık olan insanı yaratmıştır. Tanrı, 
bu dünyayı bir disiplin alanı olarak yaratmıştır. Bu dünya, 
güzelliği ve düzeni ile yaratıcısının iktidarını ve görkemini 
yansıtmaktadır. Ama, aynı zamanda, yine bu dünyada 
belirsizlikler ve acı da vardır. Çünkü ruhlar, bu dünyanın gerçek 
evleri olmadığını, gerçek evlerinin daha yüksek bir dünyada 
bulunduğunu farketmelidirler. Felaketler ve diğer kötülükler, 
Tanrı tarafından, ruhların nihai kaderlerini maddecilikte 
görmelerini önelemek için oluş turulmaktadırlar. Ancak, 
Tanrı'nın iyiliği ve tazeleyici ateşi umutsuzluğu yoketmektedir. 
Sonuçta herkes ve herşey kurtuluşa erişebilecektir. Hatta, 
bozulmuş bir melek olan Şeytan'ın bile kurtulma olanağı vardır. 

Bu görüşlcriyle, sadece seçilmiş ruhların kurutulacağı 
tü'ründen bir ayrımcılığı reddeden Origenes, siyasal iktidar ile 
ilgili görüşlerinde, Platoncu geleneği takip eder. Platoncu 
temaları kullanarak, bu dünyadaki kötülüklerin ya kötü 
kullanılmış özgür tercihierin bir ürünü olarak görülebileceğini, 
ya da dünyayı meydana getiren farklı öğelerin işievlerindeki 
çeşitlilik ile açıklanabileceğini kabul eder ve böylece organik 
toplum anlayışına yakınlaşır. Siyasal erk, tıpkı insanların 

144Buradaki özet, esas olarak, Clıadwick ve Evans'ın Atlas of the Christian 
Church adlı yapıtma dayanmaktadır (s.22-23). 

118 



duyu organları gibi iyi bir biçimde kullanılsın diye Tanrı 
tarafından verilmiştir. İktidarların kötü kullanılması Tanrısal 
cezayı gerektirir ama iktidarların Tanrı'dan geldiğini ortadan 
kaldırmaz .  Dolayısıyla,, kö tü de olsa, iktidariara i taat 
gereklidir. 

Bu görüşleriyle dünyanın dirlik ve  düzen içinde 
olmasını savunmak isteyen Origenes'in siyasal düzenle ilgili 
görüşleri bir başka açıdan da dikkat çekicidir. Roma İmparatoru 
Augustus'un, "İsa'nın barış müjdesinin ileri sürüldüğü bir 
zamanda [imparatorluk içinde-dünyevi] barışı sağlamış 
olmasını Tanrı'nın özel bir lü tfu olarak gören, 1 70 yılı 
dolaylarında Sardes piskoposu olan Mel i tos"un görüşleri 
Origencs'i etkilemiştir. İmparatorluğun barışı korumasını 
Tanrı'nın lütfu olarak kabul eden Melitos'un görÜşünü çağrıştırır 
bir biçimde, Origenes, bir Hıristiyanın barış için. savaşıp 
savaşamayacağı sorusuna şu cevabı verir: " Hıristiyanlar 
çarpışmak için silahlanamazlar ama imparatorluğun adil 
savunucuları için içtenlikle dua. ederler. "1 45 Hıristiyanların 
kamusal işlerden uzak durmaları gerektiği inancının sürmekte 
olduğu bir dönemde, Origenes, kurulu devlet düzeninin Tanrı 
adına savunulmasını bu sözlerle ifade edebilmiştir. 

Patristik felsefe bağlamında, Augustinus'tan önce 
dikkatleri çeken bir diğer düşün ür, Kilise'nin ilk tarihçisi 
olarak kabul edilen Caeserea piskoposu Eusebios'tur (263-339) . 
İ mparator  Constan tinu s ' un ve Hır is tiyan Roma 
İmparatorluğu'nun ilk ve  en öndegelen savunucusu olan E use bios, 
"bir bilgin, kronikçi ve Kilise tarihçisi olarak, Constantinus'un 
saltanatını, insanlık tarihinin doruk noktalarından biri, Eski 
Abit' teki kehanetlerin gerçekleşmesi olarak" görmüştü . l 46 
Dahası, monarkın Tanrı'nın sureti olduğu yolundaki Helenistik 

' l45clıadwick, "The Cluistüın Dol'trine", s.17. 
146n. M. Nkol, "[3yzantiııe Political Tlıouz,ht", J. H. Burns ed., The Cambridge 
History of Mcdicval Political Tirought, içinde, s.52. 

1 19  



kuramı değişen koşullara uyarlamış ve Constantinus'un 
imparatorluğunu, Gök Krallığı'nın dünya üzerindeki yansıması 
(mimesis) olarak düşünmüştü. Eusebios'a göre, tek bir Tanrı 
olduğu gibi, imparator da tekti. Geçmişteki pagan Roma 
imparatorları egemen ve tanrısaldı. Hıristiyan imparator ise 
efendiydi, Tanrı değil. Yine de, bütün imparatorluk iktidarı 
Tanrı'dan geliyordu ve Eusebios'a göre, "Constantinus, Kutsal 
Kelam, [Logos] yoluyla, Tanrı ile özel bir ilişki içindeydi. O, 
Tanrı'nın dostu, Kelamın yorumcusuydu.''147 "Constantinus, . . .  
'Tanrı bilgisinin öğretmeni'ydi."l48 Eusebios'un kuramma göre 
Hıristiyan imparatoru yönlendiren Tanrı'nın Kclarnı'dır v e  
göğün üstün ve mükemmel düzenini yansıtan bir monarşinin başı 
olarak imparator, Tanrı'nın yeryüzündeki vekilidir. Bilgelik, 
iyilik, adalet, cesaret, insanseverlik ve imanlı olmak (eusebeia) 
gibi nitelikler imparatora aittir. tınparatorun 'bu niteliklerini 
vurgulayan Eusebios, ayrıca, Constantinus'un kişisel olarak 
Tanrı ile yakın ve doğrudan bir ilişki içinde olduğunu da ileri 
sürmüştür. 

· 

Eusebios'un bu görüşleri, kendisinden önceki Kilise 
Babalarının görüşlerinden, en azından bir noktada büyük ölçüde 
ayrılır. Eusebios, imparatora bir kutsallık atfetmekle, devletin 
kiliseye karşı üstünlük iddia etmesinin haklılaştırıldığı bir 
temel hazırlar. Bu nedenle de, XL yüzyıldan sonra ortaya 
çıkacak Batı ve Doğu Ki liselerinin, Kataliklik i l e  
Ortodoksluğun ayrışmasından sonraki gelişmeleri hesaba 
katarak söylersek, Eusebios'un görüşleri daha çok Doğu 
(Ortodoks) Kilisesi üzerinde etkili olmuştur. Daha yalın bir 

147Ibid., s. 52. 
1 48John Procope, "Greek and Roman Political Theory", J. H. Burns, ed., T h e  
Cambridge History o f  Med ieval Political Thought, içinde, s .  35. 

120 



deyişle, Eusebios, yukarıdaki görüşleri nedeniyle Bizans siyasal 
düşüncesinin kurucularmdan sayılmaktadır.149 

Patristik düşüncenin, Augustinus'tan önceki son ve 
önemli ismi, Milano piskoposu Ambrossius'tur (340-397). Bir 
praetor oğlu olarak dünyaya gelen Ambrossius, yukarıda ele 
aldığımız Eusebius'tan farklı olarak, Kilise'nin üstünlüğü 
yönünde görüşler geliştirmiştir. 

A mbrosius'un görüşleri, döneminde, Kilise i le 
lmparatorluk arasındaki ilişkilerin niteliğini belirleyici 
olaylardan bazıları etrafında anlatılabil ir. Bunlardan biri, 
Roma imparatorlarının, Hıristiyan olduktan sonra da 
korudukları, pagan geçmişlerinden gelen pontifex maximus (en 
yüksek başkahin-[imparatorlarm Hıristiyan olmalarmdan 
sonra] en üstün piskopos) ünvanını bırakmalarıdır. 382 tarihinde, 
lmparator Gratianus'a papahk giysileri sunmak üzere bir ·heyet 
gelir ve Gratianus giysileri, yani papa olmayı reddeder. 
Gratianus'un bu davranışı, doğrudan piskopos · A mbrosius'un 
etkisi altındadır. Yine Gratianus, IV. yüzyılda, geçmişin pagan 
tapınaklarını kapatan, paganları Hıristiyan yapmaya yönelen 
imparator uygulamalarmı sürdürmüş ve Senato'daki Zafer 
Sunağı 'nı kaldırmış tı .  Pagan senatörlerin Symmachus 
önderliğinde sunağın ve pagan kültleFine ait vakıflarla 
gelirlerinin restorasyonunu da içeren talepleri, karşılarında 
Ambrosius'u buluyordu. Ambrosius'a göre, Roma devletinin artık 
Hıris tiyanlaşma yolunda i lerleyen dinsel temelleri 
tehlikedeydi. Pagan teleplerinin sözcülüğünü üstlenmiş olan 
kahin Symmachus, imparatorun kişisel olarak seçtiği din (yani, 

1 4 9 B urada ele almayacagıınız B izans siyasal dü�üncesi ve B izans 
tarihi için bkz.  G.L.  Seidler, Bizans S iyasal Düşüncesi, çev.  Mete 
Tunçay, Ankara, SBF yay. ,  1980; Ernest Barker, Bizans Toplumsal 

ve Siyasal Düşünüşü,  çev. Mete Tunçay, Ankara, Dost yay., 1982;  
Georg O s trogorsk y ,  Bizans Dev leti Tari h i ,  ç e v .  Fikret l§ıltan, 
Ankara, T ıK yay., 1 98 1 .  

121 



Hıristiyanlık) ile İmparatorluğun kamusal olarak benimsedği 
din (paganlık) arasında ayrım yapıyor ve Constantinus'un 
Hıristi yanlığı seçmekle birlikte, imparatorluğun dinini 
koruduğunu belirtiyordu. Bu talebin kabulü halinde, özellikle 
vakıflarla gelirlerinin restorasyonu halinde, imparatorun kişi 
olarak Hırist.i.yan olmasına karşılık, Hı ristiyanlığın 
gelişmesinin engelleneceğini gören Ambrosius, pagan taleplerine 
karşı çıkarak, imparatorun kafir kültlerini hiçbir biçimde 
cesaretlendirmemesi gerektiğini söyledi. İmparator, Tanrı'nın 
yeryüzündeki vekili olarak, Tanrı iradesinin gereklerini 
yapmak zorundaydı ve bunu söylerken de, imparatorun kişisel 
imanına güveniyordu. 

Bir sonraki olay, Callinkum meselesidir. Bu kentin 
piskoposuna, açıkça piskopos tarafından kışkırhldığı bilinen bir 
karışıklık sonucunda Hıristiyanlar tarafından tahrip edilmiş 
olan bir sinagogun yeniden inşa edilmesi ve Yahudi mallarının 
geri verilmesi, İmparator Theodosius tarafından emredHmişti. 
Ambrosius bu emre karşı çıkar. "Hangisi daha önemli: disiplin 
gösterisi mi yoksa din davası mı?" diye sorari SO ve bir 
Hıristiyan olarak imparatorun ikinciye ağırlık vermesi 
gerektiğini söyler ve imparatoru emrini geri almaya zorlar. Bir 
diğer olay da, Thessalonika'da (bugünkü Selanik) askerlerine 
yaptırdığı katliamdan sonra, Ambrosius'un İmparator 
Theodosius'a tövbe ettirmesidir. 

Ambrosius'a göre imparator, diğer bütün hıristiyanlar 
gibi, "Kil ise'nin oğlu" dur ve dolayısıyla, Kilise'nin içindedir, 
üstünde değil. Dolayısıyla, imanla ilgili konularda yetkili olan 
piskoposlardır, imparatorlar değil. Sabine'ın aktardığına göre, 
Ambrosius, laik alanda imparatorun 'yetkisini kabul eder, hatta 
Kilise'nin sahip olduğu toprakların mülkiyeti J.e imparator 
otoritesine tabidir ama, Kilise binaları Kilise'nindir.ıs ı  

1 5�arkus, "1be Latin Fathers", s.96. 
lS ISabine ve 1borson, A History of Political Tlıought. s. 1 83. 

122 



Ambrosius, Cicero'nun De officiis (Görevler Üzerine) 
adlı yapıtını model alarak yazdığı De officiis ministrorum 
(Yöneticilik Görevleri Üstüne) adlı yapıtında Stoacı düşünceleri 
geliştirir ve Hıristiyanlığın ahlak ve siyaset kurallarını felsefi 
temellerine oturtmaya çalışır. Akla ve doğaya uygun bir 
yaşamın erdemli yaşam olduğu yolundaki Stoacı anlayışı 
sürdüren Ambrosius, "adaletin temeli imandır" diyen Cicero'yu 
izler. A ma, Cicero için "iyi inanç" diye tanımlanan "iman", 
Ambrosius için "İsa'ya güvenmek" biçimini alır. Yine Stoacı 
" insa nların kardeşliği"  anlayışı ,  yerını " Hırist iyan 
cemaati"nin dünya ölçeğinde (yani, öncdikle Roma 
İmparatorluğu kapsamında) yaygınlaşmasına bırakır .  
Böylelikle, Ambrosius, Roma İmparatorluğu'nu kökten 
Hıristiyan bir toplum olarak görür ve de Kilise'nirı bu devletteki 
kamusal yaşamı ve kurumları biçimlendirmekle görevli olduğu 
anlayışına ulaşır. 

B. "Tanrı Devleti" : Augustinus * 

Patristik düşüncenin en ünlü ismi, Ambrosius'un 
öğrencisi ve onun etkisi altında Hıristiyanlığı seçmiş olan 

·
su bölümün başında verilen kaynaklar yamnda, özel olarak St. Augustinus'un 

düşüncelerinin incelenmesinde başvurulan kaynaklar şunlardır: St .  
AUGUSTINUS, The Confessions, Ing. çev. E. B .  Pusey, The City o f  God, Ing. çev. 
M. Dods, On Christian Doctrine, Ing. çev. ]. F. Shaw, ed. R. M. Hutchins, Chicago, 
Encyclop�dia Britannica, Ine. ve The University of Chicago, 1 952; St. 
AUG USTINUS, "Tanrı Devleti'nden Seçme Parçalar", çev. Mete Tunçay, Mete 
Tunçay, der., Batı'da Siyasal Düşünceler Tarihi, Cilt 1, içinde, s. 31 1 -332; Emest 
BARKER, "St. Augustine's Theory of Society", E, BARKER, Essays o n 
Govemment, Oxford, Ciarendon Press, 1 51 ,  s.234-269; P. R. L .  BROWN, "Saint 
Augustine", Beryl Smalley, ed., Trends in Medieval Political Thought, Oxford, 
Basil Blackwell, 1965, s.22-21 ; Ernest L. FORTIN.. "St. Augustine, 354-430", Leo 
Strauss ve Joseph Cropsey, ed., History of Political Phlisophy, Chicago, Rand 
McNally and Co., 1972, s.151- 181; Reinhold NIEBUHR, "Augustine's Political 
RE>.alism", R. Niebuhr, Christian Realism and Political Problems, London, 
Charles Scribııer's Sons, 1953, s.1 19-146; Henry PAOLUCCI, ed., The Political 
Writings of St. Augustine, Chicago, Gateway Editions, 1 962. 

123 



A ugustinus' tur (354-430). Augustinus'un önemi, Kilise 
Babaları'nın düşüncelerinde görül en antik felsefenin 
kavramlarıyla Hıristiyanlığı felsefi olarak temellendirme 
girişimlerinden en sistematik olanını ortaya koymuş olmasında 
yatmaktadır. Ayrıca, Roma'nın yıkılıp yerini yeni bir toplum 
düzeninin (feodalitenin) alacağı bir çağ dönümünde yaşamış 
olması, görüşlerinin Katolik Kilisesi'nin resmi öğretisi olarak, 
yüzyıllarca kabul görmesi de Augustinus'un önemini 
artırmaktadır. 

1.  Augustinıts 'ım Yaşamı ve Yapıtları 

Aurelius Augustinus, 13 Kasım 354 tarihinde, bugün 
Cezayir'in doğu sınırında bulunan Roma eyaleti Numidia'nın 
küçük bir kentinde, Tagaste'da dünyaya gelmişti. Zengin bir 
adam olmamakla birlikte Roma yönetiminde memur olan ve o 
tarihlerde pagan inancına sahip bulunan babasına karşılık 
annesi Monica, daha o tarihte ateşli bir Hıristiyan olarak 
tanınıyordu. Her ikisi de büyük ihtimalle Romalı kökenierden 
gell!lekteydi ama, soylarında Numidia'nın karışmış olduğu 
sanılmaktadır. Çünkü, Augustinus'un kendisi Pön diline de 
aşinaydı. 

Çocukluk döneminde, annesi tarafından Katolik 
Kilisesi'ne Hıris tiyanlığı öğrenmesi için kaydettirilen 
Augustinus, vaftiz edilmemişti. Babası, Augustinus'un onbir­
oniki yaşlarında başladığı dilbilgisi ve edebiyat öğreniminde 
gösterdiği başarısından çok etkilendi ve oğlunun hukukçu 
olmasını istedi. 370 yılında Tagastc'lı zengin bir yurttaşın 
parasal desteğinde Kartaca'ya retorik dersleri almaya giden 
Augustinus, burada bir kadınla birlikte yaşamaya başlar; on yıl 
süren bu ilişkisinden Adeodatus adlı bir oğlu dünyaya gelir. 

1 24 



Okulda sessizliği ve çalışkanlığı ile tanınmış olan 
Augustinus, Manesciliğin1 52 etkisine kapılır ve felsefe ile dini 
uzlaş tırmaya kalkışır. 373' te öğrenimini bitiren Augustinus, 
hukuka değil, edebiyata merak salar. Tagaste 'da bir yıl 
d ilbilgisi öğretmenliği yaptıktan sonra, Kartaca'ya d önerek 
retorik öğretmeni olur. 383 yılında Roma'ya gider. Bunda, 
tu tkulu bir re tari k öğretmeni olmasının etkili olduğu 
söylenmiştir. Roma'da umduğunu bulamayan Augustinus, bir yıl 
sonra, Milana belediyesinin retorik kürsüsü başkanlığına 
geçmeyi kabul eder. 

Roma'd ayken Manesciliği terketmiş olan Augustinus, 
Milana'da piskopos Ambrosius'tan etkilenir ve Yeni-Platoncu 
metinleri okumaya başlar. 386'da, Hıristiyan olmaya karar 
verir. Annesi ve oğlunun .da içinde yer aldığı en az sekiz kişilik 
bir grupla, Katalik Kilisesi'ne girmek için, bir arkadaşının 
malikanesinde inzivaya çekilir. Burada yaptıkları felsefe 
tartışmalarının sonuçlarını Contra academicos ( Akademialılara 
Karşı), De beata vita (Mutlu Yaşam Üstüne) ve De ordine (Düzen 
Hakkınd a) adlı kitaplarda yayımlar. Daha sonra Milana'ya 
dönen Augustinus, Ambrosius tarafından vaftiz edilir. 

Hıristiyan oluşundan sonra, birkaç arkadaşı v e  
öğr�ncisi ile birlikte b i r  t ü r  manastır yaşamı sürdürmek 
amacıyla Afrika'ya dönme kararı alır. Bu arada, günümüze 
sadece Müzik Üzerine ad ını taşıyan parçası kalmış olan 
kitaplar üzerinde çalışır. Roma'ya geldiklerinden bir süre sonra, 
A frika'ya hareketlerini beklerken annesinin ölmesi üzerine, bir 
yıl kadar daha Roma'da kalır. Burada, tartışma yaratan ilk 
kitabını, Katolik Kilisesi'nin ve Manescilerin Ahlak 
Anlayış ları Üzerine adlı kitabını yazar. Ancak iki yıl sonra, 
oğlu ve arkadaşlarıyla birlikte Tagastc'ye ulaşabilir. Malını 
mülkünü satmış, gelirlerini yoksullara vermiştir. Yanındaki 
birkaç kişiyle beraber, sadece dua etmeye ve çalışmaya adanmış 

1 25  



bir manastır yaşamı sürmeye başlar. Bu grubun içinde yer alan 
oğlu, 389 yılında ölür. 

391 'de, sakin manastır yaşamı ansızın sona erer. 
Hippo'ya giden Augustinus'u, yaşlı piskopos, cemaata dahil 
olmaya zorlar. Bütün karşı çıkışına rağmen cernaata alınır ve 

piskopos tarafından rahip ilan edilir. Manastırını Hippo'ya 
nakleder. Burada, alışılmış olanın dışına çıkarak, vaazlar 
vermeye ve Afrikalı sapkın tarikat mensuplarıyla kamu önünde 
tartışmalar yapmaya başlar. 395 ya da 3�6 yılında, sonradan 
"piskopos olmanın ağır yükü" diye anacağı görevleri üstlenir. 
Otuz beş yıliıle piskoposluk yaşamında tüm enerjisini kuzey 
Afrika Katolik Kilisesi'ni savunmaya ve geliştirmeye verir. 

Yazmaya yine de zaman ayırabilen Augustinus, 397'de 
ünlü üç kitabından ilkini, De doctrina christiana'yı (Hıristiyan 
Öğretisi Üzerine) tamamlar. Aynı tarihlerde başladığı 
Confessiones (İtiraflar) 400 yılında yayımlanır. Bundan hemen 
sonra başladığı ve en büyük öğreti incelemelerinden biri olan De 
trinitate'yi (Üçleme Üstüne) yazar. 41 0 yılında Roma'nın Alaric 
önderliğindeki Vizigotların Roma'yı yağmalamasından sonra, 
Hıristiyanlığın "ebedi devlet"in çöküşündeki sorumlulukları ile 
ilgili tartışmalara katılır. Bu tartışmalar içinde, Roma devlet 
görevlileriyle, Kilise ve I mparatorluk arasındaki i lişkiler 
hakkında mektuplaşmalar da yer almıştır. Biraz da bu 
tartışmaların yarattığı düşünceler sonucunda, 413'ten itibaren, ön 
üç yıl süre ile dizi halinde yayımlanan De civitate Dei' y i  
(Tanrı Devleti Üstüne) yazar. 426 yılında Hippo Piskoposu 
olacak ardılını belirleyen Augustinus, yazdıklarında kendisini 
rahatsız eden noktaları kaydettiği S öz d e n  D ö nmeler  
(Retractions) adlı yapıtını yazmaya başlar. Bununla uğraştığı 
sırada, kuzey Afrika, İspanya'dan gelen Vanda·iların 
saldırılarına uğramıştır. lmparatorluk ordusu Hippo'ya 
çekilerek kuşatma altına alınmıştır. Vandal ordusunun 
kuşatması üçüncü ayını sürerken, 28 Ağustos 430'da Augustinus'un 
yaşamı da son bulur. 

126 



Son bulan sadece Augustinus'un yaşamı değildir. Artık 
Roma İmparatorluğu, ya da Roma Barışı (pax romana) ortadan 
kalkmak üzeredir. Augustinus'tan önceki birçok Kilise Babası, 
Roma'yı dünya düzenini sağlayan bir evrensel devlet olarak 
görmüş ve yıkılışının dünyanın sonu anlamına gelec�ği noktasına 
kadar varmışlardı . Şimdi, Roma'nın yıkılışı elle tutulur bir 
biçimde somutlaşmıştı. Böylesine kritik bir dönemde yaşamış 
olan Augustinus, Roma'nın yıkılışından sonra, Aquinum'lu 
Thomas'a kadar Katolik Kilisesi'nin resmi dogması olarak 
varlığını sürdürecek olan sistemli bir din, tarih ve siyaset 
felsefesi geliştirmişti. Augustinus'un geliş tirdiği felsefi 
görüşlerin önemi, özellikle Roma'nın yıkılışından sonraki iki 
olgu birlikte amınsandığında daha iyi anlaşılabilir. Bunlardan 
ilki, Roma'nın yıkılışından sonra, yeni bir Roma İmparatorluğu 
kurma idealinin Charlemagne'dan başlayarak Avrupa 
toplumsal-siyasal yaşantısına egemen olması ama, hiçbir 
hükümdarın bu ideali gerçekleştirememesidir. İkincisi, dünya 
düzenini temsil eden Roma'nın ihya edilmesindeki 
başarısızlığın, Kilise'nin temsil ettiği örgütle ve evrensel düzen 
ideali ile dengelenrnek istenmesidir. Dünyevi iktidarın düzeni 
sağlamada güçsüz olduğu yeri, Kilise'nin evrenselci, kutsal 
ideolojisi ve pratikleri doldurmaya çalışmıştır. 

Böyle bir bağlamda, kilise'nin dünyevi iktidar 
üzerindeki mutlak üstünlüğünü tescil eden sistemli bir felsefe 
olarak Augustinus'un görüşleri büyük önem kazanmıştır .  
Gettell 'in deyişiyle, "Augustinus'un eseri, yokolmakta olan 
antik dünyadan Hıristiyanlık dünyasına, kilise ile pagan bir 
devlet arasındaki düşmanlıktan bir Hıristiyan kilise-devleti 
içindeki birliğe doğru bir geçişi kapsamına almaktadır. nJ 53 
Burada, Augustinus'un görüşleri, din felsefesi ile tarih ve 
siyaset felsefesi olarak iki ana başlıkta incelenecektir. 

153wanlass, ed., Gettel l's History of Political Thought, s.lOO. 

127 



2. Aııgııstinıts 'ta Din ve Ahlak Sorımiarı 

"Ea'dan sonraki bütün Hıristiyanlık tarihinde sadece 
Paulus'tan sonra ikinci sırayı aldığı" söylenen 154 Augustinus'un 
dinle, Hıristiyanlıkla ilgili görüşleri, büyük ölçüde, bir dönem 
kendisinin de bir parçasının oluşturduğu Manesçiliğe, 
Akad emiacıların kuşkuculuğuna ve Yeni-Pla tonculuğun 
eleştirileri üzerine kurulmuştur. İran kökenli Zerdüşt öğretisinin 
izindeki Manesciliğin yeryüzünde kötülüğün varlığını Tanrı'dan 
bağımsızlaştıran anlayışına ve rahibin kötü karakterli bir 
adam olması halinde ayinlerin etkisiz kalacağı düşüncesine 
karşı çıkan Augustinus, aynı zamanda herkesin kendi yaşam 
biçimini seçmekte özgür iradeye sahip olduğunu ve insanın 
doğası gereği iyi bir şey yapamayacağı düşüncesini de kabul 
etmemişti .  

Augustinus'un bu karşı çıkışlarının temelinde onun Tanrı 
anlayışı bulunmaktadır. Tanrı, Augustinus'a göre tam varlıktır; 
d iğer tü m varlıklar, kendi kendilerine yetemedikleri için, 
varlığın parçalarıdırlar ve dolayısıyla da kısmen gerçektirler. 
Tanrı, ayrıca, tek bilinebilirdir; hiçbir insan onu tümüyle 
bilemeyecek olsa da. Tanrı, doğa ve İncil aracılığıyla kendini 
açığa v urmaktadır .  Doğa, Kutsal Yazılar 'daki gizl i  
anlamlardan bazılarının anlaşılması bakımından bir anahtar 
niteliğindedir ve bu da, insanın doğayı incelemesinin nedenidir. 
Örneğin İncil'de Tanrı'ya "Işık" denilmiştir; o halde ışığı daha 
iyi anladığımızda Tanrı'nın ne olduğunu da daha iyi anlamış 
oluruz. Bu nedenle, bir Hıristiyan'ın yaşamı, yalnızca ve 
yalnızca, kendi emeğinin gerisinde yatan yaratıcıyı bulma 
amacına yöneliktir. Bu bağlamda Augustirus, evrenin Tanrı'dan 
türediğini kabul eden Yeni-Platonculuğa karşı çıkar ve evrenin 
Tanrı tarafından ve onun iradi eylemi sonucunda, altı günde 

154Artz, Tiıc Min d of the Middlc Agcs, s.R4. (Augustimıs"tın din felsefesi ile ilgili 
görüşleri hakkında burada verilen özet, sözü geçen yapıta dayanmaktadır.) 

128 



yarahldığını benimser.1 55 Evrende, Yeni-Platonculuk'ta olduğu 
gibi, Tanrı'nın altında yer alan tinsel varlıklar bulunur ama, 
bunlar, zaman içinde Tanrı tarafından yaratılmışlardır. Evrenin 
kendi içinde bir istikrarı, düzeni yoktur; Tanrı, sürekli 
gözetmese, evren bir anda hiçliğe dönüşecektir. 

Kötülük, Augustinus'a göre, kendi başına varolmaz. 
Kötülük, hakiki iyiliğin yokluğu demektir. Tanrı, kötülüğün 
varolmasına izin verir çünkü ancak kötülüğün olduğu yerde insan 
iyiliğin ne olduğunu daha derinden kavrayabilir. Augustinus, 
Şeytan'a ve Tanrı'ya başkaldırmış diğer meleklerin 
varolduğuna ve bunların kötülük iç in çalıştıkianna da 
inanmaktadır. Ahlak alanında tam bir ç ilecidir. Sevgi 
ihtirasla özdeştir ve Augustinus, en yüksek yaşam biçiminin 
inzivada tefekkür demek olan manastır yaşamı oldueunu kabul 
eder. Ona göre, Tanrı'nın lütfu olmaksızın insan, ancak kötülüğü 
ister ve kötülük eder. İnsan doğası o denli kötüdür ki, Tanrı'nın 
lütfu olmadıkça, kendini kurtaracak hiçbir şey yapamaz. Sadece 
kutsal bir eylem insanı yücel tebilir. Fakat, Tanrı'nın insan 
yüreğine iyilik sevgisini koymasından sonradır ki, insanın 
yaptıkları kendi iradesine bağlı olur. 

Augustinus'un sisteminde Tanrı sadece evreni yaratmış 
olmakla kalmaz, onu sürekli denetledikten başka, istediği her 
an olayların akışını değiştirebi lir. "Mucizeler her zam<m 
mümkündür". Dolayısıyla, doğa ve doğaüstü arasında hiçbir 
ayrım yoktur. Mucizeler için özel bir açıklama gerekmez; 
mucizeler gündelik olaylara göre ne daha sıradan ne de daha 

1 55·Neden alh günde? Çünkü Tanrı yetkindir, yaphgı her şeyi de yetkin biçimde 
yapar. Alh, sayılar arasmda tüm çarpanl�rının toplamı kenJine eşit olan tek 
sayıdır: (1 x2x3=6=1+2+3) 'yetkin sayı' dır. Oyleyse Tanrı'nın da evreni bu yetkin 
zaman s üresi içinde yaratmış olması gen•kir, ne bir eksik ne  bir fazla."(Şenel, 
Siyasal Düşünceler Tarihi, s.310). Bir başka ve belki de daha temel neden ise, St. 
Augustinus'un, Kutsal Yazılar'dan (Eski ve Yeni Ahit'tcn) üstün bir otorite kabul 
etmemesidir: "Kutsal Yazılar'm otoritesinden başka hiçbir. şey kabul edilmez 
çünkü, bu otorite insan zihninin tüm güçlerinden daha büyüktür." (Artz, , s.82). 

129 



olağanüstüdür. 156 Bu düşüncelerinin uzantısı olarak, insan 
aklının özerkliğine ve nihai bilgiye sadece akılcı düşünme ile 
erişil emeyeceğine inanır.  Akıl, mutlaka imanın yol 
göstericiliğine ihtiyaç duyar. Tanrı'nın ve vahyin otoritesinin 
mutlak ve hakiki varlığını öncelikle kabul etmeyen felsefe 
geçersizdir. Dolayısıyla, toplumsal (dünyevi) yaşamda geçerli 
ahlak ölçüleri, sadece akılla belirlenmez, Bu ölçüler, insanlara, 
Tanrı vahiyinin ürünü olarak verilmişlerdir. Sonuç: Hıristiyan 
hakikati kuramsal mükemmelliğe veya mantıksal tutarlılığa 
dayanmaz. Doğruluğu, Tanrı'dan kaynaklanıyor olmasındadır 

Augustinus'un Tanrı, din, ahlak ve felsefe hakkındaki 
bu görüşleri, antik dünyanın insanı ve aklı esas alan dünya 
görüşünün yerine, Tann-merkezli bir dünya görüşünün geçirilmesi 
anlamını taşımaktadır. "Tanrı Devleti"nde şöyle yazmıştır: 
"Fakat biz insanız, ebedi liği hakikat, hakikatı ebedi, sevgisi 
ebedi ve hakiki ve Kendisi de ebedi, hakiki ve hiçbir 
karışıklık, hiçbir ayrılma içermeyen Üçleme olan Yaratıcımızın 
suretinde yaratıldı k; dolayısıyla, O'nun yaptığı işlerle 
karşılaştığımızda, hatta bizden daha aşağıda bulunan 
varlıklarda O'nun ayak izlerini, bazan daha yakından, bazan 
de daha uzaktan tanıyabiliriz . . .  ; yine .de O'nun suretini taşıyan 
bizler, . . .  kendimize gelelim, yükselelim günahımız yüzünden 
koparıldığımız Tanrı'ya dönelim:•157 

3. Augustinus 'un Toplum ve Siyaset Felsefesi 

1 56Hıristiyanhgın doguşu ile ilgili olarak, Eski ve Yeni Alıifte yapılacak kısa 
bir inceleme, bu metinler içinde birçok "mucize"ye rastlayacaktır. üzeilikle lsa 
ve havarilerinin bir dokunuşla sakatları, hastaları iyileştirmeleri, St .  
Paulus'un gökyüzünden yayılan bir ışıkla görmez olup Tanrı-lsa'nın sesini 
işitmesi, Hananya'nın Paulus'un gözlerini açması gibi ilk akla gelenler; daha 
sonra Roma Imparatoru Constantinus'un "rüyalar"ın etkisinde Hıristiyan olması 
gibi öyküler, Hıristiyanlık'ta mucizelerin önemli bir  yer taşıdıgını �stermektedir. 
1 7st. Augustinus, The City of God, Xl. Kitap, 19. Bölüm, s.338. 

130 



a) Roma'nın Cöküsünün Nedenleri 
Augustinus'un yukarıda özetiediğimiz genel felsefi 

görüşlerini, onun toplum ve siyaset felsefesine bağlayan en 
önemli nokta, Roma İmparatorluğu ile Hıristiyanlık arasındaki 
ilişkidir. Augustinus, Tanrı, din, ahlak ve felsefe hakkındaki 
görüşlerini, pagan inançlara karşı yürüttüğü tartışmalar içinde 
geliştirmiştir. Toplum ve siyaset felsefesini sistemleştirdiği De  
civitate D ei  adlı yapıtında da yer verdiği bu görüşleri, yaşadığı 
dönemin toplumsal tarihi açısından bakıldığında, bir başka 
amaca daha yöneliktir: Roma'nın barbar akıniarına uğraması ve 
çökme noktasına gelmesi, pagan inançlarına sahip olanlar 
tarafından, Roma'nın çok tanrıcılıktan tek tanrıcı l ığa, 
Hıristiyanlığa geçmesinin cezası olarak görülüyord u .  
Hıristiyanlığın ilk yıllanndan itibaren yaygın bir tavır olan, 
felaketlerden Hıristiyanlığı sorumlu tutmak, Augustinus 
döneminde de devam etmiş ve pagan dinlerine mensup olanlar, 
Roma'nın içinde bulunduğu çöküntüden Hıristiyanlığı sorumlu 
tutmuşlardı. İşte, Augustinus, bir yandan teoloji düzeyinde 
hıris tiyanlığın pagan d inler karşısındaki üstünlüğünü 
temel lendirmek isterken, diğer yandan da, Roma i le 
Hıristiyanlık (devlet i le Kilise) arasındaki ilişkileri yeniden 
değerlendirmeye yönelmiş ve Tanrı Devleti, bu yönelişin bir 
ürünü olarak ortaya çıkmıştı. 

Tamamı yirmi iki kitaptan oluşan De Civitate Dei'nin 
ilk on kitabı, Patristik Felsefe'nin temel niteliği olan 
Hıris tiyanlığı savunmanın yeni bir biçimini içermektedir. 
Burada Augustim.ıs, Roma'nın çöküşünün sadece Roma'ya özgü 
olmadığım, eski imparatorlukların da, Hıristiyanlık ile ilgisi 
olmayan nedenlerden ötürü çöktüklerini, Roma devh>tinde de, 
henüz Hıristiyanlık yokken ve Roma tanrıianna inancın 
görkemli olduğu günlerde de büyük felaketlerle karşılaştığını 
anlatır. Bu yüzden, dünyevi devletlerin çöküşlerine ilişkin başka 
bir açıklama gerekmektedir ve Augustinus'a göre bu açıklam.t, 
öncelikle, paganizmin yarattığı zulüm, zorbalık, kibirli ı ik, lüks 

131 



ve sefahatta aranmalıdır. Augustinus, bu düşüncelerden sonra, 
410 tarihindeki felaketin nedeninin Hıristiyanlık olmadığını, 
aksine, Hıris tiyanlık sayesinde falaketierin daha d a  
büyümesinin önlendiğini ileri sürer. Çünkü, Roma'yı ele geçiren 
barbarlar, kendilerine itaat sağlamak amacıyla Hıristiyanlığın 
otoritesine başvurmak durumunda kalmışlardı. 

b) Ebedi Devlet Mümkün müdür? 
De Civitate Dei'nin 1 1 -22. kitapları ise, "dünyevi 

egemenliğin kaderi yokolmak ise, kalıcı olan bir devlet yok 
mudur?" sorusunu sorar ve cevaplandırmaya çalışır. Soruya 
olumlu cevap veren Augustinus, sonsuza dek varolacak bir 
devletin olduğunu, bunun da Tanrı Devleti olduğunu belirtir. 
Böylelikle, bir yandan, ünlü ayrımını, Yeryüzü Devleti (civitas 
terrana) ile Tanrı Devleti (civitas Dei) ayrımını ortaya koyar, 
diğer yandan, bu iki devletin karşılaştırmasını, Tanrı Devleti 
ile yeryüzü devleti arasındaki ilişkilerin çözümlemesini yapar. 

De Civitate Dei'nin 14.  Kitabının 28. Bölümünde, iki 
devleti karşılaştırır. Aynı kitabın 27. bölümünün sonunda 
Tanrının melekler ve insanlar tarafından işlenecek günahları 
önleme gücüne sahip olduğunun kesin bir dille belirtir ve "Fakat 
Tanrı, bu gücü onlara bırakınayı ve böylelikle her ikisine de, 
kötülüğün kendi kibirleriyle, iyiliğin ise Tanrı'nın inayeti ile 
işlenmiş olduğunu gösterıneyi tercih etmiştir"l 58 der ve devam 
eder: "Buna uygun olarak, iki devleti iki sevgi kurmuştur: yersel 
olanı, tamıyı horlamaya varan benlik sevgisi; göksel olanı da, 
benliği horlamaya varan Tanrı sevgisi. Bir kelimeyle, ilki 
kendini yüceltir, ikincisi Tanrıyı. Çünkü, biri insanlardan izzet 
arar, ötekinin en büyük izzeti ise vicdanının tanığı olan Tanrıdır. 
Biri kendi izzetiyle başını diker, öteki Tanrısına 'Benim izzetim 
sensin' der, 'başımı dik tutan da sen'. Birinde, boyun eğdirdiği 
prensler ve uluslar hükümranlık sevgisiyle yönetilir; herikinde 
prensler ve uyruklar birbirlerine sevgiyle hizmet eder, uyruklar 

158lbid., XIV. Kitap, 27. Bölüm, s.396. 



itaat ederken prensler de herkesi düşünür. Biri, yöneticilerinin 
kişiliklerinde canlanan kendi gücüyle zevklenir, öteki Tanrısına 
'Seni severim Tanrım' der, 'Benim kuvvetim sensin' ve onun için 
insana göre yaşayan birinci devletin akıllıları kendi bedenlerini 
yahut ruhlarını ya da her ikisini birden yarariandırmaya 
kalkmışlar, Tamıyı tanıyanlar da 'Tanrıyı Tanrı d i ye 
övmemişler, şükretmemişler, kendi batı] düşünceleriyle 
kibirlenmişler, çılgın yürekleri kararmıştır; bilgin geçinirken' -
yani kendi akıllarını övüp gururlanırken- 'akılsız olmuşlar ve 
fani olmayan Tanrının izzetini, fani olan insan, kuşlar, dört 
ayaklı hayvanlar ve sürüngenler suretinin . benzeyişiyle 
değiştirmişlerdir. Çünkü bunlar, puta tapan insanların önderleri 
ya da izleyicileriydiler ve 'ebediyen kutsal olan Yaratandan 
çok yaratığa (Halikten ziyade mahluğa) tapıp kulluk 
etmişlerdi'. buna karşılık öteki devlette insan bilgeliği yoktur, 
Tanrıya yakınlık vardır: Gerçek Tanrıya gereğince ibadet edilir 
ve bunun ödülü de ermişlerin, kutsal meleklerin, kutsal 
insanların topluluğunda aranır, 'ta ki Tanrı herşeyde herşey 
olsun'".159 

· 

Augustinus'un böylece ayrıştırmak istediği Yeryüzü 
Devleti i le Tanrı Devleti arasındaki i l işkiler nasıldır? 
Dünyayı "iyilik" ve "kötülük" olarak iki ayrı ve birbirini 
dışlayan alana ayıran -Manescilik gibi- inançlara karşı 
çıktığını bildiğimiz Augustinus, Yeryüzü Devleti ile Tanrı 
Devleti'ni birbirinden ayırırken, bu iki devletin birbirlerinin 
tam karşıtı olduklarını ve birbirlerini dışladıklarını da 
belirtir. Buna karşılık, yeryüzünde varolan hiçbir toplumda, bu 
iki devletin saf haline rastlanmayacağını, varolan her 
toplumda bu iki devletin birbirinin içine geçmiş olduğunu da 
ifade eder. Bunu daha iyi anlayabilmek için, Augustinus'un 
"toplum tipolojisi"ni kısaca açıklamak gerekmektedir. 

1 59Ibid., XIV. Kitap, 28. Bölüm, s.397 (Karş. Mete Tunçay, der., Batı'da Siyasal 
Düşünceler Tarihi, s.313-314). 

133 



c) İnsan Gruplarının Varolus Bicimleri 
Augustinus, Antik Çağ felsefesinin etkisinde kalarak, 

dünya üzerinde yaşayan insan topluluklarının dört biçimini 
birbirinden ayırır. Bunlardan ilki, geniş anlamda ailedir 
(doınus) ; ikincisi, ailenin üzerinde ve ondan daha geniş olan 
kent-devletidir (civitas), ki buna kent-devletinin Roma'da · 
olduğu gibi genişlemiş, imparatorluk halini almış biçimleri ya 
da birçok kenti içine alan daha büyük birimlerde görülen 
devletler de dahildir; üçüncüsü, civitas'ı da kapsayan, ama 
ondan daha geniş olan, bütün yeryüzünü ve üzerinde yaşayan 
insanları içine alan orbis terrae'dir. Nihayet, dördüncü olarak, 
tüm toplumların en genişi olan, yeryüzünü ve gökyüzünü, 
Tanrı'yı, meleklerini ve ruhları, günahkariıkiarı yüzünden 
Tanrı'dan ayrılıp geçici bir süre için yeryüzünde yaşamakta olan 
insan toplumunun tümünü kapsayan evren ( mundus) bulunur. 

İnsanlar, yüzyıllar boyu civitas ile ınun dus ' u  
özdeşleştirmişler, kü.;ük, "yakın ve bildik kent cemaatının 
sıcaklığını ve içtenliğini Evren' e taşımışlardır" , 160 Böylelikle, 
evreni bir kente (kent-devletine) benzetmişler ve "Kutsal olan 
ile insani o lanın ortak bir 'yurttaş l ık' içinde birl ikte 
yaşadıklarını düşünmüşlerdir ." 1 6l Stoacıların "kosmopolis" 
anlayışı bu düşünceyi yansıtır (Yunanca kos mos 'uiı lati nce 
karşılığı mıwdus, yine Yunanca polis 'in karşılığı civitas ' tır) .  

Augugtinus'un kendisinden önce uzun bir geçmişi bulunan 
Yunan-Roma düşüncesinde zaten var olan "Tanrı Devleti" 
kavramını, kendi yorumladığı biçimiyle Hıristiyanlığın toplum 
ve siyaset felsefesinin merkezine yerleştirmesi dü'ğaldır. Şimdi, 
yukarıdaki insan toplumları sınıflandırması açısından ve Tanrı 
Devleti'ni daha iyi anlamak için, Augustinu s'un yaşadığı 
dönemdeki iki büyük örgütlenmeyi amınsayacak olursak: Bir 
yanda Roma İmparatorluğu, öte yanda Kilise. imparatorluk ile 

J I)OBarker, "St.  Augustine'> Tlıeoı·y of SociE-ty", s.218. 
161 !H d., s.219. 

1 Y1 



Kilise arasındaki ilişkiler ise, Roma İmparatorluğu'nun doğu ve 
batı kesimlerinde farklı biçimlerde nitelenmişti. Doğu'da, 
Bizans'ta İmparatorluk ve Kitise, Eusebios'un kuramı uyarınca, 
İmparator'un şahsında birbirleriyle özdeşleştirilmişti. Batı'da 
ise, İmparatorluk ve Kilise ayrı kurumlar olarak kalmış, 
önceleri Kilise'nin özerkl iği yerleş tirilmek i s tenmiş, 
sonra,Ambrosius i le birlikte, Kilise'nin, ruhani-dinsel alanı 
ilgilendiren işlerde bile olsa, İmparator'a üstün olduğu görüşü 
geliştirilmişti. Bu. görüşün Ambrosius' tan sonraki gelişimi, 
"'Hıristiyan' olanla 'Romalı' olanın eşitlenmesi ve sonuçta bu 
iki o toritenin tek bir siyasal-dinsel yapı içinde birbirlerinden 
ayrı işlevlerinin ve birbirlerine karşılıklı bağımlılıklarının 
tanımlanması" olarak karşımıza çıkmaktadır.1 62 

Augustinus'un Tanrı Devleti kavramı, yukarıdaki 
toplumlar tipolojisi de dikkate alındığında, Hıris tiyanlık ile 
Roma'yı, Kilise ile devle ti bir tutan anlayışa aykırı 
düşmektedir. Çünkü, Augustinus'a göre, domıts ' tan mımdus 'a 
kadar sıralanan tüm toplum tiplerinde, bütün varolan gruplarda 
"iyilik" ile "kötülük", Tanrısallık ve "şeytanlık" ( daimones) ,  
"benlik sevgisi" ile "Tanrı sevgisi" birarada bulunmaktadır. 
"Roma İmparatorluğu (ve, sonuç olarak, yeryüzünde varolan 
herhangi bir devlet) kendi başına, ne kutsaldır, ne de  
şeytansıdır . "l63 Augustinus, iki devlet arasındaki ayrılmanın 
"son yargılama" gününde belirginleşeceğine inanmaktadır. 
Augustinus'un Yeryüzü Devleti ve Tanrı Devleti, bir bakıma iki 
"ideal tip" olarak belirmektedir. Barker'ın deyişiyle, "ilk 
bakışta, Devletin yeryüzü devletiyle ya da bu yeryüzü 
devletinin herhangi bir biçimiyle denk düştüğünü ya d a  
özdeşleş tiğini düşünebiliriz." Ana, b u  yanlıştır: "Yeryüzü 
devletini Roma İmparatorluğu ile veya herhangi bir varolan 

162Markus, "The Latin Fathers", s.I02. 
I63lbid., s.ıos. 

135 



Devletle özdeşleştirmek, gök devletini Katolik Kilisesi ile 
özdeşleştirmek gibi büyük bir yanlış olur."164 

d) Tann Devleti'nin Avırdedici Ölcüsü: Adalet 
Kavramı 
Augustinus, yaşadığı dönemde, imparatorluk ile Kilise 

arasındaki ilişkiler üzerinde düşünürken, "adalet" kavramına 
özel bir yer verir. Bunda da, Cicero'nun res publica tanımını esas 
alır. Cicero'ya göre res publica "bir hukuk düzeni ve ortak yarar 
kavramı üzerinde anlaşmış" insan topluluğudur. Dolayısıyla, 
Cicero'ya göre hukukun ve ortak iyinin bulunmadığı yerde res 
publica da yoktur. Augustinus, Cicero'nun bu tanımındaki hukuk 
(ius) kavramını, "adalet" ya da "hakkaniyet" olarak anlar ve 
hakiki adaletin ancak bir tek devlette mükemmel olarak 
gerçekleştirileceğini, bu devletin de Tanrı Devleti olduğunu 
belirtir. Diğer bütün devletler, az ya da çok, birer "haydu t 
yatağı"dır çünkü, yine Augustinus'a göre, hakiki adalet ilkesi 
yoksa, devlet de yoktur. Adaletin olmadığı devlet düzeni, 
hay du tlukla aynı şeydir. Böylece, Augustinus, res publica 
teriminin bu dünyada varolan hiçbir insan topluluğuna 
uygulanamayacağını belirtir. Çünkü, "hakiki adalet" tümüyle 
Tanrı Devleti'ne ait bir niteliktir. O yüzden de, "hakiki devlet" 
Tanrı Devleti'dir. 

Augustinus, böylelikle, Cicero'nun hukuk ve adalet ile 
devlet (res p11blica) arasında kurduğu ilişkiyi alır fakat, adalet 
ya da hakkaniyet kavramını bir üst düzeye, bu dünyanın üstünde 
bir başka evrene taşır. Eski Yunan düşüncesinde Platon'un yaptığı 
iki evren ayrımını hıristiyanlaştırarak kullanır ve hakikati 
(hakiki devlet ve hakiki adaleti) Tanrı Devleti katına 
yerleştirir (Platon gibi, "idealar evreni"ne değil). Böylece 
adalet, insanlar arasında toplumsal konumlara u ygun bir 
ilişkiler biçimi olmaktan çıkar ve "insanla Tanrı arasında (ama, 
ayrıca, sonuçta insan ile insan arasında) haklı bir ilişkiler 

164Barker, a.g.m., s.223. 

136 



sistemi haline gelir." Biı sistemin dayandığı temel fikir ise, önce 
insanın, Tanrı'nın hakkaniyete uygun ilişkiler sistemine olan 
iradesine iman etmesi ve ikinci olarak da, Tanrı'nın iman sahibi 
insanlar arasında "seçme" yaparak bu imanı ödüllendireceğine 
inanmaktır. Buna göre Tanrı, iman sahibi insanlar arasında 
seçme yaparak, insanın günahkarlığı yüzünden bozulmuş 
ilişkileri hakkaniyete uygun olarak düzenlemiş olmaktadır. 

e) İnsan Doğası. Düsüs ve Toplum 
· 

Görülüyor ki, Augustinus, yeryüzünde yaşayan -fani, 
ölümlü oldukları için geçici bir süre konuk olan- insanlar 
arasında bir ayrım yapmaktadır. Daha doğrusu, Tanrı 
iradesinin insanlar arasında böyle bir ayrım yaptığına 
inanmaktadır. Bu ayrım, insan doğasının "günahkarlığı"nın 
sonucudur. Tanrı, insanı özgür ve eşit yaratmıştır ama, günah 
işleyip cennetten kovulan insan, yeryüzünde yaşamaya ve ölüme 
mahkum edilmi�tir. Ancak, Tanrı'nın yarattığı varlık olarak 
insanın, bedensel ve ruhsal iki yönü yardır. İnsanlardan bazıları 
bedensel tutkularına esir olurlar, bazıları ise içlerindeki 
Tanrısal sese kulak verir ve imanlı bir yaşam sürerler. 

Bedensel tutkulara esir olup onların tatmini peşinde 
koşanlar, adaletsizliği temsil eden Yeryüzü Devleti'ne aittirler; 
iman sahipleri ise Tanrı Devleti'ne. Ancak, yeryüzünda varolan 
hiçbir toplumsal grup içinde bu ikisinin nasıl ve nerede 
birbirlerinden ayrıldığı da belli değildir. Bu belirlenme 
Tanrı'ya aittir ve Tanrı'nın adil devletine kimlerin gireceği yine 
Tanrı iradesi tarafından belirlenir. Hakiki adaletin geçerli 
olduğu Tanrı Devleti, Tanrı'yı, Meleklerini ve Gökteki Azizleri, 
dünya üzerindeki iman sahipleriyle birleştiren bir "Evrensel 
Devlet" tir (Mımdus) ama, (Şeytan gibi) düşmüş melekleri, 
haksızlık edenlerin ruhlarını ve dünya üzerinde yaşayan 
imansızları dışarıda bırakmaktadır. 

Bu durumda, yeryüzünde mevcut olan toplumsal 
gruplaşmaların ve insanların hiçbirinin doğrudan Tanrı 
Devleti'ne dahil oldukları kesin değildir. Çünkü Tanrı Devleti, 

137 



gorunmeyen, bilinmeyen bir devlettir. Kilise de, yeryüzünde 
varolan bir insan grubu olduğuna göre ve insan doğasının 
günahkar niteliği Kilise mensuplan için de geçerli olduğuna 
göre, iman sahibi olmak (yani vaftiz edilmiş, Hıristiyan olmak) 
da Tanrı Devleti'ne girmenin güvencesi değildir.1 65 Tanrı 
Devleti'nin "yurttaşları, tüm kavimlerde�-ı seçilip toplanmış, 
kutsal yolculuğunda yoldaşlarını tüm dillerden derlemiş, farklı 
a l ı şkanl ık ları ,  yasa ları  veya kurumları  d ikkate  
almamıştır:• 1 66 

f) Kurulu Düzenin Mesruluğu 
Yeryüzünde varolan devletlerin ve Kilise gibi 

kurumların hakkaniyeti, adaleti simgeleyen Tanrı Devleti ile 
haksızlığı, adaletsizliği simgeleyen Yeryüzü Devleti'nin  
karışımı olması, Kilise'ye ve  Kilise mensupianna mutlak bir 
üstünlük (Tanrı Devleti'ni temsil etme anlamında) vermediği 
gibi, varolan her devletin de mutlak olarak Yeryüzü Devleti ile 
aynı şey olmadığı anlamına gelmektedir. Augustinus'un bu  
birliktelikten çıkardığı bir diğer sonuç, insanlık tarihinin bu iki 
zıtlığın (Yeryüzü Devleti ile Tanrı Devleti'nin) birlikte 
varoluşlarının yarattığı çatışma sonucu olduğudur. Özgür ve eşit 
yaratılmış ilk insanın günah sonucunda düşüşüyle başlayan 
insanlık tarihi, sonuçta Tanrı Devleti'ne ulaşacak olan bir 
değişim sürecidir ve bu süreç içinde insan, bu iki zıt  gücün 
birlikteliğin yarattığı çatışmalar içinde, terim yerindeyse, "ruh 
eğitimi" geçirmektedir. 

Ancak, Tanrı Devleti'ne varacak olan bu çatışmalı 
değişim süreci, yeryüzünün düzenden yoksun olmasını 
gerektirmemektedir. Varolan devletlerin herbiri, düzeni (arda) 
sağlamayı amaçlarlar ve bu amaçlarında da haklıdırlar, çünkü 

165oaha ileride, Reform·� incelerken görecegirniz gibi, St. Augustinus'un bu 
görüşleri, özellikle Martin Luther tarafından Katalik Kilisesi"ne karşı çıkmak 
amacıyla kullanılacaktır. 
166st. Augustinus, The City of God, XIX. Kitap, 18. Bölüm, s. 

138 



hiçbiri mutlak olarak gayri adil ya da adil olarak nitelenemez. 
Her devletin kendine göre bir adalet ilkesi (lustitia) - ins an 
günahkarlığı yüzünden sakat olsa da- vardır ve  Tanrı 
Devleti'nin "seçilmiş" yurttaşları da bu ilkeden yararlanırlar. 
O halde, varolan her devlet, aynı zamanda Tanrı Devleti'ne, 
insanlık tarihindeki kutsal yolculuğunda yardımcı olmaktadır. 
Augustinus'un terimleriyle söyleyecek olursak, Tanrı ile 
ilişkileri niteleyen mutlak ve hakiki adalet Tanrı Devleti'nin 
düzenini (ord o) temsil etmektedir. Yeryüzündeki mevcut 
devletler ise, uyruklar üzerinde egemen olmayı, hükmetmeyi 
(dominium) ifade ederler ve kendilerine göre (göreli) bir adalet 
ilkesine sahiptirler. Mutlak adalet ilkesi günahtan ve günahın 
yaratacağı sakatlıklardan tümüyle arinmıştır. B�ına karşılık, 
göreli adal<'t ilkesi, günahın sakatlığını en iyi biçimde 
gidermeye yöneliktir. Devlet ve yönetim, mülkiyet ve kölelik 
gibi kurumlar göreli adalet ilkesi uyarınca düzenlenirler ve  
ordo'nun birer biçimidirler. Bu niteliğiyle, yeryüzündeki tüm 
egemenlik biçimleri, devletten mülkiyete ve  köleliğe kadar, 
"iyi"dir. Ama bu "iyilik", şarthdır: hiçbiri "doğal" (evrensel, 
mutlak) değildir, ve herbiri günahın ürünüdür. 

Bu çerçevede, son olarak, Augustinus'un hukuk 
anlayışına da değinmek gerekmektedir. 390'lı yılların sonundan 
itibaren hukuk hakkındaki görüşlerini yeniden değerlendiren 
Augustinus, Contra faustum adlı yapıtında, Orta Çağ 
düşüncesinde daha sonra da karşılaşacağımız bir ayrım 
geliştirir. Buna göre, kutsal aklın ürünü olan ebedi yasa, ya da 
Tanrı iradesi, doğal düzenin korunmasını ve çiğnenmemesini 
buyurur. Bu yasanın insan tarafından algılanmış biçimi, insanın 
günahkarlığı yüzünden ebcdi yasaya göre bozulmuş biçimi, doğal 
yasadır. Bundan sonra dcı insanın kurduğu devlet içinde 
uygulanan yasa (dünyevi ya da pozitif yasa) gelir. Böylece, hem 
doğal yasa, he de insan yapısı, dün ;evi yasa Tanrısal yasadan, 
Tanrı iradesinden ayrılır. Ancak, pozitif yasanın adil olması, 
Tanrısal yasaya uygun olmasınr! bağlıdır. Günahkar insanın 

139 



kurtuluşu, iman etmesi ve Tanrı'nın lütfu sonunda Tanrı 
Devleti'ne seçilmesindedir ama bu, yeryüzündeki yaşamda 
geçerli olan dünyevi egemenlik ilişkilerine karşı çıkmak 
anlc,ımına gelmemekte, tam dersine, Tanrı inayetinin parçası 
olan d�vlete ve onun kurallarına itaat zorunlu olmaktadır. 
Kurtuluşun ilk adımı bu itaattan geçer. 

4. Değrelendirme 

Batı Roma'nın yıkılıp, Orta Çağın başlamak üzere 
olduğu bir dönemde oluşan Augustinus'un görüşleri, özellikle 

· Kilise-devlet ilişkileri açısından. kendinden önceki Kilise 
Babalarının görüşlerinin bir sentezi gibidir .  Yukarıda 
belirttiğimiz üzere, Eusebius'un etkisinde kalarak, Kilise ile 
devleti İmparator'un kişiliğinde bütünleştiren Doğu (Bizans) 
anlayışına karşılık, A ugustinus, Kil.ise'nin Hıristiyanları 
ilgilendiren işlerde özerkliğini vurgulayan görüşler geliştirmiş 
gibi görünmektedir. Bu görüşlerin ana noktaları şöyle 
belirtilebilir: 

(a) Tanrı Devleti, Kilise i le aynı şey değildir. 
(b) Yeryüzü Devleti de Devlet (ya da Roma İmparatorluğu) 
ile aynı şey değildir. 
(c) Kilise, Hıristiyanların manevi ve dinsel sorunlarıyla 
ilgili, bu dünyadan sonraki kurtuluşa erişmeye yönelik 
faaliyetler yapmaktadır .  Buna karşılık devlet, insan 
davranışlarını maddi bakımdan düzenleyip denetleyen bir 
kurumdur. 
(d) Kilise, güttüğü amaçlar ve ilgi alanları bakımlarından 
Tanrı'nın lütfuna ve kurtuluşa en yakın insanların meydana 
getirdiği bir cemaattır.1 67 Bu "cemaat", sadece Kilise ileri 

l67Burad,1, Kilise sözcü�ünün Yunanca "Ekklesia"dan geldi�ini belirtelim. Eski 
Yunan kent-devleti (polis) örgütlenmelerinde Ekklesia, "'halk meclisi" olarak 
anlaşılmaktaydı. Yine Antik Yunan'da "halk" (demos), kent-devleti 
vatandaşlarının yoksul olanlarını kapsayan sınıfsal nitelikli bir kavramdı ve 

140 



gelenlerinden, rahiplerden değil, tüm vaftiz edilmiş 
Hıristiyanlardan oluşur ve Tanrı Devleti'ni yeryüzünde 

. "temsil eder." Devlet ya da imparator gücünün kaynağı da 
Tanrı'dır (Tanrı Devleti'nin "adil düzen"i, (ordo 'su) varolan 
devletlerin kendilerine özgü egemenlik anlayışiarına 
kaynaklık eder). 

· 

Bu son nokta açısından bakıldığında, Augustinus'un, 
Kilise'ye devlet üzerinde bir yer kazandırmak istediği 
düşünülebilirse de, bu pek doğru olmaz. Daha doğrusu, Kilise'nin 
devlete üstünlüğü düşüncesini Augustinus'ta bulmaya çahşnıak, 
"Orta Çağ" hakkındaki yaygın önyargıya dayanan bir zorlama 
olur .  Çünkü, Batı 'da  " tcokratik devlet" anlayışı v e  
örgütlenmesi, Augustinus'tan birkaç yüzyıl sonra oluşan ve 
Papa'nın simgelediği ruhban kesiminin (clericus) imparator, 
kral  ve prensler üzerindeki üstünlüğünün ifadesidir. Buna 
karşılık, Augustinus, Kilise'yi, "ruhban kesimi''ni de içine alan, 
ama vaftiz edilmiş tüm Hıristiyanları (rahip olsun, olmasın) 
kapsayan bir "cemaat" olarak kavramıştır. (Bununla birlikte, 
Kilise'nin manevi bir üstünlüğünün de kabul edildiği 
söylenebiİir). Kilise'nin "ruhban kesimi''ni ifade edecek biçimde 
dar anlamda kullanılması, Kilise otoritesinin imparator 
iktidarı  karşı sındaki durumuyla i lgi l i  tartışmaların 
yoğunlaşması' ve  sonuçta laik (dünyevi) iktidarın ruhani 
otoriteye bağımlılığının kabul edilmesi, Augustinus'tan sonra, 

köleler ile yabancıları ve hatta soyluları dışarıda bırakıyordu. Antik Yunan 
kent-devleti tipinde "vatandaş" olmanın en temel koşulu ise, ortak bir dine 
inanmaktı. Bunlar hatırlandıgında, ilk ortaya çıkışında yoksullara ve zamanın 
devlet yönetiminden dışianmış ve baskı altında tutulan ezilen toplum 
kesimlerine seslenen Hıristiyanlığın, kendi örgütlenmesine neden Kilise 
(ekklesia-yoksul halk kesimlerinin meclisi) adını tercih ettigi anlaşılabilir. 
Ayrıca, Hippo piskoposu olmadan önce bir manastır yaşamı süren St. 
Augustinus'un da, Hıristiyanlıgın kökenindeki bu yoksullara sesieniş ve ahlaki 
çilecilik ögesini fazlasıyla benimsedigini biliyoruz. Bu durumda, St. 
Augustinus'un da, Tanrı Devleti'ni "polis"in Latince karşılıgı olan "civitas" ile 
dile getirmesi, Hıristiyanlıgı, sadece rahiplerden degil, onların yanında, yeni 
inancı benimsemiş bir insanlar (yurttaşlar) toplulugu (cemaat-ekklesia) olarak 
nitelendirmesi de daha iyi anlaşılabilir. 

141 



birbiri ardına gelen papaların dünyevi iktidarlarla ilişkilerini 
kurumlaştırırken ortaya çıkacak gelişmelerdir. Bu gelişmelerin 
ilk aşaması, papalığı Batı Roma'nın kesin yıkılışının hemen 
ertesine rastlayan Gelasius'un görüşleridir. 

C. Gelasius Ög.retisi 

B a t ı  R o ma ' n ı n  y ı k ı l ı ş ı n d a n  s c n r a ,  
Constantinopolis'teki Doğu lmparator'u, kendisini v e  "Yeni 
Roma''yı Eski Roma'nın varisi ilan eder ve bunun bir uzantısı 
olarak, Doğu'da kabul edilen Kilise ve devletin İmparator'da 
bütünleşmesi öğretisi uyarınca Roma Kilisesi üzerinde de 
üstünlük iddiasında bulunur. Buna karşılık, kilise'nin devlete 
karşı özerkliğini gündeme getirmek zorunluluğu ile karşılaşan 
Hıristiyanlık, Papa I. Gelasius (492-496) döneminde, Kilise'nin 
devlet karşısındaki özerkliğini temellendiren düşünceleri 
yeniden formüle eder. Bu formülasyon, Papa I. Gelasius'un 
lmparator L Anastasius'a 494'te yazdığı bir mektupta şöyle dile 
getitilmiştir: "Bu dünyanın yönetiminde kullanılan başlıca iki 
şey vardır, august imparator; piskoposların kutsanmış 
otoriteleri ve kral iktidarı. Bunlardan piskoposların [otoritesi], 
kutsal yargılamada insanlığın kralları hakkında bile bir 
hesaplaşma yaratacağı için, daha ağır bir yük altındadır. 
Bilirsin, en merhametli oğlum, onurda (dignitas) bütün insanlığa 
üstün gelsen de, yine de kutsal işlerde yetkili olanların önünde 
imanla boynunu eğersin ve onlardan kendi kurtuluşunun 
araçlarını istersin. Ve gördüğün gibi, kutsal ayinlerin kabulü ve 
gereği gibi yürütülmesinde, d in alanında ( religionis ordine), 
yönetici olmaktan çok, tabi olmalısın. O halde, bu işlerde 
onların [piskoposlarınl yargısına bağımlısın ve onları kendi 
iradene boyun eğdirmeyi amaçlamıyorsun. Çünkü, kamu düzeni 
alanı (ordo publicae disciplinae) söz konusu olduğu ölçüde, 
piskoposlar imparatorluk makamının (imperium) size kutsal 
olarak tevdi edilmiş olduğunu bilirler ve, dünyevi sorunlardaki 

142 



otoriter kararımza karşı gorunmesin diye sızın yasalarımza 
itaat ederler. Böyleyse, size soruyorum, saygı duyulan ayinlerin 
yönetiminden sorumlu olanlara itaat etmek hangi amaçla uygun 
ve yerindedir?"168 

Papa I. Gelasius'un bu ifadesi, genelde iki biçimde 
yorumlanmıştır. Bu yorumlardan biri, Gelasius'un din ve dünya 
işlerini iki ayrı alan olarak görmesi ve din alanında Kilise'nin, 
dünyevi alanda da imparaforun yetkili olduğunu savunduğu 
biçimindedir. Diğer yorum ise, tahmin edilebileceği gibi, 
Kilise'nin devlet iktidarı üzerinde üstünlüğünün savunulduğu 
yolundadır. 

Orta Çağ hakkındaki yaygın anlayış, bu çağdaki 
devlet yönetiminin " teokratik" niteliği üzerinde birleşmiş 
olduğundan, ·önce ikinci yorumdan başlayalım: Gelasius'un bu 
mektubu ile, imparator iktidarını Kilise'ye tabi kılmak 
is tediğinin başl ıca d ayanağı, a u c t o r i t a s  ve p o t e s t a s  
sözcüklerinin anlamlarından kaynaklanmaktadır. Roma 
yönetim sistemi içinde kullanılan bu iki terimden ilki olan 
auctoritas " iktidarın ilkesi"ni, potes tas ise " iktidarın 
kullanılış biçiıni''ni ifade etmektedir. Ullman'ın ifadesiyle, 
"ilk olarak Roma anayasasında kullanılmış olan [auctoritas] 
kavramı, eylem açısından bağlayıcı kurallar koyan nihai, üstün 
iktidarı ifade ediyordu . . .  (Roma ve papahk) auctoritas ' ı  
hakkındaki asıl nokta, bunun bölünemez olması ve kendi 
bütünlüğünün ancak tek adamda olabileceği iken, diğer .kavram, 
potestas bölünebi lmekted ir . " 1 69 Dolayısıyla, Gelasius'un, 
bölünemeyen ve tam olarak gerçekleşmesi ancak te k adamda 
toplanması halinde mümkün olan auctoritas 'ı Kilise'ye, 
bölünebilir nitelikteki po testas 'ı imparatora, dünyevi işler 
alanına ait görmesi, Kilise üstünlüğünün ifadesi olmaktadır. 
Buradaki mantık yürütme biçimini şöyle belirtebiliriz: 

l 68Beııson, "1he Gelasian Doctrine", s.14. 

l69uıımann, Principles of Govemmcnt, s.57. 

143 



1 .  Aııctoritas yönetimin ilkesidir, nihai ve bağlayıcı karar 
alma yetkisidir. Potestas ise iktidarı kullanma biçimidir. O 
halde auctoritas potestas . 'ı belirler. 
2. Auctoritas, Gelasius'un iddiası kabul edilirse, Kilise'ye 
aittir . Kilise, hiyerarşik bir örgütlenmedir ve Roma 
Piskoposluğu bu hiyerarşinin üstündedir. Dolayısıyla Roma 
Piskoposu, Hıristiyan Kilisesi'nin (cemaatının) lideri, babası 
(Papa) olarak auctoritas ' ı  elinde bulundurur. Böylece, 
a u c t o r i t a s ' ın tek adama verilmesiyle  tam olarak 
gerçekleşmesi sağlanmış olur. 
3. Gelasius, mektubunda, piskoposların imparator da dahil 
herkesin Tanrı önündeki hesap vermelerinden sorumlu 
olmalarından söz ederek, piskoposların daha ağır bir yük 
taşıdıklarını dile getirmiş, böylece piskoposları ve onların 
başı olan Papa'yı imparatorun üzerine çıkartmıştır. 
4. Roma imparatorları için bu iki noktaya dayalı olarak öne 
sürülen Kilise'nin üstünlüğü iddiasını kabul etmek hem 
mümkündür, hem de zorunludur. Mümkündür, çünkü 
imparatorlar, Hıristiyanlığı kabul edişlerinden sonra, çok­
tanrılı  d önemde kendilerine a tfet tikleri  kişisel  
kutsallıklarını terkedip, Tanrı'nın inayeti i le  imparator 
olduklarını benimsemişlerdir. Bu nedenle, Tanrı'nın yol 
gösterici buyruklarına uymak zorunlulukları vardır ve 
bunların ne olduğunu d� en iyi Kilise mensupları bilmektedir. 
Böylece, tanrı kelamınının bilgisine sahip olanların (ilim -
scientia- sahiplerinin) auctoritas 'ını kabul etmeleri ayrıca 
zorunluluk haline gelmektedir. Bu zorunluluk da, din alanı 
ile d ünya sorunları arasındaki ayrımın yapay olduğu, 
aslında din alanında Kilise'ye tabi olan imparatorun 
dünyevi sorunlar alanında iktidarını (potestas) kullanırken 

1 44  



de Kilise'nin yönlendiriciliği altmda bulunduğu anlamına 
gelmektedir PO 

'Gelasius'un yukarıdaki mektubundaki ifadenin Kilise 
üstünlüğü lehinde yorumlanması ve Orta Çağ teokrasisinin 
Gelasius öğretisi ile başladığı iddiası, birçok Orta Çağ uzmanı 
tarafından kabul görmemektedir. Gelasius'un mektubunda 
yaptığı ayrımın kilise üstünlüğüne yönelik olmadığını kabul 
edenlerin iddialarını yukarıdaki sıralamaya uygun olarak, 
şöylece belirtebiliriz: 

1 .  Gelasius, auctoritas ve potestas terimlerini kullanmıştır 
ama, bu terimleri kullanışmda, Roma anayasal sisteminde 
yüklenen anlamlarm farkmda değildir. Çünkü, "Gelasius, 
piskoposluk, papalık ve imparatorluk makamlarmdan söz 
ederken, aslında çok geniş ölçüde değişen bir terminoloji 
kullanmıştır. Bu durumu en iyi açıklayan şey de, ' İki yol•1 7l 
fomülasyonunu, imparato.rluk a u c to r i tas 'ından ve 
piskoposluk potestas 'mdan sözederek tersine dahi çevirmiş 
olmasıdır ve başka bir yerde de, hiçbir yargı yüklemeden, 
'iki iktidar'dan söz etmesidir . '• 172 Aforoz etme ile ilgili 
olarak yaptığı bir başka incelemede, Tomus de anathematis 
vinculo 'da, aynı sorunu şöyle ele almıştır: 
" İsa'nın gelişinden önce, belirli insanlar, dünyevi 
faaliyetlerde bulunmakla birlikte -önceden tasarlanmış 

l708kz. Ullmann, Principles of Govemment, s.57 vd. Alaeddin Şenel de, Gelasi us 
ögretisini -"Bah'da laik düşünüşün gelişmesine katkıda bulunmuştur"- kaydı ile 
birlikte, "kimi papaların . . .  üstün olduklarını ileri süren ılımlı tezlerin 
savunulmasına elverişliydi" diye yorumlamaktadır (, s.320-21). 
1 71 Aslında Gelasius, "iki kılıç"tan söz etmemektedir. Gelasius'un ayrımının "iki 
kılıç" olarak orta · çag siyasal düşüncesinde anılmaya ve bir siyaset kuramı 
haline gelı:ıeye başlaması, ileride "Feodalite ve Siyasal ·Düşünce" başlıklı 
ü�ncü bölümde görece�miz gibi, Carolenj dönemine rastlar. 
1 Benson, a.g.m., s.lS. Ullman, (, s.57 vd.) Gelasius'uıı, auctoritas ve potestas 
kavramlarını Roma'daki teknik anayasal anlamlarını bilerek kullanmamış 
olmasının sonucu degiştirmedigini, ortamın Gelasius ögretisine papalıgın 
üstünlügü anlamını a tfetmeye müsait oldugunu ve iki Kılıç ögretisinin sonuçta 
papalıgın üstünlügüne vardıgını iler sürmektedir. 

145 



(figuraliter) bir biçimde- aynı zamanda hem kral hem rahip 
oluyorlardı. Kutsal tarih, kutsal Melchizedek'in 1 ?3 böyle 
olduğunu kaydetmektedir. Onun egemenlik alanında, Şeytan 
bu taklidi yapmıştır çünkü, Melchizedek, her zaman, kutsal 
tapınmaya ait olan şeylerin de kendisine ait olduğunu iddia 
eden bir tiranlık ruhu içinde kıvranmıştır ve böylelikle 
pagan imparatorlar, ayrıca yüce rahip (maximi pontifices) 
diye anılmışlardır. Ama hakiki kral ve hakiki piskopos 
[pon tiffl olan O geldiğinde, bundan sonra imparator artık . 
piskopos etiketini taşımamıştır, piskopos da kraliyet onuru 
üzerinde iddiada bulunmamıştır . . . .  İnsanın kolayca günah 
işieyebilecek zayıflığının farkında olarak lsa, halkını, 
olağanüstü bir yönlendirmeyle, kurtuluşa hizmet edecek 
olana göre düzenlemişti. Buna uygun olarak O, iki iktidarın 
makamlarını, kendilerine özgü işlevlerine ve farklı 
değerlerine göre (action ibus propriis d ign itat ibusque 
d ist inct is) ayırmışh (officia potestatis utriusque discrevit). 
lstediği, halkının tedavi edici bir alçakgönüllülük sayesinde 
kurtulması ve yeniden insani kibirin eline düşüp 
kaçırılmamasıydı ki, buna uygun olarak, Hıris tiyan 
imparatorların ebedi yaşam için piskoposlara ihtiyaçları 
vardı, piskoposlar da dünyevi işleri yürütmek için 
imparatorun düzünlemelerini kullanacaklardı. Böylelikle, 
ruhani faaliyet, dünyevi olanın tecavüzlerinden ayrılacak 
ve, buna göre, Tanrı'ya hizmet edenler dünya işlerine 
karışmayacaklard ı. Ve diğer yandan, dünya işleriyle 
ilgilenen kimse de, kutsal şeyler üzerinde hüküm sürmeye 
kalkışmayacaktı ki, böylece iki düzenin alçakgönüllülüğü 
(utrisque ordinis : imparatorlar ve piskoposlar) korunmuş, 
hiçbiri iki biçimde de olsa yüceltilmeyecek ve dolayısıyla 

17 3 Melchizedek (Melkisedek), Eski Ahil'te adından hem kral, hem d e  
rahip olarak söz edilen "mi tolojik"  ki§idir.  

1 46  



iki düzenin meslekleri, özellikle kendi işleviL•r iylı· uyumiu 
hale getirilmiş olacaktı."l74 
2 .  Bu i fadelerinden de anlaşıldığı üzere, Roma'daki 
anayasal anlamlarına vakıf olmadan a11ctoritas ve potestas 
kavramlarını gevşek bir biçimde kullanmış olan Gelasius, 
ayrıca, tek tek piskoposların auctoritas sahibi olduklarından 
söz etmiş, bunu, örgüt olarak Kilise'nin bir niteliği ya da 
tümüyle Kilise'nin başı olan Papa'ya ait bir üstün güç olarak 
be lirtmemiş ti. 
3. Gelasius, piskoposların, Tanrı önündeki yargılamada 
imparatorların kurtuluşu için hesap vereceklerini söylemiş 
ama, imparatoru d ünyevi işlerden dolayı piskoposların 
yargılayabileceğini ileri sürmemiştir .  Böylel ikl e ,  
imparatorluk ile piskoposluk (papalı k) iki ayrı işieve 
sahip, iki ayrı alana ait, herbiri kendi alanında egemen iki 
farklı makam görüşünü benimsemişti. Anastasius'un da bunu 
kabul edip Kilise'ye müdahale etmemesi gerektiğini ileri 
sürmekteydi. 
4. Gelasius'un iki makamı birbirinden ayırmak isteğine karşı, 
Doğu Roma İmparatorlarının kendi kişiliklerine kutsallık 
atfetmeleri önemli bir engel oluşturuyordu. Gelasius, 
a 11 c to r i tas ' ı  kutsal (sacer) sıfa tıyla ni telemiş ti .  Buna 
karşılık, "beşinci yüzyıl sonlarının Constantinopolis'inde 
sacer ya da sacratismııs gibi [kutsal anlamına gelen] sıfatlar, 
genel olarak imparatorun kişiliği ve onunla bağlı şeyler için 
kullanılıyor, imparatorluk makamının huşu uyandıran 
niteliğini vurguluyordu ve Kilise de, uzun bir süreden beri bu 
kullanımı kabul etmişti .  Buna karşılık, İ talya 'da V l' 

Batı 'da,  aynı d önem içinde, kutsal l ıJ.< diketler i  
piskoposların tekeline geçiyordu.  Bu bağlamda, 
piskoposların sacrata a11 ctoritas'ı [ku tsal otoritesi] i le 
imparatorun kutsanmamış potestas ' ı  [ iktidarı] arasında 

l74fbid., s.16 

147 



Gelasius'un koyduğu karşıtlık özel bir anlam kazanmaktadır. 
İmparatora rahip statüsü tanımayı reddetmesinde olduğu 
gibi, Gelasius 'un Dua sım t' taki [İki yol] formülasyonu, 
monarşiyi l aikleştirme eğilimini yansıtıyordu."175 

Patristik düşüncenin Kilise'yi devlete karşı  özerk 
kılınayı amaçlayan öğretileriyle uyumlu olan ve Augustinus'un 
Tanrı Devleti-Yeryüzü Devleti ayrımının genel doğrultusu içinde 
yer alan Gelasius'un "İki Yol" öğretisi, feodalitenin Batı'da .· 

yerleşmeye başladığı Carolenj dönemine ve sonrasına 
aktarılırken, papa-kral-imparator ilişkileri çerçevesinde 
yeniden biçimlendi. Bu yeniden biçimleniş, "kutsal otorite 
( auctoritas sacerdotium) ile dünyevi iktidar (regalis potestas) 
ayrımını ortadan kaldırarak, Kilise'nin, dünyevi iktidar 
üzerinde egemenliğini kurmak yönünde gerçekleşmiştir. 

Kil ise i le dünyevi-e iyasal iktidar arasındaki 
ilişkilerde, Kilise'nin üstünlüğünün kabul edilmesi, aşağıda, 
tarihsel-toplumsal bağlaını içinde ele alacağımız gibi, Batı 
dünyasında merk�zi ve güçlü bir iktidarın (Batı Roma'nın) 
çöküşüyle ortaya çıkan boşluk yüzünden kolaylaşmıştır. Kilise 
üstünlüğünün kabul edilmesini kolaylaştıran "kuramsal" etken 
ise, Kilise ile devletin ayrı alanlarda geçerli farklı yönetim 
tarzları o ldukları iddiasının gerisinde yatan terminolojidir. 
Hem Augustinus'un Tanrı Devleti-Yeryüzü Devleti, hem de 
Gelasius'un auctoritas-potes tas ayrımı, Kilise'ye, dünyevi­
siyasal iktidar karşısında bir tür manevi üstünlük tanımayı 
kolaşlaş tırmaktaydı .  Çünkü, iktidarın " ilkesi" olarak 
au c to r i  ta s ve dolayısıyla auctoritas 

·sahibi Kilise, iktidarın 
kullanılması yani po tes tas ve dolayısıyla potes tas sahibi 
dünyevi iktidar karşısında daha üstün bir konumda olmaktadır. 

Aslında Kilise'nin dev Jet karşısındaki özerkliğini 
pekiştirmeyi amaçlamış olan Gelasius Öğrtesi'nin kendini ifade 
ediş biçiminde yeralan a1 1ctoritas · terimi, en fazlasınd an 

1 75Ibid., s.l7. 

148 



Kilise'nin manevi üstünlüğünü ima ediyor olabilirdi. Ancak, 590-
603 yılları arasında papalık yapan I. Gregorius'un (Büyük 
Gregorius) görüş ve ygulamaları, dünyevi iktidar-kutsal otorite 
arasındaki ilişkinin Kilise'nin mutlq.k üstünlüğüne dünüşmesine 
katkıda bulunmuştur. 

Bu katkı, Batı Roma'nın çöktüğü bir dönemde, 
İstanbul'daki Doğu Roma (Bizans) imparatoru ile Kilise 
arasındaki ilişkilerin .nasıl olacağı sorunu ile ilgili olarak 
gelişip olgunlaşmıştır. Buradaki temel sorun, Doğu Roma 
İmparatoru'nun, daha önce gördüğümüz üzere, Eusebios gibi 
kurarncıların da katkılarıyla, hem "kutsal otorite"yi, hem de 
"dünyevi iktidar"ı kendi kişiliğinin temsil ettiği imparatorluk 
makamında toplamasından çıkmaktadır. İsa'nın kişiİiğinde 
Kilise'nin tek bir beden (corpus christi) olması, im'paratbrun 
kişiliğinin ise ayrı bir varlık (bir "dünyevi beden") niteliğini 
taşıması, Kilise mensuplarını şöyle bir sorunla karşı karşıya 
bırakmıştı: Kilise mensupları, Romalı olarak, imparatora, papa 
ve rahip olarak da, İsa'nın ve St. Petrus'un varisi ve dolayısıyla 
İsa'ya (ve Tanrı'ya) bağımlıydılar. Ama (artık Doğu Roma'da 
olan) imparator, leri birleştirdiğini ileri sürmekte ve  bu 
bağlamd a  Kil i se 'n in  de kendis ine tabi o lduğunu 
vurgulamaktaydı. 

590 yılında papa olan Büyük Gregorius, daha önce, 
Kilise'nin Doğru Roma imparatoru nezdindeki temsilcisiydi. 
Kendi kişisel deneyimleri ve Bizans'ta kutsal otorite-dünyevi 
iktidar birliğinin ne denli güçlü olduğunu farketmesi sonucunda. 
Roma Kilisesi'nin imparator iktidarına karşı çıkmasının 
yararsız olacağını görmüştü. Bu çerçevede, Bizans imparatoru'na 
karşı ölçülü bir yol izleyerek, kutsal otorite ile dünyevi iktidar 
diye bil�nen iki erkin alanlarının "ayrı" olduğunu vurgular. 
Ancak, şunu da ekler: "Bütün insanlar üzerinde olan potestas size 
Tanrı tarafından, iyilik yapmak isteyenlere yardım edilsin, 
göklere g iden yol açılsın ve yer devleti gök devletin in 
h iz metinde bul 11 n sun  diye veril m iş tir. " Bu ifade, Büyük 

. 149 



Gregorius'un dünyevi iktidara karşi Kilise'nin üstünlüğünü, en 
çok Gelasius öğretisinde olduğu gibi, ima yoluyla vurguladığını 
göstermektedir. 

Ancak, Galya ve İngiltere'ye gönderdiği misyonerler 
ile gözünü Batı'ya çeviren Gregorius, oldukça gerçekçi bir 
biçimde, Batı dünyasındaki .merkezi iktidar boşluğunun Kilise 
üstünlüğüne uygun bir zemin oluşturduğunun da farkındadır. Güçlü 
bir imparatorun kutsal otorite ile dünyevi iktidarı kendi 
kişiliğinde bütünleştirdiği Doğu'da, Kilise'nin buna karşı 
çıkması ve hatta Gelaius Öğretisi uyarınca imparatorin ruhani 
alandaki buyruklarını dinlememesi, en azından ağır sonuçlar 
doğruabilecek bir hareket olurdu. Buna karşılık aynı durum Batı 
için söz konusu değildi. batı'da, Kilise'nin dünyevi iktidar 
üzerindeki üstünlüğüne dayanan bir "Hıristiyan (papalık) 
monarşi" için gerekli zemin vardı. 

Bu zemin, Büyük Gregorius'un, "Batı"yı "Doğu"dan 
farklılaştıran atılımlarını kolaylaştırmıştır. Bu atılımların 
ilki, krallığın her yerde olabileceği, önemli olanın "Hıristiyan 
kral" olmak olduğu anlayışının Batı'da yerleşmesidir. Böylece, 
Batı Roma'nın yıkılışından sonra çeşitlenen küçük krallıkları 
bir arayşa getiren, B a tı A vrupa ölçeğinde egemen bir 
"Hıris tiyan monar�i" ideali  billurlaşmaya başlamış oluyordu .  
Aşağıda d v  alac:ığımız gibi, bu ideal, (Bat ı  A vrupa ölçeğinde) 
evrensel bir  örgütlenme olarak Kutsal  Roma-Cermen 
lmparatorluğu 'nu ı ;  k ı a·ıılması evresinde, Charlemagne'ın Papa 
tarafından iınparalor ı lan edilmesiyle pratiğe geçirilecek ve 
hiçbir zaman tam anlarnıyla gerçekleşmeyen, ama Batı'da Orta 
Çağ siyasal düşüncesini belirleyen bir amaç olarak varlığını 
sürdürecektir. 

· 

Büyük Gregorius 'un K il i se 'yi dünyevi iktidar 
karşısında üstün ve egemen bir konuma getiren diğer katkısı ise, 
iktidarını Tanrı'dan alan imparatorun (veya kralın ya da prens 
gibi değişik ünvanh dünyevi yöneticinin) Hıristiyanlığa (Roma 
Kilisesi'ne) karşı çıkamayacağı, papa fermanıarına ve papanın 

ıso 



koyduğu kurallara mutlaka uyacağı, dünyevi iktidar sahibinin 
ancak böyle yapmakla bir "Hıris tiyan monark" olabileceği 
fikrini bir yaptınma bağlamasıdır. Bu yaptırım, "aforoz"dur ve 
uzun yıllar, Batı Orta Çağ'ının hem siyasal pratiklerini ve hem 
de siyasal düşüncesini ilgilendiren ana konulan belirleyecektir. 

Büyük Gregorius'un geliştirip güçlendirdiği "Hıristiyan 
monarşi" ideali ve bu ideal esasında yolunu açtığı Kilise'nin 
mutlak üstünlüğü, Kilise'nin "Batı" (Roma-katolik) ve 
"Doğu"(Bizans-Ortodoks) Kiliseleri diye ayrıldığı XI.  

yüzyıl'da, VII .  Gregorius adıyla (1073-1085 arasında) papa olan 
Hildebrand tarafından kuramsal temellerine de kavuşacaktır. 

ısı 



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
FEODALİTE VE SİYASAL DÜŞÜNCE" 

Batı Roma İmparatorluğu' nun yıkılışı, Ba tı 'da 
sonradan "feodalite" diye anılacak yeni bir toplumsal-siyasal 
örgütlenmeyi ortaya çıkarmıştır. "Feodalite" kavramının nasıl 
tanımlanacağı, feodalitenin tarihsel olarak oluştuğu Batı 
Avrupa dünyası dışında kalan toplumlardaki değişim 
süreçlerini de anlamaya, açıklamaya yarayacak bir soyut 
kavram haline getirilip getirilemeyeceği son derece tartışmalı 
olan konulardır. Örneğin, Halil Berktay'a göre '"feodalizm' 
kelimesi, her kullanıldığı yerde, aynı anda iki şeyi: a) çeşi tli 
somutluklardan giderek, her birinin ardında yattığı 
genellenebilen bir soyut/uğu; b) csasen böyle bir kapsamlı 
soyutluk etrafında örüldüğünü saptayabildiğimiz için o gem1s 'un 

•
Perry ANDERSON, Passages from Antiquity to Feud a lism, London, Verso, 1978; 

Marc B LOCH, Feodal Toplum, çev. ı-.1:. Ali Kılıçbay, Ankara, Savaş, 1 983; 
Rushton COULBORN, ed., Feudalism ın History, Hamden Connecticut, Arehan 
Books, 1 965; Georges DUBY, Les trois ordres ou l'imaginaire du feodalisme, Paris, 
Editions Gallimard, 1 978; Georges DUBY, Ortaçag İnsanları ve K ü ltürü, çev. M.  
A l i  Kılıçbay, Ankara, Imge Kitabevi, 1 990; Georges Duby, Erkek Ortaçag, Aşka 
Dair ve Diger Denemeler, çev. M. Ali Kılıçbay, Istanbul, Ayrıntı yay., 1991;  
f lerbert HEATON, Avrupa İktisat  Tarihi, ! ,  çev. M .  Ali Kılıçbay, O.  A ydoguş 
Ankara, Teori, 1 985; johan I IUIZINGA, The Waning of the M i d d le A ges, 
Harmondsworth, Middlesex, l'enguin, 1 982; Mehmet Ali KıLıÇBAY, Feod a l i le 
ve Klasik Dönem Osmanlı Üretim Tarzı, Ankara, Teori, 1 985; P. D. KING, ""The 
Barba r i a n  Kingdoms", ]. IL Burııs, cd., , iç inde, s. 1 23-1 53; H. G .  
KOENIGSBERGER, M c d icval Europ e 400-1500, Essex, Longınaıı Group U K  
Limited, 1 987; Henri PIRENNE, Hz. Muhammed v e  Charlemagne, çev. M .  Ali 
Kılıçbay, Ankara, Birey ve Toplum, 1984; Henri PIRENNE, Ortaçag Avru pasının 
Ekonomik ve Sosyal Tarihi, çev. U. Kocabaşoglu, Istanbul, Alan, 1 983; Henri 
PIRENNE, Orta çag K entleri,  Köken ieri ve Ticaretin Can !anma sı, çev. Ş. 
Karadeniz, Ankara, Dost, 1 982; Gianfraııco J'OGGI, The Development of the 
Modern Statc, a Sociological ln troduction, London: Hutchinsoıı University 
Library, 1 978; Nicolai RUBINSTEIN, "The l listory of the Word po!ilicHs i n  
Early-Modern Europe", Anthony Pagden, ed., T l ı e  Languages of Poli tic.1l Theory 
in Early-Modern Europe, Cambridge, Cambridge University Press, 1 987 içinde s. 
41-56; Charles TILLY, ""Cities ;ınd States in Europe, 1 000-1800", Theory .ın d  
Socicty, C i  lt 1 8, 1 989, s.563-584; Lynn Wl liTE, Mcdicval Technology a n d  �>ocial 
Change, London, Oxford University Press, 1976. 

152 



isim-sıfatıyla nitelediğimiz bir somu tluğu anla tmal ıd ı r .  
Dolayısıyla, her feodal toplum için, _  hem diğerleriyle ortak 
maddi temeller (belli bir teknik eşiğin üç aşağı beş yukarı . aynı 
sosyo-ekonomik örgütlenme biçimini belirlemes i  demek olan ,  
evrensel bir zorımluluk), h em d e içinde bul u nd uğu tarihi zaman 
ve mekan dilimin in coğrafi, etn ik, s iyasi, kültürel vb .  
özell ikleriyle iiriilmiiş spes ifik bir genesis (tiirüm) süreci söz 
konusu edilebilir . " 1 76 Buna karşılık, Van Canegem, "'feodal' 
[sözcüğü] feodalis 'ten türemiştir ve fieflede ilgilidir; fiefler de 
geneiJikle lordlardan vasallara verilmiştir: dolayısıyla 
'feodalizm', doğru anlaşıldığında, lordlarla, vasallada ve 
fieflede ilgilidir. ' Feodal' terimi, fieflerin ve vasalların 
biJinınediği birçok dönemde ve birçok toplumda görülen geri 
tarım teknikleri, savaşbeyliği, köylü·lerin baskı altında 
tutulması ya da 'ilkel' düşünüş tarzları gibi, içinde fieflede ve 
vasallada hiçbir bağlantı bulunmayan, değişik toplumsal 
olaylara uygulanmamış olsaydı, böylesine apaçık bir gerçeği 
belirtmek gereksiz bir iş olurdu" demektedir. 177 Bu tartışma 
etrafında oluşan devasa bir literatür bulunmaktadır ve bizi esas 
olarak ilgilendirmemektedir. Bizi burada ilgilendiren, Batı 
dünyasındaki feodalitenin oluşum süreci ile sonrasında ortaya 
çıkmış olan toplumsal-siyasal düşüncelerdir. Bu nedenle, 
feodalite kavramının evrensel olarak uygulanabil irliği 
üzeriı'l.deki tartışmalara girmek yerine, ele alacağımız siyasal 
düşünceleri anlamamıza katkı yapacağı düşüncesiyle 
fcodalitenin Batı dünyasındaki gelişimini ve daha çok kurumsal 
özelliklerini incelemekle yetineceğiz. 

i 76Berktay, Kabileden Feodal iz me, s.233-234 (vurgular eklenmiştir). 
177van Canegem, "Government, law and Society", s. 198. 

153 



I. FEODALİTE'NİN OLUŞUMU VE FEODAL İLlŞKİ 

Günümüzün " mo dern devlet" t ipinin tarihsel 
kökenierini ve  gelişimini inceleyen Poggi'ye göre, Batı'da, 
özellikle de bugünkü Almanya ile Fransa'yı oluşturan topraklar 
üzerinde, feodalitenin ortaya çıkışı üç gelişmenin etkisi altında 
kalmiştır :  " { 1 )  Batı  Roma İ mparatorluğu 'nun, hem 
merkezileşmiş bir  'hükumet sistemi o larak ve hem de  
belediyeler çevresinde toplanmış bir yönetim sistemi olarak 
y ıkılması; ( 2 )Völkerwanderungen [diye anılan kabile 
topluluklarının] kitlesel olarak yer değiştirmeleri; ve (3) Batı 
A vrupa'da yaşayan insanlar ve bunlarla diğer yörelerin 
insanları arasındaki ana iletişim ve ticaret yollarının 
Akdeniz'den sapmasi."1 78 Bu üç gelişmenin etkisi ile Batı 
Avrupa'da oluşan yeni toplumsal-siyasal örgütlenme, Yunan­
Roma geçmişinden, C ermen kabilelerinin geleneksel 
ilişkilerinden ve Hıristiyan dünya görüşünden gelen öğelerin 
kendine özgü bir bireşimini ifade ediyordu. Şimdi, bu bireşimin 
nasıl gerçekleştiğini kısaca görelim. 

A. Batı Roma'nın Yıklışmdan Sonra Avrupa 

Batı Roma'nın yıkıllşı, aynı zamanda, A kdeni:z; 
çevresinde büyük bir düzenin, Roma Barışı'nın (pax Romana) d a  
sona erdiği anlamına geliyordu. Bundan sonraki gelişmeler, Batı 
Avrupa'da Roma Barışı'nı yeniden kurmaya yönelik güçler 
arasındaki mücadeleleri yansıtacaktı. Batı Roma'nın mirasına 
sahip çıkmaya yönelik bu mücadelelerin tarafları ise, geçmişin 
Roma ülkesine ait topraklar üzerinde birbiri ardına kurulan 
Cermen krallık.ları, Doğu Roma (Bizans) İ mparatorluğu ve 
Kiliseydi. 

178Poggi, The Development of the Modem State, s .IS. 

154 



1 .  Cermen Krallıkların ın Özellikleri 

l .S.  I. yüzyıldan itibaren Roma ülkesine sızmaya 
başlamış olan ve hatta içlerinden bazı kabHelere II. yüzyıldan 
itibaren Roma topraklarında yerleşme izni verilmiş bulunan 
Cermenler, V. yüzyıldan i tibaren, Kuzey Afrika, İ talya, 
İspanya, Galya ve Britanya'da çeşitli krallıklar kurmuşlardı. 
Bu krallıklardan hemen hiçbiri Roma uygarlığını yıkmak gibi 
bir amaç gütmemişler, tersine, yerleştikleri bölgelerde, 
Roma'dan miras kalan kurumların avantajlarını kendi lehlerine 
kullanmaya çalışmışlardı. Örneğin İ talya'daki Ostrogotların 
önderi Büyük Teodoric, Roma'nın senato, kamu yönetimi sistemi 
ve okul gibi kurumlarını korumuş ve hatta 495 tarihinde kendini 
"Roma kralı" ilan etmiş, Galya'da Burgondlar ve İspanya'daki 
Vizigotlar Roma hukukunu uygulamayı sürdürmüşler, Frank 
kralı Clovis ise, daha da ça rpıcı bir örnek olarak, 
Hıristiyanlığı kabul etmesinin yanısıra, Roma imparatorlarının 
ünvaniarına sahip çıkmıştı. 

Ancak, bu Cermen krallıklarının çoğu pek uzun ömürlü 
olamadılar. Bunun nedenleri arasında, Doğu Roma'nın eski 
Roma'yı canlandırmak için giriştiği karşı saldırılar, özellikle 
lustinianus döneminde elde ettiği başarılar ile Akdeniz'de yeni 
bir güç olarak belirmeye başlayan Müslümanların kazanımları 
önemliydi. Ancak, bir diğer önemli neden de, Cermen krallarının 
ülkelerini alt bölgelere ayırmaları ve kabile geleneklerine 
uygun olarak, yakınları arasında paylaştırmalarıydı .  Bir 
bakıma, yetişmiş yöneticilerden yoksun bulundukları için buna 
zorunlu olan Ceı:men krallarının bu uygulaması, krallık 
topraklarının yönetsel bölünüşü üzerinde tartışmalara ve iç 
çatışmalara neden oluyordu. Sonuçta, Kuzey Afrika'daki 
Vandal Krallığı ile İ talya'daki Ostrogot krallığı B izans 
tarafından VI.  yüzyılda, İspanya'daki Vizigot Krallığı d a  
Müslümanlar tarafından VIII. yüzyılda ortadan kaldırıldı. 

155 



Cermen krallıkları arasında varlığını sürdüren ve 
Avrupa'da oluşum halindeki yeni düzenin en önemli 
belirleyicilerinden biri haline gelen ise, Frank Krallığıydı. 
Frank kabilelerini birleştirerek Galya'nın önemli bir bölümünü 
ele geçiren Clovis'in Si l 'deki ölümünden sonra, Frank Krallığı 
Meroven j hanedam yöneticileri arasındaki iç çatışmalar 
yüzünden bölündü. Daha sonra, Heristal'li (Genç) Pepin (687-
714) rakiplerine üstünlük sağiayarak Frank ülkesinin tek 
egemeni haline geldi. Karolenj hanedanlığının kurucusu sayılan 
(Genç) Pepin'in halefi Charles Martel (Çekiç Charles) (Çekiç 
Charles; 717-741), bir yandan bütün Frank ülkesini kendisine 
bağlarken, diğer yandan da 732 tarihindeki Poitiers Savaşı 
sonunda Müslümanları yenerek güneye doğru püskürttü. Çekiç 
Charles'ın halefi Kısa Pepin ise, son Merovenj kralını tahtından 
indirerek, daha sonra Charlemagne tarafından, "Kutsal Roma­
Cermen İmparatorluğu" adı altında üstlenilecek yeni bir Avrupa 
düzeni kurma işinde Frankların Önemli bir güç olarak ortaya 
çıkmalarını kolaylaştırmış oldu. 

Bu noktada, Frankların etkinliği ile Orta Çağ 
Avrupa'sında oluşum halindeki feodaliteyi belirleyici güç 
odaklarından biri haline gelen Cermen kabilelerinin ve 
kurdukları krallıkların özellikleri üzerinde biraz d urma m ız 
gerekmektedir. 

Bir kere, Cermenler, kır kökenli ve savaşçı özellikler 
taşıyan, kabile türü örgütlenmeye sahip topluluklardı. Eski 
Yunan ve Roma medeniyetinin felsefi, edebi, bilimsel ve 
sanatsal gelişmişlik düzeyinin oldukça uzağındaydılar .  
Dolayısıyla, yokolmanın eşiğindeki Yunan-Roma kültürüne 
canlılık kazandıramayacak durumdaydılar. 

İkinci olarak, ele geçirdikleri ve üzerinde yerleştikleri 
Roma topraklarını çekip çevirecek, eskimiş Roma yönetim 
sistemini iyileştirecek, vergileri toplayacak, ekonomik 
sorunların üstesinden gelebilecek donanımları yoktu. 

156 



Üçüncüsü, savaşçı bir önderin çevresinde örgütlenmiş 
kabile tipi topluluklar olarak, Cermcnler, birçok kavimden 
oluşan farklı yurttaşlar üzerinde egemenlik kurmuş "kişisel 
olmayan bir devlet" yerine, kabile şefine kişisel bağımlılık ve 
sadakat geleneğine sahiplerdi. Bu kişisel sadakat geleneği, 
Cermen kabilclerinin Roma ile temasa geçmelerinden önce, 
ortaklaşa (ilkel-kollektif) bir mülkiyet anlayışı çevresinde 
oluşmuştu . Buna karşıl ık, Cermen kabilelerinin Roma'dan 
aldıkları kurumların en başında "özel mülkiyet" geliyordu .  
Roma'da ayrıntılı bir hukuk sistemi içinde yerleşmiş bir kurum 
olarak "özel mülkiyet"e, sadeec insanlar (köleler) "değil, aynı 
zamanda ve en önemlisi toprak da tamamen" dahil olmuştu .1 79 
Savaşçı kabile şefine kişisel sadakat geleneği ile Roma'nın özel 
mülkiyet kurumunu birleşti ren Cermen kabilclerinin oluşturduğu 
krallıklarda krallar, ele geçirdikleri toprakları, "ölümlerinden 
sonra oğulları arasında pay edilecek bir özel mülkiyet" olarak 
görüyorlardı. 180 Ancak bu paylaşma, parçalanma demek değildi; 
artık kral olan savaşçı şcfe sadakatla bağlı olan yakınlarının 
yönetimi paylaşmasıydı.  Poggi'nin ifadesiyle, "bu, savaşçı şef 
ile onun kendi eliyle seçtiği yakınları, şeref, macera ve önderlik 
bakımından güvenilir ortakları arasında karşılıklı sadakata ve 
duygudaşlığa dayanan Gefolgschaft, 'izleyicilik' [yoldaşlık] 
i l i şkis iydi . " 1 81 IX. yüzyılın hemen başında Avrupa'da 
yaygınlaşmış  b u lu nan bu il işki biç imi ,  Karolenj 
imparatorluğunun vazgeçilmez kurumlarından biri haline 
gelecek ve feodalitenin oluşumunda en temel Cermen 
katkılarından birini oluşturacaktı. 

Bunun nasıl  o lduğunu ,  feodal i tenin temel 
ku rumlarından söz ederken göreceğiz. Şimdi, Cermen 
krallıklarının, burada ele aldığımız konu bakımından önemli 

179Berktay, , s.250. 
180Perry, et. al., Westem Civilization, s.183. 
181 Poggi, s. 19 . 

157 



görünen son özelliğine değinelim. Ele geçirdikleri toprakların 
yönetimini sürdürebilmek bakımından, bir anlamda zorunlu 
olarak Roma hukukunu uygulamayı sürdüren Cermen 
krallıklarının çoğu, yabancısı oldukları Yunan-Roma kültürünün 
felsefi 'i lkelerine göre b iç imlenmiş "yazıl ı"  kuralları  
garipsiyorlardı. Bunun bir nedeni, fetihler anındaki "Cermen 
hukuku"nun yazılı olmayan kabile geleneklerinden oluşmasıydı. 
Nitekim, C ermenler, Roma hukukunun kavim farkı 
gözetilmeksizin imparatorluk ülkesi üzerinde yaşayan herkese 
uygulanmasını anlamakta güçlük çekiyorlardı :  "Bir Cermen 
ancak kendi kabilesinin hukukuna göre yargılanabilirdi."182 

2. Kral-Papa Ilişkileri 

Cermen krallarının birçoğunun Katolik Kilisesi 
tarafınd an sapkın olarak kabul edilen Ariusçuluğu 
benimsernelerinin aksine, Frankları birleştiren Clovis 
katolikliği seçmiş ti .  732 tarihindeki savaş sonunda 
Müslümanları güneye püskürten Çekiç Charles, bu başarısı 
nedeniyle Papa'dan övgüler almış; daha sonra, oğlu Kısa Pepin'e 
tacını, Papa ve Kilise ileri gelenlerinin uygun görmesi sonucunda, 
önde gelen piskoposlardan Bonifacius giydirmişti. 

Kısa Pepin'in Kilise tarafından kral ilan edilmesi, 
Katolik Kilisesi'nin güçlü olmak için gerek d uyduğu bir 
müttefiki de kazanması anlamını taşıyordu. Gelasius'un Doğu 
Roma imparatoru I .  Anastasius ile olan yazışmasında daha önce 
ortaya çıkmış olan çatışma Katol ik Kilisesi'ni rahatsız 
ediyordu .  Bizans imparator lar ının Ki l ise 'y i  kendi 
denetimlerine alma anlayışiarına karşılık, Roma'daki Kilise 
özerk olmayı amaçlıyordu. Bu nedenle, VI. yüzyılda, Bizans'ın 
İustinianus önderliğinde, İ talya'yı Cermenlerden temizleme ve 
Roma'yı  kurtarma girişimlerindeki başarıları ,  Kil ise 

182Perry, et. al., Western Civilization, s. 1 84. 

158 



tarafından pek iyi gözle görülmüyordu. Ama, Bizans'ın Roma'yı 
kurtarma yolundaki başarıları kısa sürmüş, lustinianus'tan 
sonraki  Doğu imparatorları  benzeri  b i r  başar ı  
gösterememişlerdi. V III .  yüzyıla' gelindiğinde, Kilise'nin 
bağımsız varlığını tehdit eden en önemli güç, İtalya'da egemen 
olan Lombardlardı. Kısa Pepin'in Katalik Kilisesi tarafından 
kral ilan edilmesi, bir bakıma, Kilise'nin Lombardlara karşı 
müttefik arayışının ürünüydü. Nitekim, 753 yılında Papa 
Pepin'le konuşmaya gider ve onu Frankların kralı olarak 
yeniden kutsar. Papa'nın Pepin'den talebi ise, Papalığı 
Lombardlardan korumasıdır. Sonuçta Pepin İ talya'yı ele geçirir, 
Lombardları kovar ve Papalık topraklarını Lombardlardan 
alarak Kiliseye geri verir. Bundan sonra Papalık, Roma ve 
Ravenııa arasında kalan ülke üzerinde egemen hale gelir. 
Böylece, Papalık aynı zamanda devlet haline gelmiş olur. 

Frank krallarıyla Papa arasındaki ittifak, 768 ile 814  
yılları arasında hüküm sürmüş olan Charlemagne (Büyük Karl) 
döneminde de sürer. Charlemagne, Karolenjlerin yayılma 
politikas ını sürdürür, Frank krallığını genişletir ve Lombard 
krallığını ortadan kaldırarak kendisini aynı zamanda Lombard 
kralı ilan eder. Bavyera'yı ele geçiren, Saksonları kendi  
yönetimi altına girmeye ve Hıristiyan olmaya zorlayan 
Charlemagne, aynı zamanda İspanya'nın kuzeyindeki bir 
bölgeyi de egemenliğine katar. 

Charlemagne döneminde, kra1-papa ilişkilerini 
etkileyen en önemli olay, 800 yılının Noel günü Papa Leö'nun 
Charlemagne'ı Roma imparatoru ilan etmesidir. Bu olaydan 
çıkan iki sonuç vard ır: Birincisi, Roma İmparatorluğu'nun 
yaklaşık üçyüz yıl önce çökmüş olmasına karşılık, bir "dünya 
imparatorluğu . geleneği"nin devam ettiğidir. İkincisi de, 
İmparator'a taç giydiren Papa olduğuna göre, Hıristiyan 
imanının dünya üzerindeki yayılmasından ve savunulmasından 
İmparator'un Papa'ya karşı sorumlu olduğudur. Böylelikle, 
Roma evrenselciliği ile Hıristiyan evrenselcil iği artık 

159 



birleşmiş  tir. Stoacıların kos m apo/i s idea lin i Tanrı Devleti 
adıyla Hıristiyanlığa uyarlamış olan Augustinus'un mıuı d1 1s 
sözcüğüyle ni telediği evrensel devlet yeryüzüne iniyordu. Bu 
iniş, A ugustinus'un fikirlerinden bildiğimiz Tanrı Devleti­
Yeryüzü Devleti ayrımının aksine, birkaç yüzyıl içinde, 
Papalığın kesin üstünlüğü ile sonuçlanacaktı. 

3. Pax Francorımı ya da Charlemagne 'ın  Imparatorluğu 
Can la ndırma Çabası 

' 

Batı Roma'nın yıkılışından sonra, görece küçük Cermen 
krallıkları arasında bölünen Avrupa toprakları, merkezi bir 
siyasal güçten yoksun kalmışlardı. Bu gücü ihya etmek ve Roma 
Barışı'nı yeniden kurmak, bir ideal olarak, sonraki yüzyıllarda 
hep canlı kaldı .  Charlemagne dönemindeki Karolenj yönetimi, 
"Kutsal Roma-Cermen 1mparatorluğu" adı altında, Britanya 
adaları hariç, hemen tüm Batı Hıristiyanlığını kapsayan 
egemenlik alanıyla, bu idea l i  gerçekleştirmeye en yakın 
adaydı. O kadar ki, Roma Barışı'nın yerini bu dönemde "Frank 
Barışı"nın (pax FraHcorıım) aldığı bile söylenebilmektedir.1 83 

Buna karşılık, bu denli geniş bir alanı yönetebilecek 
dona nı ma sahip bu l u n mayan Karolenj lcr in,  kend i 
dönemlerindeki Müslüman, Bizans ya da kendilerinden önceki 
Roma ölçülerine göre ilkel bir yönetim sistemine dayandıkları 
bil inmekted ir .  Bu sisteme göre " Kutsal Roma-Cermen 
İmparatorluğu", yaklaşık 250 "kontluk" bölgesine bölünmüştü, 
Her bölgenin başında, yöneticiye kişisel olarak sadakatla bağlı 
soylulardan gelen bir "kont" bulunuyordu. Güçlü, nüfuz sahibi 
ailelerden gelen bu insanlar, komutan, yargıç ve yönetici olarak, 
imparatorun kararlarını uygulamakla görevliydiler. Kontların 
bu görev lerini yerine getirip getirmed iklerini, yetkilerini 

183R. Van Canegem, "Government, Law and Society", J .  H. 13mns, t:>d., , içinde s. 
174. 

160 



kötüye kullanıp kullanmadıklarını tesbit etmek amacıyla, 
Charlemagne, belirli aralıklarla ve genellikle iki "sıradan 
adam"184 ve bir piskopos ya  da manastır başkanından oluşan 
denetim heyetleri oluşturmuştu . Latince missi  domin ic i  
(hükümdarın kişisel vekilleri) diye anılan bu denetçilerin 
görevi, kontların bölge düzeyindeki görevlerini yerine getirip 
getirmediklerini merkezi iktidarın (imparatorun) buyruklarına 
göre tesbit etmek ve imparatorun talimatlarının uygulanmasını 
sağlamaktı .  

Bu, Karolenj İmparatorluğu'nun merkezi ve yukarıdan 
aşağıya hiyerarşik bir yönetim mekanizması kurmak için 
başvurduğu bir yoldu. Bununla birleşen bir diğer yol ise, "yönetim 
yapısının yatay düzeydeki başlıca unsurları olarak (sınırları, 
s ıras ıyla, genellikle Roma'daki belediyelerin ve büyük 
mal ika nelerin [1 a t  ifıuı d ia I sınır lar ına denk dü şen) 
piskoposluklara ve manastırlara dayanılmasıydı." 185 Böylece, 
Berktay'ın deyişiyle, "Batı Avrupa feodalizminin ekonomik 
ba kımdan k€ndi kendine yeterl iliğe dayalı o a d  e ıı·ı i 
merkeziyetçi yapısı önemli ölçüde" biçimlenmiş oluyordu. 1 86 

4. Charlemagne 'dan Sonra Avrı ıpa 

Charlemagne'ın 814 ' te1 ölmesinde sonra, Karolenj 
İmpara torluğu'nun başına oğlu (Sofu) Louis geçmiş ve 
İmparatorluğu korumaya çai ışmıştı . Ancak bu, imkansız 
denebilecek ölçüde güç bir işti; çünkü, "İmaparatorluğun gücü, 
sağlam ekonomik ve siyasal temellerden çok Charlemagne'ın 
kişisel niteliklerine dayanıyordu .''187 Ayrıca, impara torluk çok 

l 84rerry, et. ııl., Westcrn Civilization, s. 1 90 (Burada kullanı lar  "laymen" 
sözcügüdür ve ruban kesimine dahil olmayan anlamına gelmektedir). 
185p . 1 9 oggı, , s . .  
186B k ı--er tay, , s. :ı:ı. 
187rerry, et. n/., Western Civilization, s.l 92. 

161 



geniş bir alan üzerinde, çok çeşitli halkları kapsıyordu ki, bu da 
etkin bir yönetimi güçleştirmekteydi. Bunlara ek olarak, 
imparatorluğu korumak isteyen Louis, bir yandan imparatora 
karşı kendi iktidarlarını genişletme hedefini güden Frank 
kralları ile, diğer yandan da kendisine başkaldıran oğullarıyla 
mücadele etmek zorunda kalmıştı. 

Sonuçta, Charlemagne'ın "Kutsal Roma-Cermen 
İmparatorluğu", Louis'nin 840'taki ölümünden sonra, üç parçaya 
bölündü: 843 tarihli Verdun antlaşmasıyla, (Sofu) Louis'nin 
oğullarından (Cermen) Louis'ye imparatorluğun doğusu, (Kel) 
Charles'a batı bölgesi ve Lothaire'e de "Orta Krallık" diye 
anılan ve Roma'dan Kuzey denizine kadar uzanan bölge verildi. 
Bu bölgeler de, daha sonra, kendi içlerinde bölünecekti. Örneğin, 
Sofu Louis'nin en büyük oğlu Lothaire'in Roma ve Aachen gibi 
önemli merkezleri içine alan "Orta Krallığı", 855 tarihinden 
sonra, üç oğlu arasında bölüşülecek, Cermen Louis'nin aldığı doğu 
bölgesi de benzer bir akıbete uğrayacaktı. 

Sonuç, Karolenjleri•ı merkezi bir imparatorluk yönetimi 
kurma amaçlarının iflasıydı .  Merkezi iktidar bu bölünmeler 
sonucunda ortadan kaybolmuş, yerine, yerel iktidarlar öne 
çıkmıştı. Charlemagne döneminde imparator adına ve onun 
denetimi altında bölgelerini yöneten kontların her biri, yine 
kendi bölgelerinde bağımsız birer iktidar odağı olarak 
belirmişlerdi .  

Merkezi iktidarın yokoluşuna ek olarak, IX .  ve  X. 
yüzyıllarda Avrupa her yandan saldırılara uğruyordu. Kuzey 
Afrika ve İspanya üzerinden güney kıyılarına sald ıran 
Müslümanlar, Tuna üzerinden kuzey İ talya'ya ve batı 
Almanya'ya akınlar düzenleyen Macarlar ve Moğollar, 
İskandinavya üzerinden gelen Normanlar, Avrupa'da güvenli bir 
ortamı ortadan kad ırıyorlard ı .  Bu saldır ılar, Roma'nın 
çöküşüyle birlikte başlayan ama, Karolenj dönemiyle birlikte 
hızı kesilir gibi olan siyasal iktidarın yerelleşmesi olgusuna 
yeni bir ivme kazandırmaktaydı. İmparatorluğun çöküşü, 

162 



krallıkların güçs üzleşmesi, kıta A vru pa'sında, kontların 
üzerinde yaşadıkları toprakları kendi egemenlik alanları 
olarak görmeleriyle sonuçlanıyordu. Aynı şekilde, kontun 
toprakları üzerinde yaşayanlar da, güvenliklerinin sağlanması, 
canlarının ve mallarının korunması için sadece kontlara ya d a  
yerel beylere güvenebileceklerini düşünüyorlardı. Artık bölgesel 
iktidar, kralın değil, o bölgedeki soyluların olmuştu. Hatta, dört 
bir yandan gelen sald ırı lara, kontların vıeya lordların 
birbirlerinin topraklarını ele geçirme amacıyla yarattıkları 
çatışmalar da eklenince, birçok yörede iktidar, çok daha küçük 
birimlere bölünür olmuştu . Castlelany denilen bu birimler, lord un 
kalesini ve yakın çevresindeki toprakları kapsıyordu. 

B. Feodal Toplum 

İ ş te feodalite, merkezi iktidarın yokolduğu,  
karışıklıkların ve güvensizlik ortamının adeta yerleştiği, 
ticaretin neredeyse durduğu, kent yaşamının önemini yitirdiği 
böyle bir ortamda ortaya çıkmıştı. Feodal toplumun temel 
özellikleri: (1) bir "üretim tarzı", (2) hiyerarşik bir toplumsal 
tabakalar düzeni ve (3) bir kültür ya da dünya görüşü, yahut bir 
"değerler kümesi" düzeylerinde kendisini göstermektedir. 

Perry Anderson, feodaliteyi, "ne emeğin ne de emek 
ürünlerinin meta olmadığı, toprağın ve doğal ekonominin 
egemenliğinde bir üretim tarzıdır" diye tanımlamaktadır. Buna 
göre, "doğrudan üretici -köylü- üretim aracı ile -toprakla- özgül 
bir toplumsal ilişki sayesinde birleştirilmişti. Bu ilişkinin tam 
formülü, serfliğin hukuksal tanımıydı - glebae adscripti ya da 
toprağa bağımlıl ık: serfler hukuksal olarak sınırlandırılmış bir 
hareketliliğe sahiplerdi. Toprak üzerinde oturan veya onu 
işleyen köylüler, toprağın mülkiyetine sahip değillerdi .  
Tarımsal mülkiyet, köylülerden siyasal-hukuksal zor kullanma 
yoluyla artık elde eden bir feodal beyler sınıfının özel kontrolü 
altındaydı. Emeğe dayalı hizmetler, ayni kira ya da köylü 

163 



tarafından lorda borçlanılan geleneksel borçlar biçimini alan bu 
ekonomi-dışı zor, kişi olarak lorda bağlı "manoryal demesne"de 
ve köylü tarafından işlenen kiralanmış arazi parçaları üzerinde 
uygulanıyordu. Bu [uygulamanın] zorunlu sonucu, ekonomik 
sömürünün siyasal otorite ile hukuk düzeyinde birleşmesiydi. 
Köylü, kendi lordunun yargılamasına tabiydi. Aynı zamanda, 
lordun kendi toprağı üzerindeki mülkiyet hakları da, tipik bir 
biçimde derecelendirilmişti: lordun bu haklarının içinde, 
kendinden daha üstün bir soyluya (ya da soylulara) şövalye 
hizmeti -savaş zamanında etkili olacak bir askeri güç- sağlama 
borcu yer almıştı. Bir diğer deyişle, lordun sahip olduğu mülk bir 
fief olarak alınmıştı. Kendinden daha üstün bir soylunun 
hizmetindeki lord, bu mülkierin karş'ılığı olarak, genellikle 
feodal bir üstün vasalıydı ve askeri hizmete bağlı bu tür 
ayrıcalıklar zinciri yukarıya doğru uzanmakta, sistemin 
doruğunda da, bütün arazinin son kertede ilke olarak kendisine 
bağlanmış olduğu kişi -çoğu kez bir monark- yer almaktaydı.''l 88 
Anderson'ın "feodal üretim tarzı"nı betimleyişinde yer alan 
unsurlar üzerinde dur alım. 

1 .  Manor Örgütlenmesi ve Toprağa Bağımlı lık 

Feodali te, daha önce belirttiğimiz gibi, ticaretin, 
piyasa ilişkilerinin, para ekonomisinin ve dolayısıyla da kent 
yaşamının çöktüğü bir dönemde ortaya çıkmıştır. Bu bakımdan 
feodalite, manoryal örgütlenme denilen bir ekonomik temele 
sahiptir. Bu örgütlenmenin temelini oluşturan "manor", esasmda 
bir "köy"dür ama, köyden ibaret değildir. "Özel bir şekilde 
örgütlenmiş pir köydür bu; tepesinde manor /ordu denilen bir 
senyör oturur, ve gerek köylü ailelerinin kendi küçük 
işletmelerinde elde ettikleri mahsulün bir kısmı (ürün-rant), 
gerekse manor topraklarının demesne (= efendi toprağı; hassa 

188 Anderson, , s. 147. 

1 64  



çiftlik) diye adlandırılan bölümü üzerindeki karşıl ıksız 
çalışmaları (emek-rant) [angarya] hep bu efendiye akar."189 

Manor örgütlenmesi, yukarıda birinci bölümde kısaca 
özetlendiği gibi, Roma İmparatorluğundaki latifıoıdiı tm 'un 
dönüşmesi ile ortaya çıkmıştır. Bu örgütlenmenin en temel 
özellikleri ise, manor ekonomisinin az çok kendi kendine yeterli, 
piyasaya dönük üretim yapmayan bir nitelik taşıması, üretimin 
ve manor içindeki tüm ilişkilerin senyör tarafından denetlenmesi 
ve serflerin toprağa ve senyöre bağımlı olmalarıdır. 

Burada daha çok bir model gibi özetiediğimiz manor 
örgütlenmesi, her yerde ve bütün Orta Çağ Avrupa'sında aynı 
özelliklere sahip olmamıştır. Örneğin, yine genel bir eğilim 
olarak, manor ekonomisinin kendi kendine yeterliliği hiçbir 
zaman tam anlamıyla gerçekleşmemiştir. Perry'nin belirttiği 
üzere, " tuz, değirmen taşı ve demir aletler genelde dış  
kaynaklardan sağlanmıştır." 1 90 Buna ek olarak, işin başından 
itibaren, küçük kümelenmcler halinde de olsa, özgür köylülerin 
varlığı ve hatta manor örgütlenmesinin esaslarından en 
öneml isini oluşturan senyör-serf ili şkisi ile senyör-vasal 
ilişkisinin tüm Avrupa'da egemen olmadığı da bilinmektedir. 
Ayrıca, feodal toplum örgütlenmesinin istikrar kazandığı 
onbirinci yüzyıldan itibaren, bir yandan köylülerin piyasaya 
mal aktarabilecek bir düzeyde üretim yapma imkanı bulmaları, 
diğer yandan manor düzenini kontrollerinde tutan senyörlerin 
piyasalarda satılan mallara talep eğilimlerinin artması, manor 
örgütlenmesini ve bu örgütl-enmeye dayanan toplumsal ilişkileri 
değiştirmiştir. Bu değişim, ticaretin ve kent yaşamının yeniden 
canlanmasıyla sonuçlanan ve beraberinde siyasal düşünce 
alanında da bir dizi değişikliği getiren bir süreçtir ve modern 
topluma geçişin ya da Orta Çağın sona erişinin başlangıç 
noktasını oluşturmaktadır. 

18913erktay, , s.268_ 
190Perry et.al., Wcstcrn Civi lizati oıı, s.196_ 

165 



2. Feodal Ilişkinin Öğeleri 1 9 1  

A nderson,  y u k a r ı d a  uzunca  aktard ığ ımız  
betimlemesinde, serfin toprağa bağımlılığının "özgül bir 
toplumsal ilişki sayesinde" gerçekleştiğini belirtmektedir. 
Nedir bu "özgül toplumsal ilişki? "Feodal ilişki" diye 
adlandırılan bu özgül toplumsal ilişkinin doğasını "vasallık" 
oluşturmaktadır. Merkezi iktidarın çöktüğü, güvenliğin 
kalmadığı bir Avrupa'da, toprak sahiplerinin varlıklarını 
korumak için, köylülerin de güvenlik içinde yaşamak için 
"adamlara" ihtiyaçları vard ı .  Bu ihtiyaç, özellikle toprak 
sahipleri bakımından, öncelikle askeri olarak güçlenrnek 
anlamına geliyordu. İşte, başlıca bu ihtiyacın ürünü olarak 
doğan vasallık, "bir adamın, kutsal bir törenle, bir lorda 
bağlıl ık taahhüdünde bulunması" ile gerçekleşiyordu .1 92 
Bloch'un anlatışıyla: "İşte karşı karşıya iki adam. Biri hizmet 
etmek istiyor; diğeri de şef olmayı kabul veya arzu ediyor. 
Birincisi ellerini kavuşturup, ikincisinin ellerinin arasına 
koyuyuor. Gayet açık bir tabiyet belirtisi olan bu hareketin 
anlamı, bazen bir diz çökmeyle artırılıyordu . Ellerini veren 
kimse aynı zamanda, karşıs ındakinin 'adamı' olduğunu 
belirleyen çok kısa birkaç söz ediyordu. Daha sonra şef ve tabi'i 
ağızdan öpüşüyorlardı: Anlaşma ve dostluk simgesi olarak."193 

Bu "feodal anlaşma", Roma'nın son dönemlerinde 
görülen coımnendatio ilişkisinin Cermen kökenli Gefolgschaft 
ilişkisiyle birleşmesi sonucunda ortaya çıkmıştır. Roma'nın son 
dönemlerinde görülen co m mendatio, genellikle özgür (köle­
olmayan) bir kimsenin, kendinden daha güçlü ve üstün olan bir 
diğerinin koruması altına girmesini ifade etmekteydi. Bu 

191 Buradaki özetleme, esas olarak, Poggi, The Development of the Modern 
State, s.17- 35'e dayanmaktadır 
192p erry et.al., s.193. 
193moch, Feodal Toplum, s.186. 

166 



ilişkide koruma altına giren kişi, koruyucusuna itaat etmek ve 
gerektiğinde de ona kişisel yardım sağlamak yükümlülüğü 
altındaydı .  Koruma altına giren ile koruyucu arasında eşitsiz bir 
ilişki olan com m e n da t io,  zaman içinde, Cermen kökenli 
Gefolgschaft ilişkisinin özellikleriyle birleşerek dönüşmüştür. 
Bu dönüşüm, commen datio ilişkisinde yer alan iki taraf 
arasındaki eşitsizliğin bir ölçüde or tadan kaldırılması 
biçiminde .  karşımıza çıkmaktadır. Burada, koruma altına giren 
kişi (vasal) ile koruma isteğini kabul eden kişi (senyör) 
arasındaki ilişki, ilke olarak, yakınlar, arkadaşlar ya da 
akrabalar (Gefolgschaft teriminin ifade ettiği anlamda, bir 
Cermen kabile şefi ile onun yakın adamları) arasındaki bir 
ilişkiydi. Commendatio 'da iki tarafın eşitsiz konumu üzerine 
inşa edilmiş olan anlaşma, feodalitede, tam anlamıyla eşit 
olmasa da, "aynı sosyal dünya"ya ait ins� nlar arasında 
gerçekleşiyordu . Burada tipik olan nokta, anlaşmadaki iki 
tarafın -:la aynı tarzda savaşçı olmalarıydı ve bu savaşçıl ık, 
hem büyük bir beceri ve hem de ekonomik ve fiziksel olarak 
yoğun güç kullanımını gerektiriyordu. 

Commendatio 'nun tarafları arasındaki ilişki, senyöre 
vasalı korumak, onun güvenliğini sağlamak gibi bir görev 
yüklerken, vasalı da, senyöre yardımcı olma, ona geniş anlamda 
yönetirole ilgili işlerde danışmanlık etme, yol gösterme yükümü' 
altına sokuyordu. Her iki tarafın ortak yükümlülüğü ise, 
birbirlerine d�ygudaşl ık ,  saygı  ve güven iç inde 
yaklaşmalarıydı. Bu  nedenle, commendatio, sadece hiyerarşik 
bir sözleşme ilişkisi olmaktan çıkıp, saygı, duygudaşhk, güven 
ve yoldaşlık gibi güçlü duygusal içerik taşıyan, son derece 
kişiselleşmiş bir ilişki haline geliyordu. 

Senyör ile vasal arasında bu nitelikteki bir ilişki 
üzerine kurulu olan anlaşmanın amacı, esasen belirli bir toprak 
parçası üzerinde, hem düzenin sağlanması ve hem de senyörün 
egemenliğinin sürdürülmesiydi. Dolayısıyla, commendatio 'nun 
yanında, feodal ilişkinin doğasını belirleyen, hatta "feodal" 

167 



sözcüğünün kökenini oluşturan bir diğer öğeye gelmiş bulunuyoruz: 
Beneficill m .  Sonraları fevıl ll t , daha sonra fe!t d! t m ve nihayet 
"ficf" denilen beneficil lm ,  toprak üzerindeki bazı hakların 
devriyle ilgi lidir. Öncelikle belirli bir toprak parçasıyla ilgili '  
olan bu haklar, aynı zamanda, köle, scrf ya  da özgür olup 
olmadıkianna bakılmaksızın , o toprak üzerinde yaşayan 
insanları ve tarımsal müştcmilatı da içine alıyordu . Beneficil /m 
' un amacı, belirli bir bölge üzerinde din ya da yönetim işlerinden 
sorumlu olan bir kişi ya da ccmaatın maddi ihtiyaçlarını 
karşılamaktı . 1 94 

Süreç içinde benefic ill m,  Ccrmcn kabi lelerindeki 
yoldaşlık ilişkisiyle değişik bir içerik kazanan com men da t i o 
'nun kapsamı içine alınmıştır. Böylelikle benefic iımı, scnyör 
tarafından vasala, belirli bir toprak parçası üzerinde hak 
tanıma anlamını kazanmıştır. Scnyörün bu hakları vasala 
vermekteki amacı ise, commendatio ilişkisinin içeriğinde 
mevcuttur. Scnyör, vasalın koruyuculuğu görevini üstlenmiştir. 
Buna karşılık vasal da, kendisine verilen toprak parçası ile o 
toprak parçası üzerindeki üretim faaliyetini, scnyör adına 
düzcnlcyecck, dcnctlcyccck, senyöre gerektiğinde silah ve asker 
temin edecek, şövalyclcrden oluşan bir savaşçı grubunu eğitip 
hazırlayacak, scnyörün maiyyetine ve danışma kuruluna 
katılacak, scnyörün yoldaşı olan birine yaraşır bir hane düzeni 
kuracaktır. Poggi'nin deyişiyle "commeııdatio mantığ ının bir 
uzantısı olan bu toprak bağışı", gerçekte, vasalın kendisini ve 
bakmakla yükümlü bulunduğu insanları korumasını sağlaması ve 
gerekli  hallerde senyöre yardım etmesi amacıyla 
düzenlenmiştir. 

Bu durum, commelldatio ve benefi c i um  ilişkilerine 
eklenen üçüncü bir öğc olan immıınitas (bağışıklık) ilc daha iyi 

l 94I3urada "kişi" terimi daha çok kendi üstündeki bir senyör adına o bölgede 
düzeni saglayıcı yöııeticiyi, cemaat terimi ise yine belli bir bölgede kurulu kilise 
örgütünü -piskoposlugtı- anlatmaktadır. 

168 



anlaşılabilir. Iımnımitas bir hanenin veya bir malikanenin, 
bireysel ya da kollektif (genellikle de kiliseye ait) bir 
mülkiyetin, mali, askeri ve yargısal zorlamalardan bağışık 
olmasını anlatmaktadır. Bir diğer deyişle, kişisel ya da 
kollektif bir mülkiyet, o mülkiyetin de içinde yer aldığı toprak 
parçası üzerinde hüküm süren yöneticinin kullandığı vergi, asker 
toplama veya yargılama iktidarlarının kapsamı dışı nda 
tutulmaktadır. Feodal toplumda immıın itas, vasalın kendisine 
verilmiş bulunan toprak parçası üzerindeki ayrıcalıklarını 
dilediği gibi kullanması anlamını kazanmıştır. Hatta, vasalın 
kendi toprağı üzerindeki uygulamalarına karışmamak gibi 
"negatif" bir anlamın ötesinde, emek ya da mal cinsinden vergi 
koymak, hukuk kurallarını belirlemek ve uygulamak, araziyi 
savunmak ve arazinin kullanılış tarzını belirlemek, silah altına 
alınmış kimseleri savaşa göndermek gibi işleri yapması 
gerektiği anlammda "pozi tif" bir boyut da kazanmıştır. 

3. Feodal Yönetimin  Temelleri: Toplumsal Tabakalar 

Feodalitenin çekirdeğini oluşturan senyör-vasal 
ilişkisinin yukarıda açıkladığımız öğeleri, toplumsal 
örgütlenmenin bütünü açısından değerlendirildiğinde, ortaya 
şöyle bir tablo çıkmaktadır: Senyör-vasal ilişkisi, bu ilişkinin 
iki tarafını toplumun geri kalan kesimlerinden ayıran 
hi.yerarşik bir ilişki biçimindedir. Vasal'm sahip olduğu 
haklar, kendisine verilmiş olan toprak üzerindeki üretimi 
yönlendirmek ve denetlemek, artık ürüne el koymak, bu toprağa 
ve dolayısıyla kendisine bağımlı olarak yaşayan (çoğunluğu 
köylü, serf statüsündeki) insanları da denetlemek, hatta onlara 
baskı uygulamak gibi bir içerik taşıyordu. Vasal'ın kendisine 
bağımlı olanlara karşı ilişkisi, senyör ile vasal arasındaki 
commendatio ilişkisine benzer bir karşılıklı ytikümlülük (yani 
vasalın kendisine tabi kılınmış olan serfleri ve köylüleri koruma 
yükümlülüğüne karşı serflerle köylülerin de vasala -angarya 

169 



dahil- hizmet etme, vergi ödeme ve sadakat yükümlülüğü) 
içeriyordu. Ancak, bu karşılıklı yükümlülük genellikle 
unutulmaktaydı: "Şövalye, a.dalet dağıtmak ve başkalarına 
kötülük edenleri ortadan silmek için kılıcını kullanmak 
zorundaydı. Ancak, çoğunluk bu yükümlülüklerini yerine 
getirmiyordu. Kendilerine düşen kiralerı topluyorlar . . . 
sonrasında ise, onları korumakla yükümlü olduklannı hiç 
düşünmeksizin [halkı] taciz etmeye ve kandırmaya devam 
ediyorlardı. . . . Ve yine de insanlarımızı bağrımıza basmak 
zorundaydık çünkü köylüler, hepimizin -şövalyelerin, 
rahiplerin ve efendilerin- yaşamlarının bağlı bulunduğu yükleri 
sırtıanmış bulunmaktadırlar :•1 95 

Vasal ile köylüler arasında seigneıırie (senyörlük) diye 
nitelen bu il işki, feodal toplum örgütlenmesinde, Perry 
Anderson' ın belirttiği gibi, aşağıdan yukarıya doğru bir 
hiyerarşi takip ediyordu. Manor örgütlenmesi içinde yar alan 
serfleri ve köylüleri koruyan ama, buna karşılık onların yönetim 
ve üretim sürecini denetleyen şövalye, genellikle kendisinden 
daha üstün bir konumda bulunan bir senyöre tabiydi. Bir diğer 
deyişle, şövalye kendinden daha üstün bir senyörün vasahydı. 
Aynı biçimde, şövalyenin tabi olduğu senyör de, yine kendinden 
daha üstün bir başka senyörün vasah, o da yine kendinden daha 
üstün bir başka senyörün vasalıydı. Başka bir biçimde söyleyecek 
olursak, feodal toplumun dokusunu oluşturan senyör-vasal 
ilişkisi, aşağıdan yukarıya doğru sıralanmakta ve en tepede, 
çoğunlukla da eski Roma kökenli bir ünvanı (rex-kral, princeps­
prens, dux-diik) bulunan krala (en üst senyöre) kadar ulaşıyordu. 

Burada, feodal toplumdaki ilişkileri anlayabilmek 
bakımından önemli olan nokta, en alt düzeyde şövalyeden ya da 
kale beyinden başlayarak en üstte kralda noktalanan senyör-

195Kendisi de bir şövalye olan Estienne de Fougeres'in sözlerini M. Pacaut, Les 
Structures politiques de I'Occident medhival (Paris, 1969), s.158'den aktaran 
Poggi, s. 24. 

170 



vasal ilişkisinin genellikle commendatio 'ya dayanması, buna 
karşılık senyör ile senyöre tabi olan halk (çoğunlukla köylüler 
ve serfler) arasındaki ilişkinin ise commendat io 'ya benzer bir 
içerik taşımasıdır. 

"Commendatio 'ya dayanmak" ile " co mmenda t io ' y a  
benzemek" arasındaki fark ş u  bakımdan önemlidir: 
Aralarındaki ilişki, görece hiyerarşik nitelikte olsa da, senyör 
ile vasal, yukarıda belirttiğimiz gibi, "aynı sosyal dünya"nın, 
bir diğer deyişle aynı "toplumsal tabaka"nın mensubudurlar ve 
bu bakımdan aralarında bir eşitlik vardır. Nitekim, en üstteki 
senyör olan kral için Orta Çağ'da yaygın olarak kullanılan 
niteleme, "eşitler arasında birinci"dir (primus inter pares). 
Dolayısıyla, senyöre tabi olanlar (köylüler ve serfler), bir başka 
dünyanın insanlarıdırlar; yani, en alt düzeyden en üst düzeye 
kadar senyörler, yönetim işleriyle ilgili, düzeni ve adaleti 
sağlamaktan sorumlu bir tabakayı oluşturmakta, buna karşılık, 
toplumun çoğunluğunu oluşturan köylüler ve serfler, sadece 
yönetime tabi olan bir kitle olarak görülmektedirler. 

Biraz basitleştirilmiş bir ifade ile yönetenler 
(senyörler) ve yönetilenler ( toplumun geri kalan kesimleri, 
çoğunlukla köylüler ve serfler) diye ifade edebileceğimiz bu 
ayrım, feodal toplum örgütlenmesindeki birinci bölünmedir. 
İkinci bölünme, senyörler tabakasının kendi içinde geçerlidir. Bu 
ikinci bölünmeyi, yukarıda aktardığımız şövalyenin ifadesinde 
şöyle tesbit edebiliyoruz: " şövalyeler, rahipler ve efendiler". Bu 
i fade,  i lk  bakışta Orta Çağın feodal  toplumsal  
örgütlenmesindeki senyörler (yönetenler) kesimi içinde üç  tabaka 
bulunduğunu gösteriyor gibi gelebilir. Ancak, burada söz konusu 
olan, aslında iki tabakadır: "Şövalyeler" ve "efendiler" bir 
tabakayı (soyluları), rahipler de bir başka tabakayı (ruhban 
tabakasını) meydana getirirler. 

Bu ayrım, ortaçağ dünyasında toplumu oluşturan 
tabakaların işbölümü esasına göre farklılaşmasını ifade 
etmekte ve genellikle, o ra to res (dua edenler), laboratores 

171 



(ça l ışanlar)  ve beliatares ( sav aşanlar) diye anılmaktadır. 
Feodal dönemin bu toplumsal tabakalar anlayışını en iyi ifade 
edenlerden biri olan Laon piskoposu Adalberon'a göre, "Bir 
zannedilen Tanrı'nın evi üçtür: yeryüzünde birileri dua eder, 
diğerleri savaşır, ötekiler de çalışır; bu üçü birliktedir ve de ayrı 
olmayı kabul edemezler; öyle ki birinin işleri diğer ikisinin 
yapıp ettiklerine temel oluşturur; hepsi sırayla birbirlerine 
destek olurlar . "196 Benzer bir biçimde, Burgonya düklerinin 
tarihçisi Chastellain'e göre "Tanrı, sıradan insanları toprağı 
işlernek ve ticaret yoluyla yaşam için gerekli malları temin 
etmek için yaratmıştır; rahipleri de din işleri için; soylulan ise, 
bu zarif insanların eylemleri ve ahlakları diğerlerine örnek 
oluşturacak biçimde erdemi geliştirmek ve adaleti sağlamak 
. . " 1 97 ıçın. 

Bu ifadelerden açıkça anlaşıldığı gibi, feodal toplum 
tabakalarının bu üçlü bölünmesi, aynı zamanda Tanrı iradesinin 
bir ürünü olarak meşrulaştırılmak istenmektedir. Nitekim, tek 
bir toplumun (feodal toplum) aynı zamanda üç tabakaya 
ayrılmış olması, Duby'nin ifadcsiyle, "tanrısallığın hem birli, 
hem üçlü olması gibidir." 1 9S Eski Yunan'ın ünlü düşünürü 
Platon'un ideal devlet kuramındaki "filozof kral-koruyucular­
üreticiler" ayrımını ve bu ayrımın gerisinde yatan insanların 
yaradılıştan üç ayrı cevhere (altın-gümüş-tunç) sahip oldukları 
yolundaki ön kabulünü Hıristiyanlığın Baba Tann-Oğul-Kutsal 
Ruh üçlemesiyle senteziemiş görünen bu ideoloji, feodal toplumun 
en güçlü meşruluk zeminini meydana getirmektedir. 

Toplumu üç tabakaya ayıran bu anlayış, ayrıca, sözü 
edilen tabakalar arasında herhangi bir hareketliliğe de izin 
vermemektedir. Charlemagne, herkesin kendi yaşam kalıbı ya 
da mesleği, uğraş alanı içinde kalması gerektiğini vurgularken, 

196Duby, Les trois ordres, s.15. 
l 97Huizinga, The Waning of the Middle Ages, s. 56. 
198Dı.ıby, Les trois ordres, s.16. 

172 



piskopos Jonas d'Orleans, herkesin kendi "ordre"ı, zümresi içinde 
kalmasının zorunlu olduğunu belirtmiştir.199 

Feodal toplumun belkemi ğini oluşturan bu  
tabakalardan herbiri, kralların ya da prensierin vergi koyma ve 
savaş yapma gibi konulardaki kararlarında �öz sahibi 
olmuşlardır. Tabakaların yönetime il işkin kararlarda söz 
sahibi olmaları, kralın veya prensin bel l i  dönemlerde 
tabakaları temsili organlarda toplayarak görüşlerini ve 
rızalarını alma zorunluluğu anlamına gelmiştir. Süreç içinde 
kurumsallaşan ve kral ya da prensin kişisel iradesinden 
bağımsız bir nitelik kazan bu temsili kurumlar (parlamento ya 
da genel tabakalar meclisi anlamında etats gbıeraux) feodal 
yönetim mekanizmasında, özellike Xl. yüzyıldan i tibaren 
önemli bir yere sahip olmuşlardır. Poggi 'nin "Stiindestaat" 
(tabakalar esasına dayanan siyasal örgütlenme ya da kısaca 
tabakalar yönetimi) diye adlandırdığı bu feodal temsil i  
yönetim, kral iktidarının güçsüz olduğu bir  dönemde 
gerçekleşmiştir. 

Tabakaların temsili organlar aracılığıyla yönetirnde 
söz sah ibi olduğu bu yönetim biçimi, kral iktidarının 
güçsüzlüğünün yanısıra, XL yüzyıldan i tibaren güçlenen, özerk 
birer s iyasal birim halini .alan ve bu özerklikleri krallar 
tarafından çıkarılan fermanlarla kabul edilen Orta Çağ kent 
yönetimlerinin varlığıyla da yakından i lgilidir. Ticaretin 
yeniden canlanmasıyla birlikte önem kazanan kentler, hem 
toplumsal tabakaların fi i l i  durumunu (köylüler-soylular­
rahipler) deği ştirecek, hem de piyasanın ve dolayısıyla 
paranın önem kazandığı yeni bir ekonomi içinde kentli kesimin 
(burjuvazinin) ruhban ve soylular karşısında güç kazanmasına 
temel oluşturacaklardır. Böylelikle, krallar ruhban ve soylu 
kesimlerine karşı,  bu kesimlerle ça tışan kenti i ier in 
(burjuvazinin) varlığından yararlanarak güçlenecek ve merkezi 

1 99lbid., s.91 . 

173 



iktidarın mutlaklaştığı güçlü ulusal-devletler oluşturma yoluna 
gidecek lerdir. 

II. FEODAL DÖNEMDE SİYASAL DÜşÜNCE 

Feodal toplumsal örgütlenmenin istikrar kazandığı 
dönemde (X.-XII. yüzyıl) siyasal düşünce, Kilise ile dünyevi 
iktidar arasındaki ilişkinin yeniden belirlenmesine yönelik 
olmuştur. Bu yeniden belirlenme, Gelasius Öğretisi'nin "İki Kılıç 
Kuramı"na dönüştürülmesi ve böylece Kilise'nin dünyevi iktidar 
üzerindeki egemenliğinin 'kurumsallaştırılması biçimindedir. 
Bundan sonra ise, Orta Çağ siyasal düşüncesi bakımından özel bir 
öneme sahip olan Salisbury'li John'ın hem Kilise üstünlüğünün 
vurgulanması ve hem de siyasal iktidarın meşrulul< temellerinin 
belirlenmes'ine yönelik katkıları gelmektedir. 

A. Kilise Üstünlü�ünün Pekişın esi: İki Kılıç Kuramı 

1 .  Imparator-Papa Çatışması 

Onuncu yüzyıla gelindiğinde Kilise, Batı Avrupa'nın 
ekonomik bakımdan güçlü kurumlarmdan biri olmuştu. İtalya 
topraklarının çoğunu elinde tutan Kilise, diğer ülkelerde de 
büyük mülkiere sahipti ve bu niteliğiyle en büyük toprak sahibi 
kurumdu. Buna karşılık, Roma İmparatorluğu dönemindeki ilk 
ortaya çıkışından başlayarak gelişen konumuna siyasal iktidar 
açısından baktığımızda, ekonomik gücüyle orantılı bir yerde 
olmadığı görülmektedir. Papalık makamını kendi çıkarları 
doğrultusunda kullanmak isteyen aristokrat ailelerin yarattığı 
çöküntü bir yana, ekonomik bakımdan gittikçe güçlenen 
Kilise'nin başına geçmek, özellikle ileri gelen aristokrat 
a ile lerin hedefleri arasına girmişti .  Dif;er yandan, 
bölgelerindeki kiliselere ve manastırlara egemen olmak isteyen 
yerel senyörler de Kilise'nin siyasal etkinliğini azaltıyorlardı. 

174 



Yerel kiliselere ve manashrlara piskopos ve başrahip tayini 
yetkisini elinde tutan senyörler, ayrıca kiliselerden vergi 
toplama yoluna da gidiyorlardı. 

Yerel senyörler tarafından atanan piskoposların veya 
manastır başkanlarının, rahiplerin ve keşişlerin uymaları 
gereken d isiplinli yaşam standardlarını ve bu standardlar için 
zorunlu olan ruhsal bağlılık düzeyini sağlayamayacakları, 
özellikle Fransa ve Almanya'daki dinsel örgütlenmelerde 
rahatsızlık yaratıyordu. Örneğin, Fransa'nın Burgonya 
yöresindeki Cluny manashrında, keşişlerin dünya nimetlerine 
daha fazla bağlanmaları biçimindeki yozlaşmadan ve Benedict 
tarikatının ilkelerinin çiğnenmeye başlanmasından rahatsız 
olmaları sonucunda, Hıristiyan öğretisinin toplumsal yaşama 
yeniden egemen kılınmasına yönelik bir reform hareketi 
başlamışh. 910'da kurulan ve çok geçmeden Fransa, Almanya, 
İngiltere ve İtalya gibi ülkelerde Cluny manastırının önderlik 
ettiği reform hareketi, rahiplerin evlenmemeleri ve "metres 
tutmamaları" gerektiği ve makamlarını elde etmek için maddi 
bir bedel ödemek zorunda olmamalarını söylemekteydi. Bu 
yolla, manastırların senyörlerin denetiminden kurtarılması, 
rahiplerin makamlarını kişisel çıkar için değil fakat, Kilise'nin 
korunması için kullanmaları amaçlanıyordu. 

Cluny'nin önderliğindeki bu manastır reform hareketi, 
Xl. yüzyıl ortalarına gelindiğinde papalık makamını de etkisi 
altına almıştı. 1059 yılında, Papa Il. Nicholas'ın eski Roma'nın 
kalın t ısı  olan soylu ların ve Kutsal  Roma-Cermen 
imparatorlarının papa seçimine müdahale etmelerine son verme 
girişimi, kilise içinde, cardinal denilen üst düzeydeki rahiplerin 
papa seçimini kendi başlarına yapabilmeleriyle sonuçlandı. 

Buraya kadar, feodal toplumun yerelleşmiş iktidar 
mekanizması içinde dünyevi iktidar odaklarına karşı 
b a ğ ım s ı z l ı ğ ı n ı  ve d o l a y ı s ı y l a  H ı r i s t i y a n l ı ğ ı n  
"bozulmamışlığı"nı korumaya yönelik, yeni bir "özerklik 
harr>keti" o�arak değerlendirilebilecek olan bu girişim, 1 073 

175 



tarihinde VII.  Gregorius adıyla papa olan Hildebrand'ın görüş 
ve girişimlerinden sonra, Kilise'nin dünyevi iktidar üzerindeki 
üstünlük iddiası halini almıştır. 

Hıri stiyanlığın ruhani l ideri  olarak papa, 
Hildebrand'a göre, dünya üzerinde bir Hıristiyan toplumunu 
kurmakla yükümlüdür. Ona göre papa, Saint Petrus'un halefi 
sıfatıyla iman ve öğreti ile ilgili sorunlarda son sözü söyleme 
yetkisine sahiptir ve dolayısıyla da bütün piskoposlar üzerinde 
egemen bir otorite niteliğindedir. Ancak, yine Hildebrand'a göre 
papanın egemenlik alanı Kilise ile sınırlı değildir. Krallar ya 
da dünyevi iktidar sahipleri, iktidarlarını Hıristiyanlığın 
amaçları doğrultusunda kullanmakla yükümlüdürler ve bu 
nedenle onlar da, papanın otoritesine, direktiflerine ve hatta 
emirlerine bağlı olmak durumundadırlar. Ayrıca, kralların 
iktidarları da Tanrı tarafından verilmiş olduğu için de bu, 
böyledir. Dolayısıyla kral lar, pa pan ın buyruklarına itaat 
etmek dışında başka birşey yapamazlar. Buradan çıkan sonuç 
şudur: "Hıristiyanlık ödevini yapmakta başarısız kalan kralır 
yönetme hakkı papa tarafından yadsınabilir. Tanrı'nın yasasııt 
uygulamaktan sorumlu olan papa, hiçbir zaman krala bağımlı 
bir konumda olamaz.'•200 

Hildebrand, bu görüşlerini, Papa VII. Gregorius olarak 
uygulamaya koymak ve hem Kilise içinde, hem de Kilise ile 
dünyevi  iktidar arasındaki i l işki lerde bir reform 
gerçekleştirmek amacındaydı. Bu amaca uygun olarak, ruhban 
kesiminin ahlaki niteliklerini iyileştirmek ve kiliseyi dünyevi 
iktidarın denetiminden kurtarmak için, değindiğimiz Cluny 
hareketinin birçok ilkesini uygulamaya koydu . Buna göre evli 
ya da "odalık" sahibi rahiplerin ayinleri yönetmelerini 
yasakladı; makamlarını maddi karşılık ödeyerek satın almış 
olanları uzaklaştırdı; mülklerini feodal toplumun fief ilişkisine 
uygun olarak senyörlerden almış olan piskoposları ve manastır 

200perry, et. al., Westem Civilization, s. 214. 

176 



başkanlarını aforoz etti ve rahiplere piskoposluk vererek onları 
kendine bağlamayı amaçlayan senyörleri de Kilise dışına itti. 
Bütün bu hareketler ile amaçlanan ise, öncelikle piskopos 
tayinlerinin tümüyle Kilise'nin denetimine bağlı kılınmasıydı. 

Papa VII . Gregorius'un bu girişimleri, Orta Çağ siyasal 
düşüncesini belirleyen önemli bir konuyu, Atama Tartışması'nı 
(Investitıtre Controversy) gündeme getirdi. Kutsal Roma-Cermen 
imparatoru IV. Henri ile Papa VII. Gregorius arasındaki bu 
a ta m a  tart ışmas ı n m  nedeni, atanacak piskoposların 
niteliklerinden ve dolayısıyla feodal ilişkilerin doğasından 
kaynaklanıyordu . Piskoposlar, bir yönden, Kilise 'nin 
adamlarıydı ve bu bakımdan Hıristiyan cemaatine dahildi. 
Buna karşılık, yine piskoposlar, malikane sahipleri olarak, 
soylulardan sayılıyorlar ve bu ikinci nitelikleriyle de feodal 
tabakalar düzeniyle bütünleşmiş bir biçimde, Kilise dışındaki 
senyör o toritesine, en tepede de Kutsal Roma-Cermen 
imparatoru'na bağlı bulunuyorlardı. Feodal toplumun oluşum 
sürecinde, piskoposlar, hem kendi piskoposluk bölgelerindeki 
feodal (dünyevi) iktidarlarını ve hem de ruhani otoritelerini 
imparatorlardan almışlardı. Dahası, Orta Çağın başlangıç 
dönemlerinde senyörler, kendi aralarındaki çatışmalarda 
rahiplerle ittifak kurma yollarını da seçmişlerdi. Bu ittifaklar, 
bir fief karşılığında piskoposların senyörlere asker temin etmesi 
biçimindeydi. Bir diğer deyişle, Cermen kralları ve imparator 
açısından piskoposlar "devletin memurları" ni tel iğini 
taşıyorlardı. Dolayısıyla, Papa VII. Gregorius'un piskopos 
atamalarında tek söz sahibinin .Iı::ilise olduğunu ileri sürüp 
uygulamaya kalkışması, bu ittifakların çözücü, senyörlerin ve 
dolayısıyla imparatorun dünyevi iktidarını zayıflatıcı bir 
etkiye sahip olacaktı. Üzerinde durduğumuz tarihsel dönem 
açısından somu t olarak belirtecek olursak, Pa pa VI I .  
Gregorius'un girişimleri İmparator IV .  Henri'nin iktidarını 
tehdit etme anlamına geliyordu. 

177 



Sonuçta VII .  Gregorius ile IV.  Henri arasında 
kaçınılmaz çatışma patlak vermişti. İmparator IV. Henry'ye 
göre VII .  Gregorius, Cermen devletlerinin işlerine karışan ve 
krallığı papalığa bağımlı kılmakla tehdit eden . . .  geleneği 
çigneyen bir fanatikti".201 

Bu çatışmanın birinci evresinde, C ermen 
piskoposlarının da onayını alan IV.  Henri, Papa VII .  
Gregorius'un Saint Petrus'un tahhndan çekilmesini istemiş, buna 
karşılık papa da imparatoru aforoz ederek tahtından 
indirmişti. Sonuç, Cermen ülkesinde bir iç �avaşın patlak 
vermesiydi. Cermen prensleri, aforoz kaldırılmadığı sürece 
Henry'yi kral olarak tanımayacaklarını söylüyorlar ve papayı 
kendileriyle görüşmeye çağırıyorlardı. Bunun gerçekleşmesini 
istemeyen Henry ise, İtalya'ya giderek aforozun kaldırılmasını 
istemişti. İsa'nın vekili olarak papa, pişmanlık içindeki bir 
zavallı ile karşı karşıyaydı ve sonunda Gregorius, Henri'yi · 
affetmek durumunda kalmıştı. 

Böylece, bir yandan Henri aforoz edilişinden sonra 
kendisine başkaldıran prenslerle daha güçlü bir biçimde 
mücadele etme olanağını bulmuş oluyor, diğer yandan da bir 
imparatoru ayağına kadar getirip af dilemek zorunda bırakan 
papanın gücü ve prestiji büyük bir artış gösteriyordu. Papalık 
makamının gücünde ve prestijinde ortaya çıkan bu artış, Cermen 
senyörleri tarafından Henri'nin tahttan indirilmesi ve yerine 
Rudolfun seçilmesinden sonra da devam etti. Bu durumu kabul 
etmeyerek mücadeleye devam eden Henri, Roma'ya başarılı bir 
saldırıda bulunduktan sonra, VII. Gregorius'un yerine yeni bir 
papa ·geçirdi ve o da Henri'ye imparatorluk tacını yeniden 
giydirdi. 

Papa VII. Gregorius'un halefleri, papalığın çıkarlarını 
savunmak ve papalığı güçlendirmek yönündeki faaliyetleri 
sürdürdüler. 1 122 tarihinde, Kilise ve V .  Henri arasındaki 

2°1 Ibid. 

178 



anlaşma ile, Kilise'nin piskopos tayinlerinde tek ve mutlak söz 
sahibi olduğu kabul edildi. Bu bakımdan, piskoposluk 
bölgesinde sahip olduğu ruhani otoritesini tümüyle Kilise'den 
alan piskopos, diğer yandan, bir fief sahibiydi ve bu bakımdan 
da kralın vasalı durumundaydı. Dolayısıyla, krala karşı feodal 
yükümlülükleri bulunuyordu. 

Worms Anlaşması diye bilinen bu uzlaşmadan sonra 
da, krallarla papalar arasındaki çatışmalar devam etti. I .  
Frederick'in (Frederick Barbarossa, 1 152- 1 1 90), İtalyan 
kentlerinin papa önderliğinde oluşturdukları birlikle giriştiği 
savaşta yenilmesi ve İtalyan kentlerinin özerkliğini tanımak 
zorunda kalması, Orta Çağ dünyasında yeni bir değişimi 
simgeliyordu. Bu değişim, İtalyan kentlerine karşı giriştiği 
saldırılardaki başarısızlıkları sonucunda imparatorluk 
iktidarının zayıflaması, buna karşılık daha küçük ölçekli 
krallıkların ya da prensiikierin (özellikle Almanya'da) güç 
kazanmaları ile kendisini göstermişti. 

Bütün bunlar olurken, XI. yüzyılın sonlarından itibaren, 
doğudaki Kutsal Topraklar'ı ele geçirme gibi dini bir amaç 
uğruna girişilen Haçlı Seferleri'nin de Orta Çağ dünyası 
üzerinde önemli etkileri olmuştu. Haçlı Seferleri'nin yarattığı 
etkileri şöyle özetlemek mümkün görünmektedir: (1) Bir kere, 
Haçlı Seferleri ile birlikte Kilise'nin dünyevi işlerde söz sahibi 
olabileceği, gerektiğinde savaş yapabileceği, kan dökebileceği 
kabul edilmiş oluyordu.  Bu kabul, yine Haçlı Savaşları 
dönemine denk düşen papalık makamının dünyevi iktidar 
üzerindeki üstünlük iddialarının pekişınesine yardım ediyor, 
VII. Gregorius'un Kilise'ye yüklediği, dünya üzerinde Hıristiyan 
bir toplum kurma ödevi benimsenmiş oluyordu. (2) İkinci olarak, 
Haçlı Seferleri sayesinde, Haçlıların gerek duydukları malları 
sağlayan İtalyan kentleri güçleniyor ve böylelikle, bir önceki 
bölümün sonunda değindiğimiz kent-devletlerinin özerk siyasal 
birimler olarak ortaya çıkmaları ve tabii -Kutsal Topraklar'ı 
kurtarmak için sefere giden bir kısım senyörlerin ölmesi, bir 

179 



bölümünün de zenginliklerini bu uğurda yitirmeleri gibi yan 
olayların da etkisiyle- feodalitenin çözülmesi hızlanıyordu. 

2. Iki Kılıç Kuramı 

Bütün bu oluşumlar içinde, daha önce gördüğümüz 
"Gelasius Öğretisi"nin ruhani otorite ( auctoritas sacerdotiuın) 
ile dünyevi iktidar (regalis potestatis) ayrımı çerçevesine 
oturttuğu Kilise ile devletin birbirinden ayrı alanlarda dünyayı 
kendi amaçlarına göre yönettikleri düşüncesi, yerini Iki Kılıç 
Kuraını 'na bırakıyordu. İlk Hıristiyanlığın bütün iktidarların 
Tanrı'dan geldiği ve her türlü iktidara boyun eğmenin bu yüzden 
zoru nlu  o l duğu yolunda Pau l u s ' un,  " direnenler  
lanetleneceklerdir" deyişiyle pekiştirilmiş anlayışı XI .  yüzyıla 
kadar geçerliliğini büyük ölçüde korumuştu. Örneğin, X. yüzyılda 
(940'larda), Vercelli'li Atto, kralın Hıristiyanlığa düşman bir 
kimse olması halinde bile, krallığa karşı direnmenin dine 
saygısızlık olacağını yazmakta ve kötü iktidarın Tanrı 
tarafından iyileri sınamak için gönderildiğini belirtmekteydi: 
"Tanrı, riyakar olanın egemenliğini sağlamaktadır, çünkü 
insanlar günahkardır.'•202 

Paulus'un her tür dünyevi iktidara mutlak itaati 
öngören görüşlerinin x: yüzyıldaki yeni bir yorumu olan bu 
anlayış, Xl. yüzyılın reformcuları tarafından sorgulanıyordu. Bu 
sorgulama, kralın ya da dünyevi iktidar sahibinin bir 
"hizmetkar" niteliğinde olduğunu vurgulamaktaydı. Burada söz 
konusu edilen, krala veya prense itaat edilmeyip direnmenin 
mümkün olduğunu göstermek değil, kral ya da prensin, Tanrı'nın 
ve dolayısıyla Kilise'nin hizmetkarı niteliğinde olduğunu 
kanıtlamaktı. Nitekim, bu görüşün ilk kez ifade edildiği bir 
mektupta (Peter Damian, 1065), IV. Henri'ye seslenilmekte ve 

202ı. S. Robinson, "Church and Papacy", }. H Burns, ed., History of Medieval 
Political Thought, içinde, s. 300. 

180 



Tanrı'ya karşı gelenleri cezalandırmaması halinde, "kılıcını 
boş yere taşıdığı" belirtilmekteydi. Dolayısıyla kral, Kilise'nin 
düşmanlarını cezalandırmıyorsa, Tanrı'ya da hizmet etmiyor 
demektir. IV. Henri'nin Papa VII. Gregorius ile olan çekişmeleri 
anımsandığında, bir tür uyarı niteliğinde olan bu görüşler, bir 
adım daha ileri giderek, Kilise'yi korumakla Tanrı'ya olan 
bağlılığını kanıtlayan krala itaat edilmesi gerektiğini; kutsal 
buyruklara karşı gelen bir kralın ise Tanrı'nın hizmetkarı 
(min ister Dei) olmadığı ve uyrukları tarafından saygı 
görmeyeceğini de içeriyordu. 

Bu görüşleri esas alan Papa V II .  Gregorius, "bir 
hıristiyan krahn olması gerektiği gibi, kutsal Kilise karşısında 
itaatkar, alçakgönüllülükle boyun eğen ve ona yararlı olan bir 
kimse değilse . . . o zaman kutsal Kilise'nin sadece ona yardım 
etmemekle kalmayıp aynı zamanda ona karşı çıkacağı da 
kuşkusuzdur" diyordu.203 1deal kral, bu anlayışa göre, Petrus'un 
ve onun vekili olarak papanın vasalı ni teliğinde olmalıydı .  
Böyle olmayan kralların aforoz edilmeleri v e  tahtlarından 
indirilmeleri gerektiğini belirten ve yukarıda gördüğümüz gibi, 
IV.  Henri ile olar mücadelelerinde bunu u ygulayan VI I .  
Gregorius, bu  görüşü n ü  destekleyici nitelikte örnekler de 
veriyordu : "Bir çok piskopos kralları veya imparatorları aforoz 
etmişti . . . Romalı bir piskopos bir Frank kralını, 
rı.daletsizlikleri nedeniyle değil de, daha çok bu denli büyük bir 
iktidarı elinde tutmasının yararsız oluşu yüzünden kral lıktan 
atmış, yerine İmparator Charlemagne'ın babası Pepin'i geçirmiş 
ve bütün Frankların eski krala karşı e ttikleri sad akat 
yeminlerini ortadan kaldırmıştı."2°4 

Atama Tartışmaları sırasında, papalık makamının, 
u yrukları yozlaşmış, kötü yöneticilere hizmet etmekten 
kurtarınakla  görevli olduğu iddiası ileri sürülm üştü : 

203lbid., s.301 
2°4Jbid. 

1 81 



"Şövalyeler, bugüne kadar yemin anlaşması ile bağlıydılar . . .  
ve onların vasallık görevlerine karşı çıkmaları kutsal olana 
saygısızlık etmekle eşdeğerdi. Şimdi ise, aksine, şövalyeler 
kendi senyörlerine karşı silahlanmakta, çocuklar ebeveynlerine 
karşı çıkmakta, uyruklar krallara karşı harekete geçmektedir, 
doğru ve yanlış birbirine karışmıştır, yeminin kutsallığı tecavüz 
altındadır :•205 

Bu durumda, ·papalık makamının devreye girmesi ve 
işleri düzene koyması, yani ruhani otorite ile dünyevi iktidar 
arasındaki i l işkileri  yen iden belirlemesi  gerektiği  
düşünülmekteydi. "Luka'ya Göre İncil''de yazılı olan, "Ya Rab, 
işte, burada iki kılıç" deyişi,206 bu yeni düzenleme çabaları 
içinde, Iki Kılıç Kuramı diye ünlenen bir siyaset anlayışı haline 
getirilmişti. Papa VII .  Gregorius' tan önce, dünyevi düzenin 
sağlann,ası için kullanılan "maddi kılıç" ile ruhani otoritenin 
kurulması ve Hıristiyanlığın korunması için kullanılan "manevi 
kılıç" ve bunun en güçlü yaptırımı olan aforoz, birbirlerinden 
ayrı ellerde ama birbiriyle uyumlu bir işbirliği içinde olarak 
d üş ünülüyordu .  Atama Tart ışması  öncesinde, örneğin 
İngiltere'de, Kral Edgar'ın Canterbury Başpiskoposu Dunstan'a 
yazdığı mektupta (967), "Ben elimde Konstantinus'un kılıcını 
tutuyorum, siz isePetrus'un kılıcını . . . sağ ellerimizi 
bir leştirelim; kılıçları birleştirelim, böylece Tanrı' nın 
kutsallığı arınabilsin"207 diye yazması bunun bir göstergesidir. 

Buna karşılık, Papa VII .  Gregorius, iki kılıç 
arasındaki bu uyumu bozmuş, Petrus'un otoritesinin bölünmez 
olduğunu, Roma Hukuku 'nda "devlet" in zorlayıcı ve  
cezalandırıcı gücünü ifade etmek üzere kullanılan gladius 
terimine gönderme yaparak, papanın maddi zor ve cez;ılandırma 
gücünü (materialis gladius) kendi denetiminde tuttuğunu, 

205Ibid., 5.301-302. 
206Luka, 22:38, Kitabı Mukaddes, s. 87. 
207Robinson, a.g.rn., s.303. 

182 



dolayısıyla impara torların, kralların, prensierin ve tüm 
yöneticilerin Tanrı'nın hizmetkarları olarak önce Petrus ve onun 
ve kil i olan pa pan ın hizmetinde olduklarını ileri sürmüş tü. 
Papalığın yönlendiriciliği altında gelişen Haçlı Seferleri 
sırasında, Bemard de Clairvaux, Papa III. Eugenius'a, "İki kılıcı 
da sür ortaya,İsa şimdi eskiden acı çektiği yerlerde yeniden acı 
çekmektedir. Bunu senden başka kim yapabilir? İkisi de [iki 
kılıç da] Petrus'undur, gerektiğinde biri onun izniyle, diğeri de 
onun eliyle kımndan çıkarılır" diye yazmıştı. Yine Bemard de 
Clairvaux, "[Maddi kılıç] senin olmasaydı, havariler, 'Ya Rab, 
işte, burada iki kılıç' dediklerinde İsa, onlara, 'Yeter' diye 
cevap vermez, 'Bu çok fazla' derdi. Dolayısıyla hem ruhani, 
hem de maddi kılıç Kilise'ye aittir; ancak bunlardan ilki Kilise 
tarafından kımndan çıkarılmıştır, buna karşılık ikincisi Kilise 
için çekilmiştir" diye görüş belirtmişti.208 

Böylelikle, Orta Çağ siyasal düşüncesini belirleyen 
ana temalardan en önemlisi, ruhani ve dünyevi iktidarlar 
arasındaki il işki bir kez daha, ama farklı bir biçimde 
düzenlenmiş oluyordu. Her iki iktidarı birbirinden ayrı alanlara 
yerleş tirerek Kil ise 'nin özerkliğini s ağlamlaştırmayı 
amaçlayan "Gelasius" öğretisi"nden farklı olarak, " İki Kılıç 
Kuramı", Kilise'ye hem dünya işlerini idare etme, düzeni ve 
adaleti sağlama ve hem de ruhsal alanı yönetme güçlerini kendi 
elinde bulundurduğunu ama, dünya işlerini idare etmeye yarayan 
mad d i  kılıcı kralların eline verdiğini, kralların bu kılıcı 
Kil isc ' .-.in buyruklarına uygun olarak kullanmak zorunda 
oldl':darını ileri sürme olanağı vermiştir. İki Kılıç Kuramı, 
papan ın ve piskoposların doğrud an dünya işlerine 
bul c �·malarını, savcı.ş ve l;;an dökücülük gibi faaliyetlere 
dot,- �, , '  ;:ın karışmalcrını eng cllenıekte, bu işlerin de krallar 
taraf ınd .an ama "Yi l i :;: c; iç i i1 " yapılması gerek tiğini 
vurgulamaktadır. Bu kuraın, dördüncü Haçlı Seferi'ni başl!ltan 

208Ibid., s. 304. 

183 



Papa III. Innocente döneminde (1198-1216) teokratik iktidar 
anlayışını da doruk noktasına ulaştırır. Papa III. Innocente, 
"Prensler dünyada iktidar sahibidir, papazlar ise ruh üzerinde. 
Ruh bedenden ne kadar daha değerli ise, papazlık da 
monarşiden o kadar daha değerlidir. . . Hiçbir kral, lsa'nın 
vekiline kendini adayarak hizmet etmediği sürece doğru bir 
hükümranlık süremez"2°9 diyerek, İki Kılıç kuramıyla 
belirginleşen Kilise'nin devlet karşısındaki üstünlüğünü, Orta 
Çağ düşüncesindeki en sistematik halini Salisbury'li John'da 
göreceğimiz organizmacı bir toplum kuramıyla temellendirmiş 
olur. 

B. Salisbury'li John: Organizma Olarak Toplum ve 
Tiranh�a Karşı Direnme • 

Papalığın imparatorluk üzerindeki üstünlüğünün 
kurumlaşmasıyla sonuçlanan gelişmeler, papalığın bütün 
iktidarlarını kendinde toplama iddiasını ( plenitudo potestatis) 
gündeme getirmiştir. Papalığın ve dolayısıyla Kilise'nin b u 
iddiası, bir yandan pratikte gerçekleştirilirken, diğer yandan 
da, bu iddianın kuramsal ve s istematik o larak 

209 Perry, et.al., s.222. 
·

salisbury'li John'la ilgili bu başlıkta özel olarak yararlanılan ve daha önce 
belirtilmemiş olan kaynaklar şunlardır: [Salisbury'li John], "Devlet Adamının 
Kitabı'ndan Seçme Parçalar", çev. Nuri Çolakoglu, Mete TUNÇAY, der., Bah'da 
Siyasal Düşünceler Tarihi, Cilt-1, Eski ve Orta Çaglar, Seçilmiş Yazılar, s. 334-
358; Uohn of Salisbury], The Stateman's Book of John of Salisbury, Being the 
Fourth, Fifth and Sixth Books, and Selections from the Seventh and Eighth 
Books of the Policraticus, ang. çev. John Dickinson), New York: Russell and 
Russell, 1963 ve John Dickinson, "lntroduction: The Place of the Pdlicraticus in 
the Development of Political Thought", içinde, s. xvü-lxxxii; Kate Langdon 
FORHAN, "Salisburian Stakes: The Uses of 'Tyranny' in John of Salisbury's 
Policraticus ", History of Political Thought, Cilt 1 1, Sayı 3, Güz 1990, s. 397-407; 
E. F. JACOB, "John of Salisbury and the 'Policraticus"', F.J.C. HEARNSHAW, 
The Soda', and Political Ideas of Some Great Medieval Thinkers, içinde, s. 53-84; 
Richard H. ROUSE ve Mary A. Rouse, "John of Salisbury and the Doctrine of 
Tyrannicide", Speculum, Cilt 42, Sayı 4, Ekim 1967, s. 693-709; 

184 



temellendirilmesi, meşrulaşbrılması yönünde çabalar ortaya 
çıkmışbr. Bunların en ünlüsü, Salisbury'li John'un ( 1 115/20- 1180) 
Policraticus (Devlet Adamının Kitabı) adlı yapıtında ortaya 
koyduğu siyaset kuramıdır. Salisbury'li John'un görüşleri, E. F. 
Jacob'un da belirttiği gibi, Orta Çağ siyasal düşüncesini 
anlayabilmek bakımından Augustinus'la karşılaşbrılabilecek 
kadar önemlidir. Salisbury'li John'un görüşlerinin bu büyük 
önemini daha derinlemesine kavrayabilmek bakımından, 
döneminin özelliklerine kısaca değinmek gerekmektedir. 

1 .  Salisbury 'li John 'un Dönemi ve Yaşamı 

Salisbury'li John'un yaşadığı dönem olan XII. yüzyıl, 
Orta Çağ Avrupa'sı bakımından bir dönüşüm dönemidir. Bu 
dönüşüm, ekonomik düzeyde, yukarıda da değindiğimiz gibi, 
ticaretin canlanmasına koşut olarak gelişen kent yaşamının 
giderek önem kazanması ve kentlerin (dolayısıyla kentlilerin, 
burjuvazinin) siyasal iktidar düzeni içinde yer almaları; 
kültürel düzeyde Augustinus'un yeni-Platoncu etkiler albnda 
biçimlendirdiği Hıristiyan öğretisinin ("Patristik Felsefe"nin) 
yerini, Aristotelesçi etkilerin daha ağır bastığı "Skolastik 
Felsefe"nin almaya başlaması, siyasal düzeyde ise, kraliıkiara 
bölünmüş bir Avrupa'da modern devletin en belirgin 
unsurlarından biri olan "ülke"nin ağırlık kazanmaya başladığı 
bir devlet düzeninin ve buna bağlı olarak, kralın kişisel 
iradesinden bağımsızlaşarak kurumlaşan tabakalar yönetiminin 
(Stiindestaat) yerleşmesi olarak özetlenebilir. 

a) Kent Yasarnının Gelisınesi ve Sonucları 
XII. yüzyıl, toplumsal ve ekonomik tarih açısından 

bakıldığında, Bab Avrupa'da ticaretin ve buna bağlı olarak 
kent yaşamının gelişmesini simgeler. VIII. yüzyıldan itibaren 
önemini yitirecek ölçüde zayıflamış olan ticaret ve kent 
yaşamında II. yüzyılda başlayan bu canlanma ve gelişme, feodal 
toplum örgütlenmesinin temellerini sarsan bir etki yapmışbr. Bu 

185 



etki, bir yandan toplumsal tabakalar arasındaki bölünmenin 
değişmesi, diğer yandan da feodal yönetim mekanizmasının ve 
bu mekanizmanın esasını oluşturan ilişkilerin dönüşmesi 
biçiminde karşımıza çıkmaktadır. 

Daha önce sözünü ettiğimiz ve feodal yönetimin 
meşruluk temellerinden belki de en önemlisini oluşturan, 
toplumun soylu-ruhban ve köylüler olarak üç ayrı tabakadan 
meydana geldiği anlayışı yerine, XII.  yüzyılda başka 
ayrımların önerildiği görülmektedir. Örneğin, Benoit de Sainte­
Maure, ruhban kesimi ("dua edenler", o ratores ) ile adalet 
dağıtanlar (şövalyeler) ve çalışanlar biçimindeki üçlii ayrımı 
muhafaza eder ama, kralı ya da prensi, bu üç tabakanın dışına 
yerleştirir. bunda amaç, kralın ya da prensin, bu üç tabaka 
arasındaki çatışmaları düzenleyici bir rol oynamasını 
sağlamaktır. Yine Benoit de Sainte-Maure, feodal toplumun 
dokusundaki en önemli değişimlerden birine işaret edercesine, 
önceki dönemlerde köylüleri kapsayan çalışanlar tabakası içine 
ticaretle uğraşan kentlileri, "burjuvazi"yi de yerleştirir.210 

Buna karşılık, Kilise'nin hükümdar üzerindeki mutlak 
üstünlüğ_ünü pekiştiren ve Papa VII. Gregorius'un formüle ettiği 
ideoloji doğrultusunda, XII. yüzyıldaki Kilise mensuplarının 
çoğu üçlü ayrım yerine ikili ayrımı yerleştirmek isterler. 
Güçlenen Kilise'nin kabul ettiği bu ayrıma göre toplum, "ruhban 
kesimi" (cleriws) ile bunun dışında kalan kesimleri içine alan 
(yani, soyluları, köylüleri ve kentlileri de kapsayan) 
"laikler"den (laiws) oluşmaktadır.21 1 

Bu ikili ayrımı kendi gücünü pekiştirrnek için 
benimseyen Kilise, laik kesimi de kendi içinde çeşitli gruplara 
ayırmıştır. Bunlardan biri, "laikler";, savaşanlar (bellato res) 

210Duby, Les trois ordres, s. 327-329. 
211lbid., s.253. Yine Duby, buna benzer bir ayrımın cletiws ve populus biçiminde 
de yapılmış olduıı;unu söyler. Birincinin ayırdedici özellii!;i "evlenmemiş" 
olmalarıdır ve bu yüzden ayrımı "bakirler-evliler" biçiminde nitelernek de 
mümkündür. 

186 



ve çalışanlar (laborans) diye ikiye ayırmakta ve  bu iki gruptan 
birincisine, yani savaşanlara diğerinin üzerinde bir değer 
atfetmektedir.212 Kilise üstünlüğünün en önemli temsilcilerinden 
Bemard · de Clairvaux ise "laikler"i şövalye, köylü ve tüccar 
diye üç alt tabakaya ayırmaktadır.213 

Toplumsal tabakaların bu yeni belirlenişi, Orta Çağ 
siyasal düşüncesinin XII. yüzyıldan sonraki g el işiminin 
anlaşılabilmesi bakımından bazı noktalarm vurgulanmasını 
gerektirmektedir: ( 1 )  Bunlardan ilki, ticaretin ve kent 
yaşamının gelişmesinin toplum tabakalarını ve dolayısıyla 
yönetim mekanizmasının meşruluk temellerini yeniden düşünmek 
gibi bir zorunluluk ortaya çıkardığıdır. Nitekim, bu açıdan 
bakıldığında, Augustinus ile Salibury'l i  John arasında, E .F .  
Jacob'ın yaptığı karşılaştırma ilgi çekicidir. Buna göre, 
Augustinus, klasik Antik Çağın sona erip feodalitenin oluşum 
sürecine girdiği bir dönemde, Kilise'nin özerkliğini ve "dünyevi 
iktidar" karşısında güvenliğini pekiştirrnek amacının öne 
çıktığı bir düşünce geliştirirken, Salisbury'li John ise, bir yandan 
fcodalitenin çözülme sürecine girdiği diğer yandan da Kilise 
üs tünlüğünün yerleştiği bir dönemde düşüncelerini 
geliştirmektedir. (2) Üzerinde durulması gereken ikinci nokta 
ise, canlanan ve gelişen kent yaşamının yarattığı yeniliklerin 
farkında olan düşünürlerin tavrı ile ilgilidir. Ticarette ve kent 
yaşamındaki gelişmenin tabakalaşma örüntüsünde yapacağı 
değişikliği farkeden düşünürlerin önemli bir bölümü, yeni kentli 
sınıfın (burjuvazinin) siyasal iktidarda söz sahibi olmasının 
önüne geçmeyi düşünmektedirler. Örneğin, Benoit de Bainte­
Maure'un, bu amaçla burjuvaziyi köylülerin içinde bulunduğu 
çalışanlar tabakasının içine dahil etmesine karşılık Honorius 
Augustodunensis, tüccar ve zenaatkarları da içine alan kentte 
oturanları "korku verici'", ne yapacakları önceden belli olmayan 

2l2lbid., s. 257 vd. 
213Ibid., s.273. 

187 



insanlar olarak nitelemekte, k�ylülerden (agricole) ise, basit, 
sade, terleriyle Tanrı'nın kullarını doyuran insanlar olarak söz 
etmekteçiir. Bu netilikleriyle köylüler - kurtuluşa hak 
kazanmaktadırlar ama, kentliler için kurtuluş yoktur.214 

Özetle, ticaret ve kent yaşamında XII. yüzyıldan 
itibaren gözlenen canlanmanın sonuçlarından biri feodal 
tabakalar düzeni hakkındaki eski anlayışın değişmesi olmuştur 
diyebiliriz. Anlayıştaki bu değişim, feodal yönetimin 
örgütlenme mekanizmasına da damgasını vurmuş ve, 
feodalitenin istikrarlı olduğu erken Orta Çağ döneminde kralın 
veya prensin iradesine bağlı olarak toplanan meclisierin 
niteliğinde bir değişme ortaya çıkmıştır. Bu dönem, kendi 
kendini yönetme yetkisini alarak özerkleşmiş kentlerin, tek 
başlarına güçsüz görünen bireylerin dayanışma içinde eylemde 
bulundukları merkezler haline gelmişlerdir. Böylece, tek bir 
ortak çıkarın parçaları olarak davranan kentli bireyler, özünde 
bu ortak çıkara bağlı (corporate) bir nitelik taşıyan haklar ileri 
sürmüşler ve bunları kabul ettirmenin mücadelesini vermişlerdir. 
Bu bağlamda kentler "herhangi bir bireyin eylem gücünü aşan ve 
dolayısıyla maddi ve ahlaki kaynaklar hakkında gönüllü 
olarak birlik oluşturmayı gerektiren belirli çıkarlar hakkında 
ortaklaşa bir bilinçlenme"nin belirdiği merkezler haline 
gelmişlerdir .ı ıs Kentleri dışarıdan gelecek tehlikelere karşı 
korumak amacıyla yapılmış surlar, kentleri hem dışarıdan 
gelecek tehlikelere karşı korumayı ve hem de surların içindeki 
yaşamda barış ve güvenliği sağlamayı amaçlayan kent milisieri 
bu ortak çıkar bilincinin en önemli simgeleri olmuşlardır. 

Kentlerin kendilerini özerk ve ortak bir çıkarlar birliği 
biçiminde yönetme hakkını elde etmeleri, feodal yönetim 
mekanizmasının değişimi bakımından çok önemli iki sonuç 
doğurmuştur. Bunlardan biri, kentlerin, kentte yaşayan insanın 

214Ibid., s. 3(}().303. 
215Poggi, 11te D evelopment of the Modem State, s. 38. 

188 



feoda l  y ükümlül üklerden ve feodal  i l i ş ki ler in  
bağlayıcılıklarından kurtulması anlamında özgürlük fikrinin 
yerleşmesine zemin oluşturmasıdır. "Kentin havası insanı özgür 
kılar" ( Stadtluft macht frei) ifadesi bu değişikliğin çarpıcı bir 
örneği olarak yukarı Orta Çağa damgasını vurmuştur. İkinci 
olarak, kentlerin siyasal bakımdan önem kazanmaları ile 
birlikte, eskinin commendatio ve Gefolgschaft ilişkisine dayalı 
kişisel tabiyet kavramı, yerini belli bir ülke parçasını esas alan 
yeni bir yönetim anlayışına bırakmaya başlamıştır. Böylelikle, 
kentsel gelişme, belirli bir ülke ya da toprak parçası üzerinde 
yaşayanların ortak çıkarlarının temsil edilmesi anlamında 
"komünal" bir örgütlenmeye (Genossenchaft) yol açmıştır. 
Kentlerdeki bu gelişme, feodalitenin kişiselliğe (kan bağına, 
akrabalığa, hanedanlara, kişisel sözleşmelere) dayalı yönetim 
mekanizması içine, "ülke" kavramını, ülke üzerinde yaşayan 
insanların "temsil" edilebilirliğini ve ayrıca bu temsil 
ilişkisinin kişisel nitelik taşımayan hukuk kurallarına göre 
bel ir lenmiş s tatülere sahip tabakalar çerçevesinde 
gerçekleştirileceği düşüncesini yerleştirmiştir. Sonuç, toplumsal 
tabakaların kralın ya da prensin kişisel ilişkilerinden ve 
isteklerinden bağımsız, hukuk kurallarıyla belirlenmiş 
"statüler" çerçevesinde ayrı bir temsili-siyasal birim niteliğini 
kazanmaları olmuştur. 

b) Onikinci Yüzyılda Kültürel Uvanıs 
Kent yaşamının gelişmesiyle çehresi değişmeye 

başlayan Orta Çağ Avrupa' sı, aynı zamanda, bir kültürel 
yenilenme dönemine de girmiştir. "Charles H. Haskins'tenl21 6] 

itibaren XII. yüzyıl 'Rönesansı' olarak adlandırdığımız süreç . .  . 
a) parasal aracın yayılması . . .  ; b) ekilen alanın genişlemesi . .  . 
c) son olarak nüfus artışı"217  gibi oluşumların yanısıra, ruhban 

2 1 6 c harles H. Haskins:  1 870- 1937 arasında ya§amı§, Orta Çal! 
uzmanı Amerikalı bilim adamı. 
217Georges Duby, Erkek Ortaça� s. 158. 

189 



kesiminin d ışında kalan aristokrasinin yararlandığı ve 
geliştirdiği yeni bir özgün ideoloji ortaya çıkarmıştır. 
"Şövalyelik kavramı çevresinde . . .  bu terim tarafından 
kapsanan değerler bütününün XII. yüzyılın tümü boyunca vakit 
geçirme biçimlerinde, romanlarda ve aşk düellolarında, soylu 
toplumun hanedanların evlilik siyasetleri nedeniyle güçlenen şu 
daha dinamik kesimi olan jııvenes, 'bekarlar", bekar şövalyeler 
grubuna sunularak güçlendiği ve yükseldiği görülmcktedir.''218 Bu 
yükseliş, bir yandan aristokrasinin Kilise'nin kültürel tckelini 
kırma yönünde gelişmiş, diğer yandan da Kilise'nin kendi 
düşünce tarzını yani Hıristiyanlığı ve dünyevi yaşamı 
yorumlayışını da dönüştürücü bir etki yapmıştır. 

Vikinglerin, Macarların ve Müslümanların Avrupa'ya 
yönelik saldırılarının sona ermesi, kralların ve scnyörlerin 
düzeni ve istikrarı sağlamada başarılı olmaları, ticaretin ve 
dolayısıyla iletişimin gelişmesi mümkün kılarken, İslam ve 
Bizans kültürleriyle de temas olanağına kavuşulması kültürel 
yenilenmeye katkıda bulunmuştur. 

Onikinci yüzyıldaki kültürel uyanışın merkezi, Orta 
Çağın başlangıçlarında tck eği tim kurumu olarak görülen_ 
manastır okullarının yerini alan "üniversitelcr"di -. Çoğu 
planlanmış bir biçimde değil de kendiliğinden gelişen ilk 
üniversiteler, ünlü hocaların etrafından toplanan öğrencilerin, 
kendi ortak çıkarlarını Kilise yetkililerine ya da kentlerden 
gelen, örneğin kalacak yer için fahiş kira isternek türünden 
zorlamalara karşı korumak amacıyla örgütlenmeleri sonucunda 
kurulmuştu .21 9 Bu ilk üniversitelerde, gramer, hi tabet bilgisi 

218Ibid., s. 161 .  
21 9  Av.rupa'da ilk üniversitelerin ögrenciler tarafından kurulmalarının ilginç 
sonuçları da vardı. Bir tür !onca niteligi taşıyan bu örgütlenme içinde ögreııdler, 
derslere veya görevlerine gelmeyen ya da en fazla üç-beş ögrenciyi çekebilecek 
düzeyde dersler veren hocaları cezalandırabiliyor, herhangi bir nedenle• 
üniversite dışına gitmek durumunda kalan hocaların geri dönmelerini güvence 
altına almak için depozito yatırmaları zorunlu kılınabiliyordu (Pcrry, <!f. al . . 

Wcstcrn Civilization, s.230). 

1 90 /  



( rhetoric), mantık, aritmetik, geometri, astronomi, müzik gibi 
derslerin yanısıra, öğrencilerin belirli bir ön hazırlıktan 
geçtiklerinin kabul edilmesinden sonra, "bilimlerin kraliçesi" 
diye nitelenen kilise hukuku ve teoloji okutuluyordu. Ders 
programı ağırlıklı olarak Latinceye çevrilmiş Antik Çağ 
metinlerine, özellikle de  Aristoteles ' in çalışmalarına 
dayanıyordu. 

Aristoteles'in yapıtlarının Latinceye çevrilmesi ve 
yaygınlık kazanması sonucunda biçimlenen ve Kilise'nin 
tekelinde tuttuğu "yukarı" Orta Ç�ğ dünya görüşünün ana öğeleri 
şöyle özetlenebilir: (1)  Bir kere, "iyi yaşam"ın ne olduğu, insan 
tarafından değil, Yaratıcı-Tanrı tarafından belirlenmişti .  
Dolayı:;ıyla, bu "iyi yaşam"ı ortaya koyan "vahiy"in 
ayd ınla tmadığı "akıl" yanlıştı. Dahası, "iyi yaşam", bu 
dünyada değil, Tanrı ile bütünleşildiğine inanılan daha üst bir 
dünya olan "öbür dünya"da gerçekleşebilirdi. (2) Bu doğrultuda, 
maddi dünya i'le manevi dünya arasında kesin bir ayrım kabul 
eden Orta Çağ dünya görüşü, manevi dünyayı maddi olana göre 
daha üstün ve insanın mükemmelleştiği bir alan olarak 
görüyordu. Böylelikle, bir yandan evren, en üstte Tanrı'nın. yer 
aldığı, maddi dünya'nın da cehennemin hemen üzerinde 
bulunduğu bir "dev merdiven" gibi düşünülüyordu, diğer yandan 
da, bu dev merdivenin Tanrı'ya (Tanrı 'nın ve onun Seçilmiş 
kull�rının evine) en yakın 'basamağında Kilise'nin bulunduğu 
kabul ediliyor ve  Kilise'nin üstünlüğü meşrulaştırılmış oluyordu. 
(3) Yine bu çerçevede, insan yaşamının asıl amacı "�urtuluş" tu. 
Sadece ve sadece insanm cennete yükselme ve mükemmellik 
dünyasın a girme yeteneği vardı çünkü, insanlar bu dev 
merdivenin en alt basamağında bile yaşıyor ölsalar, Tanrı'nın 
suretinde yaratılmışlardı .  Böylelikle, toplumsal tabakalar 
arasında, maddi dünyada varolan hiyerarşi de korunmuş 
oluyordu. (4 )  Aristotelcs'in yersel (terrestrial) ve göksel 
(celest ia/) varlıklar arasında yaptığı ayrım da Or ta Çağ 
Hıristiyan dünya görüşü tarafından benimsenmişti. Buna göre, 

191 



yersel varlıklar toprak, su, hava ve ateşten, yani dört öğeden 
oluşuyor, buzun suya, suyun buhara dönüşmesinde görüldüğü gibi, 
değişime ve bozulmaya, yokolmaya açık bir nitelik 
taşıyorlardı. Buna karşılık göksel varlıklar, sahip oldukları 
beşinci öğe olan ether sayesinde bu değişim ve bozulmalardan 
bağışık bir nitelikteydiler. Bu da, toplumun eşitsiz ve 
hiyerarşik tabakalardan meydana geldiği yolundaki Orta Çağ 
anlayışını destekliyor ve Salisbury'li John'un organizmacı 
toplum anlayışının temellerini oluşturuyordu. 

c) Salibury'li Tohn'ın Yasarnı 
Hıristiyanlığın ve dolayısıyla Kilise'nin güçlü bir 

konuma sahip olduğu, istikrar kazanmış bir dönemde, 1115 (bazı 
kaynaklara göre 1 120) yılında, İngiltere'nin Salisbury kentinde 
(bu kent, Mete Tunçay'ın belirttiğine göre, Güney İngiltere'deki 
Southampton yakınlarındaki bugünkü Salisbury değildir) 
dünyaya gelen John, oniki yıl Fransa'da eğitim görmüştür. 1 148 
yılında Canterbury başpiskoposu Theobald'ın hizmetine girmiş, 
onun 1 1 61 'deki ölümünden sonra, yeni başpiskopos Thomas 
Becket'e hizmet vermiştir. İngiltere Kralı II. Henry ile Kilise ve 
kralın yargı yetkileri konusunda anlaşmazlığa düşen Becket'i 
destekiemiş olan John, 1 164 yılında onunla birlikte sürgüne 
gönderilmiştir220. İngiliz asıllı tek papa olan IV. Hadrianus ile 
yakın bir dostluk kurmuş olan John'ın en önemli iki eseri, 1 159 
tarihinde yazdığı Policraticus ile aynı yıl tamamladığı, 
Metalogicus'tur. Fransa Kralı VII. Louis'nin çağrısıyla 1 1 76'da 
Chartres Piskoposu olan ve 1 180'deki ölümüne dek bu görevde 
kalan John, Paris gibi o dönemin yeni felsefesi olan Skolastiğin 
en görkemli okullarından birinde eğitim görmüş, Pierre 

220Kral ll. Henry'ye yaranmak isteyenler, başpiskopos Becket'i 1 169 Noel'inde 
katedralde korkunç bir biçimde öldürmüşlerdir. Bunun üzerine patlak veren halk 
tepkisine karşı tahtını korumak isteyen II. Henry, çare olarak pişmanlııı;ını 
itiraf etmek zorunda kalmıştır. Becket, daha sonra "kaiı.onize" edilerek 
"Saint"(Aziz) iHin edilmiştir (Chadwick ve Evans, Christian Church, s.76). 

192 



Abelardus gibi dönemin en ünlü hocalarmdan ders almış, bilgili 
bir din adamı ve parlak bir yazardı. 

Salisbury'li John'ın siyasal görüşlerinin hemen tümünü 
kapsayan Policraticus (Devlet Adamının Kitabı), Augustinus'un 
Tanrı Devleti adlı yapıtından sonra, ilk kapsamlı siyasal 
inceleme olarak görülmektedir. Bu yapıtmda, Salisbury'li 
John'un Kilise Babaları'ndan değil de, büyük ölçüde Plutarkhos, 
Cicero ve Seneca gibi Antik Çağ yazarlarmdan etkilendiği kabul 
edilmektedir. Policraticus' un Orta Çağ siyasal düşüncesi 
bakımından bir diğer önemi de, henüz Aristoteles'in Politika 
adlı yapıtının Latinceye çevrilmediği ve dolayısıyla okur­
yazar Kilise çevrelerinde pek bilinmediği bir dönemde, politicus 
sözcüğünü, ilk kez, "Devlet'in kurumlarını anlatmak üzere" 
kullanmasıdır .221 Ayrıca, Policraticu s 'ta ortaya konulan 
görüşler, siyasal iktidarın pratik düzenlenişiyle ilgili olmaktan 
çok, siyasetin ahlaki temelleriyle ilgili yeni bir sistematik 
kurarn oluşturma girişimi olarak da dikkat çekmektedirler. Bu 
yeni sistemleştirme girişiminin temelleri ise, organizmacı 
toplum anlayışı ile tiranlık kavramı oluşturmaktadır. 

2. Kilise Üstünlüğünün Meşruluk Temeli:Organizma 
Olarak Toplum 

Salisbury'li John'ın siyasal düşüneeye en önemli 
katkısı, toplumun canlı bir organizmaya benzetilişini ayrıntılı 
ve sistemli bir kurarn haline getirmesidir. Policraticus adlı  
eserinin bir yerinde, Plutarkhos'un devlet anlayışından 
hareketle kendi toplum ve devlet görüşünü açıkça ifade ederken 
bu organizmacı düşüncesini de ayrıntılı bir biçimde ortaya 
koymuş olmaktadır: 

221 Nicolai Rubinstein, "The History of the Word politicıts ", Anthony Pagden, 
ed., The Languages, s.41. 

193 



" . . .  Plutarkhos'a göre devlet, Tanrı'nın inayetiyle yaşam 
bağışlanmış, en yüksek nasafeti gerçekleştirrneğe çalışan, aklın 
ılımlı erki diye adlandırılabilecek bir şeyle yönetilen bir 
yapıdır. Bizde d ine bağlılığı yaratan ve aklımıza yerleştiren 
Tanrı'ya. (burada 'Tanrılar 'dan söz eden P lu tarkhos 'u 
izlemiyorum) tapınınayı ileten şeyler bir devletin yapısında 
ruhun yerini doldurur. Bunun için dinsel uygulamayı yönetenler 
gövdenin ruhu olarak görülmeli ve onlara saygı gösterilmelidir. 
Zira Tanrı'nın kutsallığının hizmetinde olanların O'nun 
temsilcisi olmadıklarından kim kuşkulanabilir? Daha da öte, 
ruh, sanki gövdenin prensi ve onun bü tünü üzerinde egemenliğe 
sahip olduğuna göre, yazarımızın dinin yüksek memurları 
dedikleri de bütün gövde üzerinde başkanlık yaparlar. Augustus 
Caesar baş rahiplerin dinsel erkine o kadar bağlı idi ki, bu 
bağlılıktan kendini kurtarabilmek ve kendinin üstünde kimsenin 
olmaması için, kendisinin Vesta başrahibi ilan edilmesini 
sağlad ı, bundan sonra da henüz yaşarken kendini tanrılığa 
yüksel tti . İnsan gövdesinde baş ın ruh tarafından uyarılıp 
yönetilmesi gibi, devletin gövdesinde de başın yeri, sadece 
Tanrı 'nın uyruğu olan, O'nun görevini yerine getiren ve O'nu 
dünyada temsil eden prens tarafından doldurulur. Yüreğin yeri 
iyi ve kötü işleri başlatınakla görevli Senato tarafınrdan 
doldurulur. Gözlerin, kulakların ve dilin görevlerini yargıçlar 
ve valiler yükleı�mişlerdir. Memurlar ve askerler elierin 
karşılığıdır. Maliye memurları ve koruyucular (burada 
hapishane koruyucularından değil, özel hazinelerinkilerden söz 
ediyorum) aşırı is tekler yüzünden bozu l urlarsa ve 
biriktirdiklerini alıkayariarsa sayısız ve iyileş tirilemez 
h a s t a l ı k l a r  y a r a t a n  m i d e  v e  b a ğ ı r s a k l a r l a  
karşılaştırılabilirler; bunların rahatsızl ıklarında, böylece 
bütün gövde yokolma tehdidi karşısındadır. Çiftçiler, daima 
toprağa yapışık oldukları, toprakta yürüyüp, gövdeleri ile 
çalıştıkları ve sendelerneye sebep olan taşiara daha fazla 
rastladıkları için, başın özel dikkatini ve öngörüşünü gerektiren 

194 



ayaklar gibidir ve bundan ötürü haklı olarak daha fazla 
yardım ve korumayı hakkederler, çünkü yetiştirilen, besleyip 
güç verenler ve bütün gövdenin ağırlığını hareket ettirenler 
onlardır. En güçlü gövde bile ayağın desteğini kaybetse, kendi 
gücüyle yürüyemez, sıkıntı ve utançla elleri. üstünde emekleyerek 
ya da kaba hayvanlar tarafından sürüklenerek hareket eder. . 
n222 

Plutarkhos'un görüşlerinden hareketle devleti canlı bir 
organizmaya, bir bedene benzeten Salisbury'li John'un s.iyasal 
kuramı,223 bu organizmacı benzetme sayesinde Kilise'nin (ya da 
ruhani otoritenin) prens, kral veya imparator iktidarına üstün 
olduğunu haklı göstermeye yöneliktir. Böylelikle, ruhani ve 
dünyevi iktidarlar arasındaki üstünlük çekişmesinin yeniden 
canlandığı XII. yüzyıl ortamında, Salisbury'li John, Kilise 
otoritesinin dünyevi i tidar karşısındaki üs tünlüğünü 
temellendirmektedir. Ancak, John'un Kilise'nin üstünlilğünü 
organizmacı toplum anlayışıyla temellen3 ; ırn2ci, k:endisinden 
önceki görüşlerle bazı bakımlardan dev?, .-,Jıh1� göstermekle 
birlikte, önemli yenilikler de içermektedir. 

Örgütlenmiş toplum yaşamını canlı �'�ı :wganizmaya 
benzetişi, doğrudan doğruya, Kilise'yi İsa'nın beo::;1ine benzetcn 
ilk Hıristiyan inancıyla paraleld ir. B un cı. karşılık, organizmacı 
görüşü devlet hakkındaki düşüncelerine uygulaması birçok 

222salisbury'li John, "Devlf't Adamının Kitabı'ndan Seçme Parçalar", s.343-344; 
Policraticus, Kitap V, Bölüm II, s.64-65. 

· 

223John, bu görüşlerini, Plutarkhos'un "Institutio Trajani" adlı çalışmasından 
ödünç aldıgını belirtir. Buna karşılık, Policraticus'tan seçmelerin çevirisine 
yazdıgı "Giriş"te Dickinson, "Bugün için Plutarkhos'un böyle bir çalışması 
bulunmamaktadır" demekte ve John'ın Yunanca bilmedigini de belirterek, burada 
a tfedilen çalışmanın ya Plutarkhos'un yazılarından derlenmiş bir Latince çeviri 
oldugu veya Plutarkhos adı altında, orijinal olarak Latince yazılmış metinler 
olabilecegi yolunda iki farklı görüşü zikretınektedir (a.g.m., s. xxi). Her ne olursa 
olsun, John'un bu organizmacı toplum anlayışı, orta çagın sonraki böL,nüne 
damgasını vuracak biçimde iyi işlenmiş bir nitelik taşımaktadır. Ancak, John'un 
kendi düşünce sistemi içinde, gelişim halindeki burjuvaziye (tüccarlara, 
zanaatkarlara) yer wrmedigini de gözden kaçırmamak gerekmektedir. 

195 



yenilikler içermektedir. Bu yenilikler, özellikle XII. yüzyılda 
feodal toplumun geçirdiği ve yukarıda özetiediğimiz değişimler 
akılda tutularak, şöyle ifade edilebilir: ( 1 )  Bir kere, feodal 
toplum örgütlenmesi, özünde kişiler arası sözleşmeye dayalı bir 
örgütlenmedir. Buna karşılık, XII. yüzyıldaki değişimler, bu 
"kişisel sözleşme"nin yerine, kişilerin kendi iradelerinin 
dışında belirlenmiş "tabakalar"a göre tanımlandıkları yeni bir 
yönetim biçiminin geçmeye başladığını göstermektedir. John'un 
devlet hakkındaki görüşlerinde, devletin herhangi bir biçimde 
"sözleşme"ya dayandığının ileri sürülmemesi, bu bakımdan ilgi 
çekicidir. Dickinson, John'un siyasal görüşlerini ortaya koyarken 
"sözleşme" fikrini kullanmayışını, Kilise'nin devlete bahş 
biçiminin John üzerindeki etkisi ile açıklamaktadır. Dönemin 

pratik gelişmeleri açısından bakıldığında, devlet hakkında 
Kilise'nin kabul ettiği görüş, kişisel sözleşme ilişkilerine dayalı 
feodal yönetim tarzına karşı çıkmaktadır. Merkezi iktidarın 
ortadan kalkması, Avrupa'nın feodal senyörler elinde, küçük 
iktidar odakları etrafında bölünmesi, bir yandan tüm 
Hıristiyanlığın ortak iyiliğini temsil eden Kilise'nin Tanrısal 
kaynaklı ortak refah anlayışını tehdit etmekte, diğer yandan 
da insanların yaşamlarını güvenlikten yoksun kılmaktaydı. 
Dolayısıyla, hem bir ortak iyiliği gerçekleştirmek ve hem de 
yaşamı güvenli kılmak için, Kilise üstünlüğüne tabi ve feodal 
ilişkilerin üstüne çıkan bir düzenleyici monarşi fikri Kilise'ye 
daha çekici geliyordu. Bu bakımdan, John'un, "Devlet'in amacı 
olarak, [Augustinus'ta olduğu gibi] sınırlı bir amaç olan 'barış'ı 
değil de, 'yaşamın güvenliği'ni (incolumitas vitre) olumlu bir 
biçimde vurgulaması ve bunu da 'hakikatın kavranması ve 
erdemin uygulamaya konması' diye tanımlaması önemlidir.224 

Bu amacın gerçekleştirilmesi için de, yine John'a göre, ruhani ve 
dünyevi iktidarlar arasında olabilecek en yakın işbirliğinin 
gerçekleştirilmesi gerekmektedir.  İşte, bu " işbirliğinin" 

224Jacob, a.g.m., s.SS. 

196 



olabilmesi bakımından, hem dünyevi iktidarı temsil eden bir 
merkezi gücün, bir "prens"in varlığı gerekmektedir, hem de bu 
"prens"in, "hakikatı kavrayabilmek ve erdemi uygulamaya 
koyabilmek için" Kilise'nin yönlendiriciliği altında bulunması 
zorunlu olmaktadır. "Devletin başı" olarak "prens", elbette, 
bedendeki canı ya da ruhu temsil eden Kilise'ye göre hareket 
edecektir. (2) Salisbury'li John'un böyle algıladığı devleti, bir 
sözleşme ile değil, toplumda varolan ve bir bedendeki uzuvlara 
benzeyen tabakaların uyumlu ve organik bütünlüğü anlayışı ile 
temeliendirmesi normaldir. Böylelikle, "devlet"i özel kişiler 
arasında yapılan ve zamana, mekana, kişisel iradelere göre 
değişen "sözleşme"ye dayandıran feodalitenin dışına çıkan John, 
tek tek uzuvların iyiliklerinden bağımsız bir ortak iyi 
anlayışını ortaya koyabilmektedir: "Devletin [ commonwealth] 
sağlığı, ancak ve ancak daha üstte yer alan üyeler daha 
alttakileri korudukça ve daha alttakiler de üsttekilere inançla 
ve üstlerinin adil taleplerine tamı tarnma uyarak karşılık 
verdikçe . . .  herkes, kendi çıkarına en iyi hizmet eden şeyin, 
diğerlerine de en fazla yarar sağlayan şey olduğunu bildiği 
sürece güçlü ve gelişkin olacaktır225." John'un, devletten söz 
ederken "ortak refah, ortak saadet, ortak sağlık" diye dilimize 
tercüme edebileceğimiz "commonwealth " sözcüğünü, daha 
doğrusu hem kamunun ortak iyiliğini ve hem de "kamunun ortak 
iyiliğine yönelik bir örgütlenme olarak devlet"i ifade eden 
"respublica" terimini kullanması, "ordo", "regnum ", "imperiu m "  
gibi terimleri kullanmaktan kaçınması b u  nedenle anlamlıdır. 
(3) Devleti, toplumun ortak iyiliğini gerçekleştiren bir 
örgütlenme olarak anlaması, John'un siyasal görüşlerinin ortaya 
koyduğu üçüncü yeniliğe dikkat çekmeyi gerektirmektedir: Orta 
Çağ siyasal düşüncesinde, Il. yüzyıla kadar, toplumun ortak 

iyiliğini gerçekleştirme faaliyeti ve bu faaliyeti yürüten bir 
örgütlenme ve yaşam tarzı olarak "politika"dan söz 

225Policraticus, Kitap Vl, Bölüm XX, s.245. 

197 





Prens'in bu konumu ise, yukarıda XII. yüzyılın gelişmelerinden 
söz ederken ortaya koyduğumuz yeni tabakalaşma fikirleriyle 
uyumludur. Prensin bağımsız davranamayacağı tek kurum ise, 
John'a göre, Kilise'dir. John'a göre prens başta olmak üzere, 
devlet yöneticilerinin dört niteliğe sahip olmaları gerekir:  
"Tanrı'ya saygı duymak, kendini eğitmek, memurlar v e  
yöneticiler nezdinde öğrenmeye olan ihtiyaç v e  uyrukların 
sevgisini kazanmak ve onları himaye etmek."227 Bunlardan 
özellikle ilk ikisinin edinilmesi, Kilise'ye bağımlı olarak 
gerçekleşebilir. 

Salisbury'li John'un organizmacı toplum anlayışı ve bu 
anlayış temeline oturttuğu devlet görüşü, Kilise'nin tüm erklerin 
kaynağını kendinde topladığı, her iki kılıcın da kendisine 
bağımlı olduğu (plenit11do potestatis) iddialarıyla tam bir uyum 
içinde görünmektedir. John'un bu görüşleri, Orta Çağ siyasal 
düşüncesine bir diğer önemli katkısı olan "tiranlık" anlayışı ile 
daha da pekişmektedir. 

3. Tiranlık Sorunu 

Salisbury'li John'un s iyaset kuramının en özgün 
yanlarından biri, toplum ve devlet anlayışının doğal bir uzantısı 
niteliğinde görünen " tiranlık" anlayışıdır. John'un "tiranlık" 
tanımı ve bu tanım çerçevesinde ortaya koyduğu görüşleri, Orta 
Çağ siyasal düşüncesinin üzerinde pek durmadığı "siyasal 
boyuneğme yükümlülüğü" sorununu gündeme getirmektedir. Daha 
önce de gördüğümüz gibi, Orta Çağ siyasal düşüncesi, daha çok 
dünyevi ve ruhani iktidarlar arasındaki ilişkiler üzerinde 
yoğunlaşmıştı ve siyasal iktidarın veya "yeryüzü devleti"nin 
meşruluk kaynakları ile ilgilenmiyordu .  Yeryüzünde, evrensel 
bir Hıristiyan toplumu oluşturmayı hedefleyen Kilise ile bu 
hedefin gerçekleşme aracı olarak görülen imparatorluk ideali 

227Policraticus, Ki tap V, Bölilm III, s. 67. 

199 



arasındaki ilişkilerin belirlediği Orta Çağ siyasal düşüncesi, 
dünyevi iktidarı elinde tutanlara karşı i taat  edilmenin 
koşulları ve dolayısıyla siyasal boyuneğme yükümlülüğünün 
temelleri üzerinde fazlaca durmamaktaydı. Bu eksiklikte, bir 
bakıma, bütün iktidarların Tanrı'dan geldiği, herkesin kendi 
üzerindeki h ükumetlere tabi olması gerektiği, d irenenierin 
lanetlenmiş sayılacağı türünden Paulus'tan kaynaklanan inanç 
öğelerinin etkisi büyüktü. Buna karşılık, Salisbury'li John'un 
tiranlık kavramı, daha sonra göreceğimiz gibi, siyasal iktidarın 
hukuk kurallarına uygunluğu, hukuk kurallarına dayanmayan 
keyfi iktidara karşı koymanın meşruluğu gibi, modern siyasal 
düşüncenin ana ternalarına bir başlangıç niteliğindedir. Elbette, 
yine açıklayacağımız üzere, XII. yüzyılda ve Skolastik dünya 
görüşünün egemen olduğu bir bağlam içinde. 

Salisbury'li John'un tiranlık kavram! hakkındaki 
yaygın kanaat, onun Tanrı'ya ve dolayısıyla Kilise'ye bağımlı 
olarak siyasal iktidarı kullanmak zorunda olan prens 
anlayışından çıktığıdır. Kilise'nin mutlak üstünlüğünü 
(plenitudo potestatis 'i) savunan diğer Orta Çağ düşünürleriyle 
birlikte, Salisbury'li John'un da kabul ettiği ilke, dünyevi ve 
ruhani iktidarın kaynağının Tanrı olduğudur. Tanrı, maddi ve 
manevi iki kılıcı da Kilise'ye vermiştir. Ancak Kilise, manevi 
kılıcı, ruhani erki kendinde tutmuş, maddi kılıcı, dünyevi erki 
ise prensiere vermiştir: " . . .  bu kılıcı prens, kendi kan dökücü 
kılıca sahip olmayan kiliseden alıyor. . . Kılıcın sahibi 
kilisedir, fakat kilise, bunu maddi baskı gücünü verdiği prensin 
aracılığıyla kullanır. Manevi konulardaki yetkisini ise, 
piskoposların kişiliğinde kendine alakor. Şu halde prens kilise 
erkinin bir temsilcisi ve kutsal görevlerin rahipler aracıllğıyla 
yürütülmesine değmeyen yanlarının uygulayıcısıdır."22 8  
Kısacası, dünyevi erki kullanmak, düzeni ve yaşam güvenliğini 

228P olicraticus, Kitap IV, Bölüm III ("'Devlet Adamının Kitabı'ndan Seçme 
Parçalar", s. 339). 

200 



gerçekleştirmek için zora başvurmak ve hatta gerektiğinde kan 
dökmek, "cellatlık yapmak" anlamını taşımaktadır. Bu görev, 
Kilise tarafından prensiere devredilmiştir ve bu niteliği ile 
prensler, Kilise'ye bağımlı yöneticiler olmaktadırlar. Alaeddin 
Şenel'in özetiediği gibi, Salisbury'li John, prenslerin, Kilise 
adamlarına göre daha aşağıda yer alan bu konumlarını haklı 
göstermek üzere, Kitabı Mukaddes'ten ve Roma hukukundan bazı 
kanıtlar getirmiştir: " 1 .  Kutsayan kutsanandan yücedir. Bu 
kanıtı ' İncil'den, 'Paulus'un İbranilere Mektubu', V II/7'den 
çıkarmaktadır. 2. Bir hakkı yasal olarak veren, onu geri alma 
yetkisine de sahiptir. Bu kanıtı ise, Roma hukukuııdan, Digesta, 
1 .17'den sağlamıştır. 3. Kitabı Mukaddes'de Peygamber Samuel, 
söz dinlemedi diye, Kral Saul'u tahttan indirmiştir. bu kanıtı da 
'Kitab ı Mukadde s', 'Eski Ahit  ' , ' 1. Samuel' kitabından 
almıştır." 229 

Bundan sonrası kolaydır: Tanrı 'nın, dolayısıyla 
KHise'nin buyruklarına aykırı davranan bir prens, yasa dışına 
çıkmış olur ve bir zorba, " tiran" haline gelir. Bu nedenle, "Kitabı 
Mukaddes'in verdiği yetki ile tiranları öldürmek, yasaya uygun 
ve şanlı bir harekettir."2 30  Şimdi, buradan hareketle, 
Salisbury'li John'un "Tanrı yasasına karşı gelmek" esasında 
tanımladığı bir tiranlık kavramına dayandığı; bu tiranlığın 
sadece dünyevi iktidarı kullanan prensler için geçerli olduğu (ya 
da, Kilise mensuplarının Tanrı yasasına karşı gelmelerinin 
mümkün olmadığı), dolayısıyla tiranlık denince akla prensierin 
ya da krallığın zorbalığı geldiği ileri sürülebilir. Nitekim, 
yaygın kanaat de bu yöndedir. Hatta, Şenel şu yorumu da ekler: 
"Salisbury'li John'un halktan, halkın özgürlüğünden yana olduğu 

229Şenel, Siyasal Düşünceler Tarih i, s. 327. 
23Dpolicraticus, Kitap VIII, Bölüm VII. 

ı m 



ıçın tirana karşı çıktığı sanılmasın; tirana karşı çıkışı, halkı 
değil din adamlarını korumak amacını taşır."231 

Buna karşılık, Salisbury'li John'un eserinin "herhangi 
bir yerinde, ne bütünlüklü bir tiran tablosunun, ne de tiranı 
öldürmenin her zaman haklı görülebileceği bir koşullar 
listesinin bulunduğu" belirtilmektcdir.232 Ayrıca, Şenel'in 
yaptığı gibi, tiranlığın sadece dünyevi iktidar sahiplerince 
içine düşülebilecek bur durum olduğunu kabul etmek yanıltıcı 
olrrıaktadır . 233 John'un içinde yer aldığı ve görüşlerindeki 
yeniliklerle dönüştürdüğü Hıristiyan düşüncesinde, özellikle de 
August.inus'ta yer alan bir anlayışı burada hatırlatmak 
gerekmektedir. Augustinus'a göre Kilise içinde de "kötüler" ya 
da "günahkarlar" bulunabilir, bu nedenle Tanrı Devleti'ne (ya 
da, John'un yaşadığı dönemin Skolastik anlayışına göre evren 
merdiveninin tepesinde yer alan Tanrı'nın evine) tüm Kilise 
mensuplarının dahil olacağı kesin değildir .  Dahası, 
Salisbury'li John'un organizmacı toplum �playışına göre, ruh, 
baş ve uzuvlardan oluşan devletin veya "siyasal gövde"nin 
(body politic) büt;ln unsurları arasında karşılıklı bağımlılık 
vardır. Bu yüzden, başı temsil eden prensin tiranlaşması, başı 
hereket  et t iren ruhtan, yani Kil ise 'den ve Ki l ise  
mensuplarından bağımsız olamaz. Nitekim, Şenel de bunun 
farkındadır ve Tanrı'nın kararını yerine getirmek için davranan 
prensin tiranca davranması yine Tanrı'nın buyruğu gereği 
olmaktaysa, bu bir çelişki değil midir diye sormaktadır.234 
Şenel'in v e  onun gibi tiranlığı sadece prensiere has bir nitelik 

231şenel, John'tın tiranlııı;a örnek diye verdii!;i, "bir tiranın hizmetindekilerden 
birini seçimsiz olarak kiliseye ataması, bir başkasının tanrı'nın kilisesini açıkça 
satması, birinin piskopos ya da keşişleri sürgüne yollaması'' gibi ifadeleri 
zikreder (, s.328). 
232Forhan, a.g.m., s.397. 
233Forhan, Jan van Laarhoven ve Cary Nederman gibi yazarların da aynı 
doi!;rultuda düşündüklerini ve bu yüzden Salisbury'li John'un görüşlerini 
anlamakla yetersiz kaldıklarını belirtmektedir (ibid., s.398). 
234şenel, , s.328. 

202 



gibi görenlerin eksikliği, Salisbury'nin yapıtlarını kend i 
bağiarnı içinde okuyamamalarından, Forhan'ın deyişiyle, 
Salisbury'li John'u "Salisbury'ci bir biçimde okumak" niyetinde 
olmamalarından kaynaklanmaktadır. 

Buna karşılık, kendi bağiarnı içinde okunduğunda, 
Salisbury'li john'un, hem prensler ve hem de Kilise mensupları 
için geçerli olan değişik tiranlık biçimleri üzerinde durduğu 
anlaşılmaktadır. Nitekim, "Hem insani, hem de kutsal yasa 
uyarınca dünyevi tiranı yoketmek bizim görevimizse, 
rahiplikteki bir tiranı sevip yüceitmenin de bizim görevimiz 
olduğunu kim düşünebilir?"235 diye sormaktadır. 

Salisbury'li John, tiranlık kavramını, herhangi bir 
biçimde dünyevi ya da ruhani bir iktidar sahibi olanın, hak ve 
adalet tanımaksızın davranması biçiminde tanımlamaktadır. 
Böyle davranarak güçlerini kötüye kullananlar, devletin 
başında olabileceği gibi, Kilise içinde, evde veya işyerinde de 
olabilir. Dolayısıyla, aslın�a başlıca üç tür t iran ortaya 
çıkmaktadır: Aile içinde, işyerinde tiranca davran<ınhr, 
dünyevi yasalarla sınırlandırılıp denetim altına alınabih· le ı 

Bu "küçük tiranlar"ın dışında kalanlardan Kilise :1ıen%.p1.mmn 
"tiranlığı" söz konusu olduğunda, bu kim<>enin du� ı , .  vi. , .ı ry ı 

göre yargılanması ve cezalandırılması uygun deg lJ . l ! ".�ğt f ki 
şans eseri cüppesi sırtında olmaksızın yakalan�'ıı ı .  Bu ll · r ... n ı  
karşısında, hiçbir dünyevi iktidar sahibi hcrhangı ' ' f  ı<.ı ' ise 
mensubunu, dünyevi ya da kutsal yasaya u v n \.. ; \ 1 '\ 
zorlayamayacağına göre, tiraniaşmış rahiplere k,Hlaıı rı ' " '  ı , n  

başka çıkar yol görünmemektedir. Prensierin tiranlığı . .  ) · k · . u -.ı .• 
olduğunda ise, Roma tarihinden örnekler vererek, l tı . · ı tl . r.• 
dalkavukluk etmenin ve onları kandumanın her zam,uı � ,ı ·· ·'Y t 

uygun olduğu gibi, başka türlü durdurmak mümkün dPğilsc, onLırı 
kıl ıçtan geçirmenin de şerefli b ir  şey o l ac ag ı ' n •  

235Policraticus, Kitap VIII, Bölüm XVII, s.349. 

203 



belirtmekted ir .236 Dahası, tiranı öldürmek, halkı Tanrı'ya 
hizmet etmekte özgür kılmak anlamına geldiği için haklı bir 
davranıştır da. 

Burada, şimdi üzerinde durulması gereken sorun, tiranın 
öldürülmesinin kaçınılmaz olması halinde bu işi kimin ve nasıl 
yapacağıdır. Feodal toplumda, senyörlerin tabi oldukları 
kişisel sözleşme ilişkisine atıfta bulunan John, tiraniaşmış bir 
prense karşı yeminle bağlı bulunan kimselerin tiranı öldürme 
işini yapmamaları gerektiğini, ayrıca tiranı öldürmenin dine ve 
şerefe aykırı olarak gerçekleştirilmemesini belirtmiştir. Buna 
göre, tiranı öldürmek için zehirierne gibi yöntemler 
kullanılamayacaktır. Ama, her ne olursa olsun, tiranlar, özür 
dileyip kötülükten adaletin yoluna dönmedikçe, acı çekmeye ve 
öldürülmeye mahkumdurlar, Tanrı 'nın adaleti bunu 
gerektirmektedir. Ancak, Tanrı'nın adaletini uygulayacak 
kişinin kim olacağı belli değildir. 

236Policraticus Kitap VIII. Bölurn 18, ' · .•6. 

204 



III. ARİSTOTELESÇİ DEVRİM: AQUİNUM'LU 
THOMAS"' 

Salisbury'li John'un görüşlerinde d ikkati çeken 
yenilikler, Orta Çağ siyasal düşüncesinin en büyük isimlerinden 
olan Aquinum'lu Thomas'ın geliştirdiği kuramsal çerçeve içinde 
tekrar işlenmektedir. Dünyevi iktidar sahibi kralın yasayla 
bağlı bir yönetim sürdürmesinin gerekliliği ve yasasız yönetim 
anlamında tiranlığın olumsuzlanması, Aquinum'lu Thomas'da 
daha bütünlüklü ve sistematik bir felsefe içinde yeniden işlenir. 
Aquinum'lu Thomas'ın, Salisbury'li John'da gördüğümüz yeni 
siyasal düşünce öğelerini içine alıp yorumladığı yeni sistem, 
birçok gelişmelerin etkisi altında kalmıştır. Bunlar arasında, 
12 .  yüzyıldan i tibaren gelişmeye başlayan kent yaşamının 13.  
yüzyıla gelindiğinde, siyasal örgütlenme üzerinde ağırlığını 
iyice duyurmaya başladığını öncelikle belirtebiliriz. Toplumsal 

•
Yukarıda belirtilenlerin dışında, bu başlık altında özellikle Aquinurn'lu 

Thomas'la ilgili olarak yararlamlan kaynaklar şunlardır: F. AVELING, "St. 
1hornas Aquinas and the Papal Monarchy", F.J.C. Hearnshaw, ed., The Social 
and Political Ideas of Sorne Great Medieval Thinkers, içinde, s. 85-1!)6; Dino 
BIGONGIARI; The Political Ideas of St. Thomas A quinas, Representative 
Selections, London, Hafner Press, 1981; Dino BIGONGIARI, "Introduction", D. 
Bigongiari, ed., The Political Ideas of St. Thomas Aquinas, s. vii-xxxvii; Maurice 
CRANSTON, "St. Thomas Aquinas as a Political Philosopher", History Today, 
Cilt XIV, Mayıs 1964, s. 313-317; AP. D'ENTREVES, "St. Thomas Aquinas on 
Political Obligation", s.284-294; Ernest L. FORTIN, "St. Thomas Aquinas", 
Strauss ve Cropsey, eds., H istory of Political Philosophy, s. 223-249; Robert 
GOODWIN, "Aquinas' Justice: An Interpretation", The New Scholasticisrn, Cilt 
LXIII, Sayı 3, 1989, s.276-285; Stephen MAKIN, "Aquinas, Nalural Tendendes 
and Natural Kinds", The New Scholasticisrn, Cilt LXIII, Sayı 3, 1989, s.253-273; 
[St. THOMAS Aquinas], The Surnma Theologica, Vol. I, Il, Ing. Çev. Pathers of 
the English Dorninican Province (D.J. Sullivan, rev.), Chicago, Encyclopredia 
Britannica, Ine. ve The University of Chicago Press, 1952; [Aquinurn'lu 
THOMAS], "Prenslik Yönetimi Ustüne'den Seçme Parçalar" ve "Toplu 
Dinbilim'den Seçme Parçalar, çev. Mete Tunçay, M. Tunçay, der., Batı'da Siyasal 
Düşünceler Tarihi, Cilt 1, Eski ve Orta Çatlar, Seçilmiş Yazılar, s. 361-389; �ohn 
F. WIPPEL, "Truh in Thomas Aquinas", Review of M etaphysics, Cilt 43, Aralık 
1989, s. 295-326; John F. WIPPEL, "Truth in Thomas Aquinas, Part Il", Review of 
Metaphysics, Cilt 43, Mart 1990, s. 543-567. 

2D5 



ve ekonomik örgütlenmenin esaslarına ilişkin bu gelişmelerin 
ana çizgilerine yukarıda değinmiştik. Toplumsal ve ekonomik 
örgütlenişle ilgili olarak, yukarıda ana çizgilerini vermiş 
olduğumuz bu gelişmelerin yanı sıra, kültür düzeyinde 12 .  
yüzyılda başlayan "uyanış", Aquinum'lu Thomas zamanında 
Hıristiyan teolojisinin "Aristotelesçi" temellere oturtulması gibi 
bir oluşumla sonçlanır. Hıristiyanlığın Platon ağırlıklı felsefi 
çerçeveden çıkıp Aristotelesçiliğe geçmesi, sadece saf anlamıyla 
teolojik bir tartışma olmanın çok ötesinde, pratik ve siyasal 
önemi bulunan bir yeniliktir. Bu yenilik, "akıl" ve "vahiy" 
arasındaki ilişkinin kurulması bakımından taşıdığı teolojik 
anlam, Thomas'ın Aristotelesçiliği bütünsel bir Hıristiyanlık 
yorumu haline getirmedeki başarısı ve bu gelişmelerin pratik 
siyasal önemi de gözönünde tutularak, kimi zaman bir "devrim" 
diye de nitelendirilmektedir. O kadar ki, Ullmann, "Thomas 
tarafından gerçekleştirilmiş ilerleme o denli büyüktür ki, 
herhangi bir yorum yüzeysel kalmaktadır. Ondan önce olmayan 
bir siyaset bilimi oluşum sürecine girmiştir"237  d iyerek 
Thomas'ın getirdiği yeniliklerin önemine, biraz abartılı bile 
olsa işaret etmektedir. 

A. Aquinum'lu Thomas'ın Yaşamı ve Yapıtları 

Thomas, 1224 sonlarında (ya da, kimi kaynaklara göre 
1225 başlarında) Aquino kontlarının tarihsel kenti, Napali 
yakınlarındaki Roccasecca'da, Güney İ talya'nın en büyük 
ailelerinden birinin yedinci çocuğu olarak dünyaya gelir. Babası 
İmparator Frederick Barbarossa'nın yeğeni, annesi ise, 
Sicilya'yı Müslüman Araplardan kurtarmış olan Normanların 
soyundan gelen bir kontestir. 1229 yılında, babası, Il .  Frederick 
ile birlik olup papaya karşı mücadeleye katılır ve Monte 
Cassina'yu yağmalarlar. Bir sonraki yıl yapılan barış 

237uıımann, A History of Political Thought, s .  178. 

206 



anlaşmasının ardından, henüz beş yaşında olan Thomas, ileride 
bu manastırın başına geçer umuduyla buraya öğrenci olarak 
gönderilir. Benedict tarikatının elinde olan burada dokuz yıl 
kalan ve ilk eğitimini tamamlayan Thomas, imparatorun Monte 
Cassina'ya yeniden saldırması üzerine, 1 239'da ailesinin yanına 
döner. 

Eğitimine devam etmek için Napoli Üniversitesi'ne 
giren Thomas, burada altı yıl fen, tarih ve felsefe okumuş, 1244 
yılında, a ilesinin karşı çıkmasına rağmen, Napol i  
Üniversitesi'nde bir teoloji okulu kurmuş bir dilenci (mendikant) 
tarikatı olan Dominikenlere katılmıştır. Daha sonra, Paris ve 
Köln üniversitelerine giden Thomas, Paris'te , zamanın ünlü 
teologlanndan Albertus Magnus'dan (Büyük Albert) dersler 
almıştır. Albertus Magnus, zamanın en büyük teologlarından biri 
olmasının yanısıra ve özellikle Aristotelesçilik şampiyonluğu 
yapmasıyla ünlenmişti. O tarihlerde, Arapça kaynaklardan 
Latinceye çevrilen Aristoteles'in yapıtları, öezllikle Paris 
Üniversitesi'nde yaygın bir ilgi ve kabul görmekteydi. Nitekim, 
aşağıda üzerinde duracağımız nedenlerden ötürü Aristoteles'in 
görüşlerinin yaygınlaşmasından rahatsız olan K ilis e 
makamları, Paris Üniversitesi'nde bunların okutulmalarını 
yasaklamaya çalışıyordu.  

Böyle bir ortamd a ·  Aristotelesçi görüşlerle tanışmış 
olan Thomas,1248 yılında bir Oorniniken okulu kurmak üzere 
Köln'e giden hocası Albertus Magnus ile birlikte Paris'te ayrılır. 
Köln'de geçen dört yıllık bir eğitim süresinden sonra, 
"bakalorya" derecesini alarak, hocasının önerisiyle,  
öğretmenlik yapmak v e  bir teoloji "master"ı olma hazırlıklarını 
tamamlamak için Paris'e geri döner. Bundan sonraki yaşamını 
hocalık kariyerine adayan Thomas, büyük bir popülarite 
kazanır. Öğrencilerinden birinin daha sonradan belirttiği gibi, 
"derslerinde yeni konuları dahil etmiş, yeni açık bir bilimsel 
araştırma ve sentez yöntemi kurmuş, savlarını yürütürken yeni 

207 



kanıtlar geliştirmiş tir .  "238 Paris Üniversitesi 'nin teoloji 
alanında "master" olabilmek için en az otuz dört yaşında olmayı 
şart koşmasına rağmen, Thomas, 1 256 yılında bu dereceyi alır ve 
Dominikenlere ayrılmış iki kürsüden birinin başına geçer. 

Üniversite kariyeri içinde, bir yandan Dominikenler ve 
Fransiskenler gibi önde gelen Hıristiyan tarikatiarına mensup 
olanların üniversitelerdeki haklarını savunurken, diğer yandan 
da Kilise'nin tarikatlarla olan skolastik tartışmaianna 
katılarak, De veritate (Hakikat Üstüne) adlı incelemesini 
yazar. 1259 yılında tamamlanan ve 253 tartışmalı konuyu ele 
alan bu incelemeden sonra, Paris'ten ayrılarak İtcılya'ya dönen 
Thomas, bu ülkede kaldığı dokuz yıl boyunca kendisine yapılan 
Napoli piskoposluğu veya Monte Cassino başrabipliği 
önerilerini, hocalık hayatına devam edebilmek düşüncesiyle 
geri çevirir. 

1 269 yıl ında Paris ' e  geri dönen Thomas, 
Aristotelesçiliğin burad:t doruğa çıktığına tanık olur. Bir yandan 
Orta Çağ A vrupa'sında Aristotelesçiliği yayan Latin Ibn-i 
Rüşdçülerinin (Averroist) savlarını çürütmeye, diğer yandan da, 
Aristote les ' in teoloj ide  kullanılmasına karşı ç ıkan 
Augustinusçularla mücadeleye girişen Thomas, De aeternitate 
mundi (Sonsuz Dünya Üstüne) ve De unitate intellectus (Aklın 
Birliği Üsktüne) adlı iki incelerneyi kaleme alır. Bunların 
yanısıra, 1 267 yılında İ talya'da yazmaya başladığı en ünlü 
eseri Summa Theologica (Toplu Dinbilim) başta olmak üzere, 
Kutsal Yazılar üzerindeki yorumlamalarını sürdürür ve hem 
Augustinusçuların, hem de İbn-i Rüşdçülerin savlarına yanıt 
vermeye çalışır. Bu arada, Commentum in libros politicorum seu 
de Rebus Civilibus ve Commentum in X. Libros Ethicorum ad 
Nichomachum adları altında, Aristoteles'in Politika v e  
Nikomakhos'a Ahlak adlı eserleri üzerine yorumlar, şerhler 
yazmış olan Thomas, siyasal görüşlerini, 1265-66 yıllarında 

238"Biographical Note", [St. Thomas Aquinas], Surnma Theologica, içinde, s.v. 

208 



yazmaya başladığı De regimine principum (Prenslik Yönetim 
Düzeni Üstüne) adlı bir eserde toplamak istemiş, ancak 
bitirmeye ömrü yetmediği için sonradan öğrencisi Aegi.dus 
Romanus tarafından tamamlanmıştır. 

Üstleri tarafından 1272 yılında İ talya'ya çağrılan 
Thomas'ın yazarlık yaşamı, 1273 yılındaki bir ayin sırasında 
birdenbire sona erer. "Artık hiçbirşey yapamayacağım çünkü, 
bana -öyle şeyler ilham oldu ki, yazmış olduğum herşey bir zerre 
kadar önemsiz oldu ve artık hayatıının sona ermesini 
bekliyorum"239 diyen Thomas, 7 Mart 1274 yılında ölür. 1322 
yılında Papa XXII. Ioannes'in "kanonize" ederek "Saint" (Aziz) 
ilan ettiği· Thomas, 1 567'de Papa V. Pius tarafından Katolik 
Kilisesi'nin uluları arasına yüksel tilir. 1879'da PapaLeo, 
XIII .XIII .  Leo Thomasçı öğretiyi teolojinin gerçek temeli olarak 
kabul etmesinden sonra, Thomas'ın görüşleri Katolik Kilisesi'nin 
resmi görüşü haline gelmiş olur. "Bilgisinin genişliği ve erdemli 
kişiliğinden ötürü, sonradan Doctor universalis ve Doc to .y 
angelicus diye anılmış"240 olan Thomas'ın görüşlerini tartışmak, 
1914'ten (Papa X. Pius'tan) sonra, günaha girmekle eş anlamlı 
olmuş, 1917'de yürürlüğe giren Kilise yasasıyla da Katolikliğin 
resmi görüşü haline gelmiştir. 

B. Thomasçı Sentez : Akıl ve Vahiy 

1 .  Aristotelesçiliğin Önemi 

Aquinum'lu Thomas'ın yapıtları, hocası Albertus 
Magnus'un başlatıp geliş tirdiği Airsoteles felsefesi i le  
Hıristiyanlık arasında bir sentez arayışının ürünleri olarak 
görülmektedir. Hıristiyan teolojisinin bu büyük sentezci 

239Ibid ., s.vi. 
240Mete Tunçay, "Aquinutn'lu Thomas", M. Twıçay, der., Batı'da S iyasal 
Düşünceler Tarihi, Cilt 1, s.359. 

209 



düşünürü, Augustinus örneğinde gördüğümüz Kilise Babaları'nın 
daha çok Platon etkisindeki görüşlerinden önemli ölçüde 
farklılaşmaktadır. Bu farklılaşmanın ilk belirdiği sorunlardan 
biri, "akıl" ile "vahiy" arasındaki ilişkidir. A ugustinus'un 
sistemleştirmeye çalıştığı Kilise Babaları'nın temsil ettiği 
"Patristik Felsefe", bilgi için imanın önce �eldiğini; evrenin ve 
insanın Tanrı tarafından belli bir anda yaratılmış olduğunu; 
evrendeki · herşeyin Tanrı tarafından belirlenmiş bir 
hareketliliğe ve düzenliliğe sahip bulunduğunu; evreni ve insanı 
yaratmış olan Tanrı'nın evrensel ve doğru bilgi anlamında 
"mutlak hakikat"ı temsil ettiğini; bu "mutlak hakikat''ın 
bilgisine, yani "Tanrı"ya, akıl yolayla değil, öncelikle vahiy 
yolu ile ulaşılabileceğini kabul etmekteydi. Bu kabul, aynı 
zamanda, Tanrı'yı evreni, insanı yaratan ve evrendeki tüm 
oluşumları düzenleyen bir güç olmanın ötesinde, Baba-Oğul­
Ruhülkuds üçlemesinde olduğu gibi, bir "kişilik" olarak da 
görmekteydi. Bu inancın uzantısı olarak da, Hıristiyanlığın 
doğuşunu incelerken de belirttiğimiz gibi, "ruh"un kişisel olarak 
"ölümsüzlüğü"ne de inanılıyordu. 

Buna karşılık, Aristoteles felsefesinin temel kavram ve 
kategorileri, doğa ve insan hakkındaki görüşleri, yukarıda 
özetle hatırıattığımız Patristik Felsefenin kabulleriyle 
karşıtlık oluşturuyorlardı. Nitekim, Aristotelesçilise yönelişin 
başladığı Skolastik Felsefe'nin ilk dönemini temsil eden önemli 
düşünürlerin hemen tümü, Augustinus'un bilmek için inanmanın 
önce geldiğini kabul etmişler, ancak Patristik Felsefe'den farklı 
olarak, bu ilkeyi Aristoteles felsefesiyle temellendirmeye 
çalışmı,şlardır. Aklı imanın otoritesini destekleyici, güçlendirici 
bir kaynak olarak gören bu ilk Skolastik düşünürler, Aristoteles 
felsefesinin Hıristiyan dogmasında yaratabileceği büyük 
dönüşümlere karşı da temkinli davranmaktaydılar. Örneğin, 
Salisbury'li John'un da hocalığını yapmış olan Abelardus, 1 14 1  
tarihinde şöyle yazmıştır: " Bu,  St. Paulus'a karşı çıkmaksa, 
hiçbir zaman bir felsefeci olmayacağım; bu, beni İsa'dan 

210 



ayıracaksa, hiçbir zaman bir Aristoteles olmayacağım . . . .  Ben 
binarnı İsa'nın Kilise'sini inşa ettiği temeltaşı üzerine kurdum . . .  

Ben, hareket ettirilmesi mümkün olmayan bir kayanın üzt:rinde 
oturuyorum."241 

Aristoteles'in yapıtlarının, XI I I .  yü zyılın çeşitl i  
dönemlerinde Paris Üniversitesi'nde okutulmasının Kilise 
tarafından yasaklanması, Abelardus'un yukarıda aktardığımız 
kaygısının bir ürünüydü. Acaba, Aristoteles'i Kilise açısından 
tehlikeli kılan düşünce öğeleri nelerdi_? Bu öğeleri belirleyerek 
Aquinum'lu Thomas'ın düşüncesini daha iyi anlamak mümkün 
olabilecektir. 

Bir kere, Aristoteles'e göre Tanrı, bir "kişilik" değil, 
evrendeki düzen ve hareketin "sebebi" niteliğinde, kişisel 
olmayan bir "ilke" niteliğini taşıyordu. İkincisi, Platon'un "bu 
dünya"dan ayrı bir "idealar evreni" ve bu evrenin en üstünde de 
"İyi" ideasını kabul eden görüşüne karşı Aristoteles'in dünyaya 
bakış biçimi, "form" ve "madde'' kavramları çerçevesinde 
düşünüldüğünde, bu dünyadaki varlıkların kendi içlerinde, kendi 
"öz"lerinde hareket ve değişim ilkelerini taşıdıklarını kabul 
ediyordu .  Dolayısıyla, Aristo teles, " ( idealleştiri lmiş bir 
postüla yerine) evrimci bir doğa kavramını, fiziksel gerçekliği 
ya da gerçek varoluşu"242 esas alıyordu. Doğa, doğa üzerindeki 
her varlık, kendi değişim ilkesini ve bu ilke uyarınca 
gerçekleşen hareketlerdeki düzenliliği kendi içinde taşıyordu.  
Dolayısıyla da,  Aristotelesçi görüş, doğayı, doğa üzerindeki 
olayları ve doğuş-büyüme-yokoluş biçiminde döngüsel olarak 
gerçekleşen hareketliliği anlamak, bilmek için. doğanın 
kendisinden hareket etmek yeterliydi. 

O halde, Aristotelesçi görüşlerin kabulü, "vahiy"in 
yerine "akıl"ı  mı geçiriyordu? Çünkü, bu i lkeler 
benimsendiğinde, "bilmek için önce inanmak" ilkesini kabul 

24l Aktaran: Perry, et.al., Western Civilization, s.235. 
242uıımann, History of Political Thought, s.174. 

211 



etmek olanaksızdı. Bilginin veya bilgiye akılcı biçimde ulaşma 
yolu olarak felsefenin inancı ve vahyi destekleyeceğini kabul 
eden klasik Hıristiyan dogmasını reddeden Thomas, insan 
aklına ve doğanın Aristotelesçi ilkeler uyarınca edinilen 
bilgisine ağırlık vermişti. Ancak, sağlam bir Hıristiyan 
inancına sahip bulunan Thomas, aynı zamanda vahyi de kabul 
ediyordu. Yaptığı ya da yapmaya giriştiği şey, akılcı düşünüş 
ile Hıristiyanlık inancını uzlaştırmaya, sentezlerneye 
çalışmaktı. Tanrıya inanmak ve Tanrının emirlerini yerine 
getirmek, kurtuluşa erişmek için zorunluydu. Dolayısıyla, 
Thomas'ın amacı, elbette "akıl" ile "vahiy" ya da "iman" 
arasında bir zıtlık kurup, dini çürütmek değildi. Ancak, 
Aristotelesçi kavramların kullanılışı, Patristik Felsefe'den 
kaynaklanan alışılagelmiş inanç öğelerine ters düştüğünden, 
yeniden ve bütünlüklü bir sistem halinde inşa edilecek farklı bir 
Hıristiyan teolojisini yaratmak durumundayd ı. Aquinum'lu 
Thomas'ın, kendisinden sonra Thomasçılık (Thomism) diye 
anılacak ve Katolik Kilisesi'nin resmi öğretisi haline glecek 
olan teolojisi de, işte bu anlamda yeni bir sentez girişimiydi. 
Şimdi, bu teolojiinin temellerini ana çizgileriyle görelim. 

2. Inanç ve Bilgi 

Aquinum'lu Thomas, vahye dayanan hakikatı iki 
kategoriye ayırmaktadır. Buna göre hakikat, (1 )  akıl yoluyla 
doğrulukları kanıtlanabilir olan inançları ve (2) akıl yoluyla 
doğrulukları ya da yanlışlıkları kanıtlanamayacak nitelikte 
olan inançları içermektedir. Örneğin, Thomas'a göre Tanrı'nın 
varlığına ve ruhun ölümsüzlüğüne olan inanç felsefi akıl yütürme 
tarafından kanıtlanabilir. Buna karşılık, Hıristiyanlığın temel 
dogmalahndan olan Baba-Oğul-Ruhülkuds üçlemesi (Trinitas), 
ruhun yeniden bedenlenınesi ve "kurtuluş" gibi inanç öğeleri, akıl 
yoluyla doğrulanabilir ya da yanlışlanabilir nitelikte 
değillerdir. Burada dikkat edilmesi gereken nokta, Thomas'ın, 

212 



inançlar arasında böyle bir ayrım yaparken, ikinci kategoriye 
giren inanç öğelerini "akla aykırı" olarak görmediğidir . 
Gökberk'in belirttiği gibi, dinsel inancın (imanın) "öyle sırları 
(mysterium) vardır ki, akla aykırı (absurd) değildirler ama 
aklın üstündedirler, aklın kavrama gücünü aşmadadırlar. "243 Bu 
ikinci türden inançlar doğrudur çünkü doğrudan doğruya Tanrısal 
kaynaklıdır lar. 

Burada akla gelen sorulardan biri, ikinci kategoride 
yer alan ve tümüyle iman konusu olan inançlar ile aklın (ya da 
felsefi akıl yürütüşün) birinci kategorideki inançlar için ortaya 
koyduğu doğruluk veya yanlışlık kanıtları arasında bir çatışma 
olabilir mi? Thomas'ın soruya verdiği yanıt olumsuzdur. 
Aquinum'lu Thomas, "vahyin aklın düşmanı olamayacağını 
çünkü, vahiy ile akıl arasında bir çatışma oladığını ve aklın da 
vahyin saflığını bozmadığını" belirtmiştir.244 Dolayısıyla, 
Thomas'ın burada vermek istediği mesajlardan biri ortaya 
çıkmaktadır: Akıl, vahyin düşmanı olmadığına göre, aklı 
vahye uygulamaktan korkmamak gerekmektedir. 

Böylelikle Thomas, akıl yoluyla elde edilen bilgiye 
inancın yanında bir yer vermiş olmaktadır. Yukarıda 
belirttiğimiz iki kategori, birbirini dışlamamakta, birbiriyle 
yan yana,  birbirinin tamam layıcıs ı  ni te l i ğ i n d e  
varolmaktadırlar. Ancak, Thomas'ın, akıl ile vahyi birbirinin 
tamamlayıcıs.ı olarak gören Augustinusçu Patristik Felsefe'den 
farkı, inanmak için bilmek yerine bilmek için inanmak ilkesini 
kabul etmesidir. Üçleme (Trinitas), gibi yukarıda belirttiğimiz 
dogmalar, Patristik Felsefe için inanç yoluyla ulaşılan bilgiler 
niteliğinde anlaşılmışken, Thomas bunları, gerçek bilginin 
yerine geçen benzetmeler (analojiler) olarak görmektedir. Bunun 
nedeni, dogmaların aklın kavrayış yeteneğinin sınırlarını 
aşması dır. 

243Gökberk, Felsefe Tarihi, s. 177. 
244Perry, et. ai., , 5.236. 

213 



Şimdi, Thomas'ın birinci kategoride y.er alan inançlara 
ilişkin bilgi hakkındaki görüşüne geçersek. Burada, bilgiye 
ulaşma yolundaki ilk hasamağın "deney" olduğunu düşünen 
Thomas, " tümel kavramlar"ın nesnelerin özünde bulunduğu 
görüşünü benimsemektedir (Augustinusçu teolojinin felsefi 
dayanağını oluşturan Platonculuk ise, "tümel kavramlar"ın 
"idealar evreni"nde, yani bir başka dünyada bulunduğunu kabul 
etmekteydi ve buradan hareketle de bilginin Tanrısal ya da 
inanç kaynaklı olduğunu düşünüyordu). Bu göıüşleri bakımından 
tam bir Aristotelesçi olan Thomas, dünya üzerindeki nesnelerin 
nasıl hareket edeceklerinin ve nasıl bir değişim geçireceklerinin, 
yine bu nesnelerin içinde yer alan "öz" tarafından belirlendiğini 
de benimsemiş tir. Buna göre dünyanın, her nesnenin kendi özün�e 
varolan ve gerçekleştirmek istediği bir ereği ( telos) vardır .  
Nesneler bu ereğe doğru bir hareket içindedirler. Yani, dünya 
üzerinde nesnelerin hareketi, ereğe göre belirlenmiş (teleolojik) 
bir harekettir. Per nesne, kendi özünde varolan nitelikleri, 
kendisini "o nesne" yapan nitel ikleri gerçekleştirmeye 
yöneliktir ve bu nitelikleri gerçekleştirmeye, kendi özünü en 
mükemmel haliyle ortaya koymaya doğru bir değişim içinde 
bulunmaktadır. 

C. Aquinuın'lu Thomas'ın Siyasal Görüşleri 

Thomas'ın yukarıda özetlemeye çalıştığımız felsefi­
teolajik düşünceleri, siyasal iktidar sorununa, siyasal ilişkiler 
alanına uygulanabilir mi? Daha doğrusu, Thomas'ın böyle bir 
girişimi var mı? Tıpkı Aristoteles'in sistematik bir genel 
felsefeyi siyaset felsefesiyle bütünleştirmiş olması gibi, 
Thomas'ın da aynı biçimde, felsefi-teolojik görüşlerini siyaset 
alanına uyguladığını söyleyebiliriz. Thomas'ın felsefi-teolojik 
plandaki Aristotelesçiliğini siyasete uygulama girişimleri, 
yukarıda anılan siyasal nitelikl i yazılarında açıkça 
görülmektedir. Bunun ilk kanıtı, kendi döneminde Moerbecke'li 

214 



William'ın Latince'ye çevirmiş olduğu Aristoteles'in Po litika 
adlı yapıtını okuyup değerlendiren ilk düşünür olmasıdır. 
Ayrıca ve bundan daha da önemli olarak, Aristoteles'in insanı 
zoon politikon diye nitelendirmesini benimsemiş olan Thomas, 
biraz sonra açıklamaya çalı�acağımız gibi, bu kavramı kendi 
siyasal görüşlerini Hade ederken sıkhkla ama değişik bir içerik 
vererek kullammştır. Bu nedenle, Aquinum'lu Tho!!'.as'm ;;iyasa-! 
görüşlerini, önce bu kavramla başlayarak açıklamak uygun 
olmaktadır. 

1 .  Siyaset Sözciiğfiniin Değişen Anlamı 

Aristoteles'in Politika adlı yapıtının Moerbecke'li 
William tarafından yapılmış olan Latince çevirisini ilk kez 
kullanan düşün ür olarak Thomas, bu çeviri metinde yer alan bazı 
önemli terimleri yeniden anlamlandırmıştır. Bu yeniden 
anlamland ırma, Aristoteles'in Pol i tika'sında yer alan z o on 
pol itikoıı ve politeia gibi · kavramlarm tartışılmasında 
özellikle belirginleşmektedir. Aristoteles'in zoon politikon 
kavramı, bilindiği gibi, bu güne kadar, oldukça değişik 
biçimlerde kullanılmıştır. Bunlardan en iyi bilinenleri, zoo n 
politikon sözcüğünü "siyasal varlık" veya "toplumsal varlık" 
diye anlaşılmasıdır. Sözcüğü kullananın, günümüz sosyal 
bilimlerindeki uzmaniaşma alanlarına göre, "siyaset bilimcisi" 
veya " sosyolog" olmasına göre, " siyasal varl ık" veya 
"toplumsal varlık" terimlerinden biri tercih edilmekte, bazı 
durumlarda ise "siyasal ve toplumsal hayvan" teriminin 
kullanıldığı görülmektedir. Buna karşılık, zoon politikon 
sözcüğünün tam anlamını bulmaya çalışacak olursak, bu terimle 
Aristoteles'in insanı "polis (kent-devleti) içinde yaşayan bir 
varlık"' diye tanımlam<ık. istediğini söyleyebiliriz. Buradaki 
sorun, Eski Yunan'daki ptJlis örgütlenmesinin çözülmüş olduğu bir 
dönemde, zootı politikoıı sözcüğünü yeniden anlaml<ındırma ile 
i lgilidir .  

215 



Sorunu daha iyi anlayabilmek için, Eski Yunan'daki 
polis örgütlenmesind e, insanm yaşama faaliyetlerinin 
" toplumsal (özel )" ve "siyasal (kamusal)"  d iye ikiye 
ayrılmadığı, bu nedenle de özel yaşam alanındaki ilişkileri 
yönlendiren ve bugünkü modern toplum örgütlenmesinde bireysel 
seçim konusu olarak gördüğümüz ahlak ilkeleri ile kamusal 
yaşamı, tüm insanları kapsayıcı nitelikte emir verebilme 
yetkisine (siyasal iktidara) dair ilişkileri polis 'in bütünselliği 
içinde kapsadığı hatırlanmalıdır. Buna karşılık, bugünkü 
modern toplum örgütlenmesinde, insanın doğrudan doğruya 
siyasal veya kamusal nitelik taşımadığı kabul edilen ve 
bireysel özgürlüklerle sınırları belirlenmiş bir özel yaşam 
alanının varolduğu kabul edilmektedir. Şimdi, bugünkü kavram 
ve değerlerle baktığımızda, Aristoteles'in zoon politikatı 
kavramını, insanı tüm toplumsal ilişkileriyle bir bütünlük 
halinde betimlemek için mi, yoksa yalnızca aile, arkadaşlık, 
meslek grupları gibi özel toplumsal ilişkileri ifade etmek için 
mi, ya da yalnızca genel ve tüm toplumsal ilişkiler üzerinde son 
sözü söyleme yetkisi olarak siyasal iktidarı doğrudan 
ilgilendiren faaliyet alanlaı .nı anlatmak için mi kullandığı 
pek açık olmayabilir. 

Zoon politikatı ilc ilgili benzer bir anlamiandırma 
sorununun Aquinum'lu Thomas'ın yaşadığı dönem olan XIII. 
yüzyılda ortaya çıktığı görülmektedir. Thomas, zoon politikatı 
sözcüğünü tam sözcük karşılıklarını kullanarak (yani zoon için 
a n i m a l ,  pol it ika tı için civile ) Latinceye animal civile d i y e  
aktarmış olan Moerbecke'li William'ın Politika çevirisi üzerine 
yorumlarını ve şerhlerini kaleme alırken animal civile (cite -
polis- kent devleti içinde yaşayan hayvan) terimini aynen 
kullanmıştır ama, "diğer tüm yapıtlarında, sürekli olarak 
animal politicu m et sociale (siyasal ve toplumsal hayvan) 
terimini kullanmıştır."245 Aquinum'lu Thomas'm , Po litika 

245o· Entreves, a .g.m., s.284 . 

216 



üzerinde düşünürken, zoon politikon terimiyle ilgili olarak 
böyle bir kararsızlığa düşmüş olması, önemli bir. noktayı işaret 
etmektedir: Siyaset, artık, Thomas'ın içinde yaşadığı çağdan 
itibaren, "toplumsal ilişkiler"den ayrı bir alanı ifade etmeye 
başlamıştır. Bunu, doğrudan doğruya, "devlet"e veya "siyasal 
iktidar"a ait ilişkiler, eylemler alanı ile diğer toplumsal 
ilişkiler .alanının ayrışması biçiminde ifade , _edebiliriz. 
Nitekim, Passerin d'Entreves, Thomas'ın "siyasal ve toplumsal 
hayvan" deyişini kullanmakla, "siyasetin toplumsal niteliği"ni 
vurguladığını, bunun da "Devlet'in kökenierinin toplumsal 
deneyimde yer alması g€rektiği, [devletin] insan iradesinin ya 
da sadece bunun yarattığı bir şey olamayacağı" anlamına 
geldiğini belirtirken bu noktaya dikkat çekmektedir.246 Çünkü, 
devletin (veya örgütlenmiş siyasal iktidarın) köklerinin 
topjumsal ilişkiler içinde olduğunu söyleyebilmek için, devlet 
ile toplumsal ilişkiler alanının ayrışmış olduğunu kabul etmek 
gerekir. 

Bu durum, Thomas'ın zoon politikon ka v r am ı n ı  
"siyasal v e  toplumsal hayvan" diye kullanışının başka 
boyutları olduğunu da düşündürtmektedir,. Bunlar arasında, 12 .  
yüzyıldan itibaren gelişen ve feodal örgütlenme içinde kendine 
özerk bir yer elde etmeyi başaran Orta Çağ kent yönetimlerinin 
varlığı özel bir öneme sahiptir. Orta Çağ kentleri, yukarıda 
açıklandığı gibi, özerk ve feodal ilişkinin temelini oluşturan 
kişisel l iği  aşmış,  kenti i ierin ortak ç1kar esas ında 
örgütlendikleri birimlerdir. Bu birimler, en azından ad olarak, 
ci te, yani Eski Yunan'daki!lden farklı da olsa, bir tür kent­
devleti niteliğine sahiptirler. Dolayısıyla, Aristoteles'in zoon 
pol i tikon terimi, XIII yüzyılın bu toplumsal özelliği 
karşısında, Aquinum'lu Thomas da dahil, birçok düşünür 
tarafından, kent yönetimlerine daha yakın bir nitelendirme 
olarak algılanmıştır. Nitekim, Thomas'ın Prenslik Yönetimi 

246Ibid., s.285. 

217 



Üstüne adlı yapıtını ondan sonra tamamlayan öğrencisi 
Tolomeo'lu Lucca, 1310 dolaylarında, bu yapıtın IV. Kitabının 
tümünü, "çokluğun yönetimi"ni (dominium plurium) tarbşmaya 
ayırmış ve bu "çokluğun yönetimi" diye anılan rejimin politicum 
veya politia olduğunu, bunun da "özellikle İtalya'da 

gördüğümüz" kentlerde (cite'lerde) varolduğunu belirtıniştir.247 

Bu çerçevede bakıldığında, Thomas'ın zoon palilikon 
kavramına kazandırdığı yeni içerik ile, bu düşünürün Orta Çağ 
siyasal düşüncesindeki özgün yerini daha iyi kavrayabiliriz. 
Bunun için,Aristoteles'in, zoon politikon kavramı ile birlikte 
farklı siyasal rejimler hakkındaki değerlendirmelerini de 
dikkate ;ılmak gerekmektedir .  Thomas'ın zoon politikon 
kavramını "siyasal ve toplumsal hayvan" olarak kul lanması, 
Tolomeo'lu Lucca'nın yukarıda andığımız politicum v e y a  
politia terimiyle ifade ettiği "siyasal rejim" tipi ile birlikte 
düşünecek olursak: Bu terimle ifade edilen siyasal rejim tipi, 
Aristoteles'in kimi zaman "ılımlı demokrasi" diye de anılan ve 
Eski Roma siyasal düşüncesinde, Cicero ve ve Polybios'ta da 

gördüğümüz karma anayasa düşüncesinin bir başka ifadesi olan 
politeia'dır. Aristoteles, Politika adlı yapıtında, po l i t eia 
dediği s iyasal örgütlenmeyi, "bütün topluluğun iyiliği için 
yurttaşlarının hepsinin uyguladığı yönetim-siyasal yönetim" 
diye nitelendirir.248 Bu tanıma uygun olarak, bütün iktidarı 
kl'ndinde toplayan tek kişi yönetimindeki "monark"a karşı, 
pditeia 'da yöneticinin hem yönetici hem de uyruk olarak, 
· ·devlet adamlığı sanatı"nın ilkeleriyle uyumlu bir biçimde 
otori teyi uygulayan "devlet adamı" (politikos) d i y e 
adiandınimal arı da . ilgi çekicidir. Aquinum'h1 Thomas, 
Aristoteles'in politikos tanımını kullanarak, "kralhk rejimi" 

247Rubinstein, a.g.m., s. 44-45. 
248 Aristoteles, Politika, (Kitap lll, Bölüm 8) çev. Mete Tunçay, Istanbul, Bilgi 
yay., 1 975, s. 81 ;  Aristotle, 'Ilıe Politks, Ing. çev. T. A. Sindair, Harmondsworth, 
Middlesex, Penguin, 1979, s.11 6. 

218 



(regimen regale) ile "siyasal rejim" (regimen polit icıım)  
arasında benzeri bir ayrım yapar. Buna göre, · krallık rejimi, bir 
ve aynı kişinin otoriteyi uyguladığı rejim olurken, "siyasal 
rejim"de otoriteyi uygulayan kimse, kısmen yönetici, kısmen de 
uyruk ( yönetilen) niteliği taşımaktadır. Yine Thomas, 
Aristoteles'in Politika adlı yapıtı üzerindeki yorumlarında, 
yöneticinin, "siyasal disipl in [disciplina politica] tarafından 
konulmuş yasalara uygun" yönetimini "siyasal rejim" (regimen 
politicum) d iye nitelemektedir.249 Peki amt , "dis c ip l i n a  
politica tam olarak ne demektir? Aristoteles'in ı- ol itika 'sı . . .  
üzerine yorum yapan Thomas, çok az farklı bir re�imen politicum 
tanımı vermektedir: bu, 'otoriteyi uygulayan kişinin, güçlerini 
Devlet'in bir takım yasalarıyla sınırlandırılmış olarak elde 
ettiği' rejimdir.''25° 

Böylelikle Thomas, 'krallık ile siyasal rejim arasında 
sadece bir ayrım yapmakla kalmamakta, aynı zamanda bu iki 
rejim arasında bir karşıtlık oluşturmaktadır. Krallık rejimi ile 
siyasal rejim arasındaki bu karşıtlık, Thomas'ın zoon politikon 
kavramına yüklediği anlam ile birlikte değerlendirildiğinde, 
şöyle bir sonuç çıkmaktadır: İnsan, Thomas'a göre, siyasal ve 
t0plumsal bir varlıktır. Yani insanın özüne en uygun düşen 
yaşama biçimi, onun siyasal ve toplumsal bir varlık olarak 
yaşamasını mümkün kılan bir toplumsal ve siyasal örgütlenme 
olmalıdır. Dolayısıyla, insanın özsel niteliklerini ifade eden 
siyasal (politicum) ve toplumsal (sociale) unsurların birarada 
gerçekleşebildiği rejim olan " siyasal yönetim" ( r eg i m e n  
politicum) ya d a  günümüze daha uygun bir terimle "anayasal 
yönetim" insana en uygun düşen yönetim biçimidir. Bu b?ğlamda 
Thomas, doğal bir varlık, biyolojik bir tür olarak " insan" ile 
"yurttaş" arasında da bir ayrım yapmaktadır. Hem Aristoteles, 
hem de Thomas için, "insan" ile "yurttaş" tam anlamıyla aynı 

249 Aktaran, Rubins.teiıı, s. 43. 
250!bid, s.44. 

219 



şey deği! dir . .  Thomas'a göre, "iyi insan" niteliklerine sahip 
olmayan biri, bazan "iyi yur ttaş" olabilir.25 1 Buna göre 
örgütlenmiş toplumsal yaşam içindeki insan, artık "yurttaş"tır 
ve "yurttaş olmak", yine Aristoteles'ten alınan kavramlarla, 
yönetim işinde söz sahibi olmak, üstün otoriteye tümüyle boyun 
eğen bir uyruk olmaktan kurtulmak demektir. 

2. Aquinıım '/11 Tlwmas 'ta Siyasal Rejimierin 
De,�erlendi  ri/ m esi 

Siyasal düşünceler tarihi açısından bakıldığında, Orta 
Çağ döneminde "siyaset" kavramını, salt "yönetim" anlamında 
değil de, yurttaşlarıı1 siyasal kararlarda söz sahibi olması 
anlamında katılımcı bir boyut ile birlikte vurgulayan ve bu 
bağlamda "uyruk" yerine "yurttaş" kavramını gündeme getiren 
Thomas, aslında Salisbury'li John ile birlikte başlamış bulunan 
yenileşmeyi bü tünselliği olan bir siyaset felsefesi haline 
getirmeye çalışmaktadır. Thomas'ın Aristoteles'ten ödünç alıp 
XIII. yüzyılın değişen toplumsal ortamına o turttuğu yeni 
"siyaset" ve "yurttaş" kavramları, bu düşünürün siyasal 
örgütlenme üzerindeki görüşlerini de derinlemesine etkilemiştir. 
Bu çerçeve içinde, Aquinum'lu Thom<:s'ın görüşleri arasında, 
siyasal rejimler üzerindeki değerlendirmelerin Orta Çağ siyasal 
düşüncesini meşgul eden belki de tek önemli konu olan dünyevi­
ruhani iktidarlar arasındaki ilişki sorununa göre daha öncelikli 
bir yere sahip olduğu söylenebilir. Thomas'ın siyasal rejimler 
hakkındaki değerlendirmesi ise, doğrudan doğruya siyasal 
iktidar kavramını tanırnlayış biçimine bağlıdır. 

a) Thomas'a Göre Sivasal İktidar 
Aquinum'lu Thomas, insanların tek başlarına değil de, 

birlikte yaşamalarının "doğal" bir zorunluluk olduğunu ve 

251uıımann, History of Political Thought, s. 176. 

220 



dolayısıyla, siyasal iktidar kavramının bu birlikte yaşama 
zorunluluğundan kaynaklandığını belirtmektedir: "Tek başına 
yaşamak başka birçok hayvan gibi insana uysaydı, ona yol 
gösterecek başka birşey gerekmez, her insan kralların Kralı olan 
Tanrı 'dan sonra kendi kralı olur ve eylemlerini Tanrı vergisi 
aklın ışığında tastamam düzenlerdi. Fakat insan yaşamı için 
gerekli otan herşeyi düşününce, insanın başka bütün  
hayvanlardan daha çok toplulukta yaşamak zorunda olan, 
doğadan toplumsal ve siyasal bi r hayvan (animal sociale et 
politic11 m) olduğu açıkça ortaya çıkar."252 

Bu kısa alıntıda yer alan önermeleri aynştıracak 
olursak: ( 1 )  [nsan, doğası gereği, başkalarıyla birarada 
yaşamak zorundadır. (2) Birarada yaşamak için, insana yol 
gösterici bir yöneticiye gerek vardır. Burada Thomas, "yönetici" 
ile insan topluluğu arasında karşılıklı v e  bağımlı bir ilişki 
kurmaktadır. "Yönetici"nin varlığı insanların birlikteliğine, 
yani topluluğun varlığına bağlıdır, toplumsal biıliktelik de 
"yöne ti c i "ye .  Bir d iğer  deyişle, Thomas, yöneti m 
mekanizmasının temellerini insanın doğası gereği birlikte 
yaşamak zorunda olmasından kaynaklanan " toplu m"da 
bulmaktad ır. Yönetici ile topluluk arasındaki bu karşılıklı 
bağımlılık durumu, yöneticinin eylemleri üzerinde bir sınırlama 
getirmekte ve yöneticinin kendi kişisel ç ıkarı doğrultusunda, 
keyfi davranışlarda bulunmasını engellemcktedir. Çünkü, 
Aquinum'lu Thomas'a göre, birlikte yaşayan insanların tek tek 
pt'şinde koştukları kişisel amaçlardan veya çıkarlardan ayrı ve 
onlardan farklı olan, topluluğu bir arada tutan bir "ortak yarar" 
veya bir "ortak iyil ik" vardır .  Bu "ortak yarar"m 
gözetilmcmesi halinde, birarada yaşamak, toplum oluşturmak 
9lanaksızlaşır: "Çünkü birçok kimse, herkes kendi çıkarına 

252[Aquimım'lu Thomas], "Prcnslik Yönetimi Üstün c'd•m Seçme Parçalar", s.361 . 

221 



bakarak yaşasa, aralarından ortak yararı gözetecek biri 
çıkmadıkça, bu gibi bir topluluk mutlaka çözülür.''253 

b) Sivasal Rejimierin Değerlendirilmesi 
Görüldüğü gibi Thomas, toplumu insanın doğal 

var''luşunun bir sonucu olarak görmekte, toplumsal varoluşun 
kalıcı olmasını ise, "ortak yarar"ı gözeten bir "yönetici"nin 
varlığına bağlamaktadır. Peki, bu "yönetici", bir kişi mi, yoksa 
toplumu oluşturan insanların katılımıyla oluşan bir mekanizma 
mıdır? Thomas'ın Prenslik Yönetimi Üstüne adlı yapıtındaki 
ifadelere bakıldığında, "yönetici"nin, bir kişiyi belirtmekten 
çok, bir "ilke"yi ifade etmek üzere kullanıldığı görülmektedir. 
Örneğin, "toplumsal yaşayışı paylaşmak insan için doğal ve 
gerekli olunca, toplulukta bir yönetim ilkesinin bulunması da 
eşit ölçüde gerekli olmalıdır" ya da "her bireyşe özgü · çıkar 
chirtü!erine ek olarak, çokiuğun yararim ortaya koyacak bir ilke 
de bulunmalıdır"254 derken, "tck kişi" olarak "yönetici"den 
veya bir "monarşi"den değil de, bir "yönetim ilkesi"nden söz 
ettiği görülmektedir. 

Zoon politikon ve pol i feia kavramlarını yorumlayış 
biçimi, bu yorumlama içinde insan ve yurttaş arasında ayrım 
yapması, insan doğasına en uygun yönetim biçimi olarak 
Aris toteles'in pol iteia kavramına benzer bir "anayasa] 
yönetim"den (civitas ya da civilitas) söz etmesi, Thomas'ın 
"demokratik" yönetimden yana olduğunu düşündürtmektedir. 
Nitekim Ullman, Thomas'ın çok açık bir biçimde devletin 
(regimen  pol i t ic ınn ) toplumu olu şturan insanlaTdan 
kaynaklandığı görüşüne yakıniaştığını ve bu anlamda 
"demokrasi ile i lgili  olarak s tatus po pul aris ' ten [halk 
devletinden] söz ettiğini" belirtmektedir.255 Aquinum'lu 
Thomas'ın "demokrasi" ile ilgili olarak yaptığı değerlendirme, 

253Ibid., s.362. 
254 lbid. 
255U!lmann, , s.178. 

222 



bu rejimde "halk iradesi"nin "temsil" yoluyla yönetime 
yansıdığı ,biçimindedir. Ancak, burada dikkat edilmesi gereken 
nokta, Thomas'ın "halk"tan söz ederken bu kavramı soyluları da 
kapsayacak bir biçimde kullanmış olmasıdır. Bu kullanım, XII. 
yüzyıldan itibaren ağırlığını duyuran toplumsal tabakalaşma 
örüntüsündeki değişime ve bu değişimin farkına vararak, 
yukarıda belirttiğimi� yeni tabakalaşma önerilerine uygundur. 
Özellikle Kilise ileri gelenlerinden kaynaklanan, toplumsal 
tabakaların "ruhban" ve "laikler" (soylular, köylüler ve 
kentliler) diye ayrıldığı görüşüyle de uyum içindedir. 

Thomas'ın siyasal rejimleri değerle ıdirişinde yer alan 
ve çağının koşullarına uygu_n görünen bu sta tus popıılaris 
anlayışı, yine Thomas'ın dünyevi ve ruhani iktidarlar arasında 
yaptığı ayrımla pek i �, tirilmiştir. Dünyevi devleti "insanlar 
topluluğu" diye ( "Ci, ı •s est nonnisi congregatio lıominıım ") 256 

nitelendiren Thomas, 1<-.ilise'yi ise "inananların ccmaatı" olarak 
görmektedir. Bu ayrım, Thomas'ın insanı üç ayrı özelliğine, 
insan, yurttaş ve Hıristiyan olup olmamasına göre değişik , 
biçimlerde tanımlamasından kaynaklanır. Doğal bir varlık 
olarak insanın özsel niteliğinin ürünü olan "dünyevi devlet", "ne 
kökeni, ne de işleyiş tarzı bakımından kilise otoritesiyle 
herhangi bir biçimde ilişkilidir. Doğal bir ürün [insan doğasının 
zorunlu ve nihai sonucu] olarak [devlet], kendi doğal özünde 
içkin olarak varolan amaçların peşinden koşar ve bu amaç da 
üyelerinin iyiliği, refahıdır:·257 

Dünyevi devletin Thomas tarafından vurgulanan bir 
başka niteliği de, bunun siyasal ve ahlaki amaçları bulunan bir 
beden, bir canlı organizma olmasıdır (corpus pol iticımı et 
morale) .  Salisbury'li John'da geliştiriidiğini gördüğümüz bu 
organizmacı devlet anlayışı, Thomas'ın "kişisel çıkar"dan ayrı 
bir "ortak yarar" kavramına dayanmasının ürünüdür. Buradan 

256Uıid., s.179. 
257Ibid. 

223 



sonra, varılacak sonuçlardan biri adeta kendiliğinden açıktır: 
Canlı bir organizma gibi görülen devlet, kendi üyelerinin tek tek 
kişisel ç ıkarlarından bağımsız bir "ortak çıkar"a sahip 
olmakla, aynı zamanda "bağımsız" bir  nitelik de taşımaktadır. 
Yine bu görüşlerden varılacak bir diğer sonuç ise, bu organizmanın 
sahip olduğu "siyasal ve ahlaki amaçlar"ı ifade eden bu "ortak 
yarar"ın gerçekleştirilmesi için, yönetim ilkesinin "yöneticinin 
kişisel çıkarı"na göre değil, "ortak yarar"a göre belirlenmesi 
gcrektiğidi r. Bu gereklilik ise, "tek kişi yönetimi" (monarşi) i le 
değil, ortak yarar"'ı oluşturan "parçalar"ın söz sahibi olduğu 
"karma yönetim" ilc yerine getirilebilir. Dolayısıyla Thomas, 
A r i s to t e l c s ' i  i z l e y e r e k  y a p tı ğ ı  s i y a s a l  r e j i m  
değer lendirmelerinde, t ı p k ı  A r i s t otel e s ' i n  p o l i t e ia '  y ı  
idealleştirmesi gibi, karma yönetim biçimini insan doğasına en 
uygun yönetim olarak kabul eder. Nitekim, S umma Theologica 
(Toplu Dinbilim) adl ı  yapıtında Aristoteles'in P o l i t i k a ' d a  
tart ış t ığ ı  yöneti m biçimlerini,  Platon'un da T i m  a e u s 
diyalogunda yer verdiği "monarşi" savu nusunu aktarıp eleştirir. 
Platon'un "en iyi olan en iyiyi verir" dcyişini aktardıktan sonra, 
"bir devletin veya herhangi bir ulusun en iyi düzcnlcnmc biçimi 
bir kral tarafından yönctilmektir çünkü, bu tür bir yönetim, 
Tanrı 'nın dünyayı başlangıçtan beri yönettiği Kutsal yönetime en 
yakından benzeyen yönctimdir" diyerek25& ınonarşi lchindcki 
kanıtları sergiler. Ayrıca, yine monarŞi lehi nde olmak üzere, 
(Matta'ya Göre) İnci l'den şu deyişi aktarır:  '" Kendisine karşı 
bölünmüş her krallık yıkılacaktır" .259 Monarşi lcllindc bu gibi 
kanıtları ortaya koyduktan sonra, Thomas "karma yöıwtim"i 
şöyle savunur: " Ya11 ı tnn odur ki ,  bir  devl ette veya ulusta 
yöneticilerin doğru düzenlcnişi  i lc i lgili olarak iki noktanın 
gözeti lmesi gerekir .  Bu nlardan biri,  herkesin yönetirnde söz 

258[St. Tl--lOMAS Aquina�L The Summa Tlıcologica, Vol. IL (!'artı l of S..'conci 
l'.ırt) s.307. 
259 fiıid., s.308. 

224 



sahibi olması gerektiğidir çünkü, bu tür bir anayasa halk 
arasında barışı güçlendirir, kendisini herkese kabul ettirir ve 
[Politika'da belirtildiği gibi} herkes tarafından korunur. Diğer 
nokta ise, yönetim türleri ile ilgili olarak veya anayasaların 
kururnlaşmasındaki farklı tarzlar bakımından gözetilmelidir. 
Çünkü bunlar, tür bakımından farklı olsalar bile, Filozofun 
[Aristotelesl dediği gibi, herşeye rağmen ilk sırayı, yönetim 
erkinin tek kişide olduğu krallık ve en iyilerin yönetimi ifade 
eden, yönetim erkinin birkaç kişide bulunduğu aristokrasİ alır. 
Buna uygun olarak, en iyi yönetim biçimi, herkesin üzerinde 
hüküm sürme erkini n bir  kişiye verildiği, bununla birlikte 
diğerlerinin de yönetici erklere sahip bulundukları bir devlet 
veya krallıkta olur; ve yine bu tür bir yönetim herkes tarafından 
paylaşıl ı r, çünkü hem herkes yönetime seçilme yeteneğine 
sahip tir ve hem de yöneticiler herkes ta ra fınd an  
seçilmektedirler. Bu, herkesin başında bir kişinin bulunması 
yüzünden kısmen krall ık;  bir kaç kişinin otorite sahibi 
kılınınalan ölçüsünde kısmen ari stokrasi; yöneticilerin halk 
ta rafından seçilebilmeleri ve halkın da yöneticilerini seçme 
hakkına sahip olmaları ölçüsünde kısmen demokrasi olan bu 
siyasal örgütlenme, en iyi yönetim biçimidir. Bu, Kutsal Yasa 
tarafından kurulmuş yönetim biçimidir. "260 

Aquinum'lu Thomas'ın bu karma yönetim anlayışı, 
kendisi tarafından Eski Yunan felscfesine, Kitabı Mukaddes\� 
dayanan, Augustinus'çu Kilise geleneğini yeniden yorumlayan 
bir terminoloji içinde ortaya konulmuş olmakla birlikte, yine 
XII .  yüzyılda başlayıp XIT L yüzyıldan itibaren Batı Avrupa'da 
yaygın l ı k  kazanan kra l lar ın yönetim erkini toplumsal 
tabakaları n temsil edi ldiği meclislerle p a y l aştı k lar ı  
Stiindestaat olgusuna da uygun düşmektedir. 

260Ibid., s.308 (Karş. [Aquiııurn'lu Thomas], "Toplu Dinbilim'den Seçme 
Parçalar", s. 388). 

225 



3. Aquinum 'lu Thomas 'm Hukuk K ura mı 

Thomas, insan, yurttaş, devlet ve siyaset kavramlarını 
yeniden yorumlayarak ulaştığı karma yönetim anlayışını, 
gelişkin bir hukuk kuramıyla pekiştirir. Bu kuramın temelini, 
kavram olarak yasanın tanımlanması oluşturur. Thomas, yasa 
kavramını tanımladıktan sonra, farklı yasa türleri üzerinde 
d ur ur ve bu yasa türleri arasındaki ilişkileri çözümlerneye 
giriş ir. 

Thomas'a göre "yasa (/ex) kelimesi bağlamak 
(ligando) sözünden gelir, çünkü insan yasayla belirli bir eylem 
yoluna bağlanır ."261 Yasa, bu niteliğiyle, insanlara belirli bir 
şeyi yapma veya yapmaktan kaçınma yükümlülüğü 
getirmektedir. Thomas, bu tanımı, yasanın akla dayanıp 
dayanmadığı, daha doğrusu, "akla ait bir şey olup olmadığı" 
sorusuna cevap verirken ortaya koyar. Thomas'ın kabul ettiği 
cevap, yasanın "akla ait bir şey olmadığı" yolunda, Kitabı  

· Mukaddes'ten ve diğer dinsel metinlerden getirilen kanıtiara 
karşı, yasanın akla ait bir şey olduğudur. Bu cevabını 
kanıtlarken, "akılda iradeden �yleme geçme erki"nin olduğunu, 
çünkü aklın "belirli bir amaç için gerekli herşeyi, o amaca 
varılması istendiğinden ötürü" emrettiğini, fakat "irade"nin 
"yasa yetkisi"ne sahip olması için "akılla d üzenlemesi"nin 
zorunlu olduğunu vurgular. Bu vurgulamanın siyasal önemi, 
"Prensin iradesi yasa hükmündedir sözünü bu anlamda 
anlamamız gerekir" dey işinde ortaya çıkar. Akıl la  
düzenlenınemiş prens veya kral iradesi, Thomas'a göre, yasa 
değil, haksızlıktan (adaletsizlikten) başka birşey değildir. 

Şimdi, sorun, bir iradeyi yasa haline getiren "akıl" 
unsurunun kişisel yararı veya genel yararı gözetip 
gözetmediğidir. İnsan davranışı özel eylemlerden meydana gelir 

261[Aquinum'lu Thomas], Toplu Dinbilim'den Seçme Parçalar, s.373. 



ve dolayısıyla, bu özel eylemlerin yöneldiği özel çıkariara (özel 
akla) göre düzenlenmiş her irade yasa niteliği taşır mı? 

Thomas'a göre insan eyleminin nihai amacı 
mutluluktur. Kişisel mutluluk, ortak mutluluktan ayrı lmaz. 
Çünkü kişisel varlık, genel (toplumsal) varlığın bir parçasıdır. 
Parça, mükemmel değildir, bütün ise mükemmeldir. Parçanın 
(kişinin) mutluluğu da dolayısıyla, bütünün (toplumun) 
mutluluğu olmaksızın mükemmel olmaz. Dolayısıyla, "yasa"yı 
belirleyen "akıl"la düzenlenmiş "irade" olma özelliği, insanın 
doğal varlığının en mükemmel hali olan devlet içinde yaşama 
ile birlikte düşünüldüğünde, kişisel aklın ürünü de olsa, ortak 
mutluluğu veya ortak yararı gözetmek zorunluluğu ile yüklüdür. 
Kısacası, "yasa"nın "ortak ycırar"a yönelik olması bir 
zorunluluktur. Bu zorunluluğu karşılamayan irade, akıl dışıdır, 
dolayısıyla da "yasa" değildir. 

Thomas'ın böylece tanımladığı "yasa"yı herkes, "her 
akıl" yapabilir mi? Thomas, bu soruya yönelik olarak verilen şu 
yanıt üzerinde durur: "Yasa, ortak yararı gözettiği için akılla -
ancak, herhangi bir kimsenin aklıyla değil, fakat topluluğun 
veya topluluk adın a hareket eden prensin akhyla­
yapılabilir . ''262 Vardığı sonuç: "Yasanın birinci ve baş amacı 
ortak yararı sağlamaktır. Fakat, soruları ortak yarara göre 
düzenlemek, bütün topluluğun ya da onu temsil eden bir kimsenin 
görevidir. Bundan ötürü, yasayı ilan etmek de ya ln"i t ü n  
toplu luğun y a  da görevi ortak yararı gözetmek olan kiş irı in 
üzerine düşer."263 Böylelikle, toplumu oluşturan insanların 
"yurttaş" olarak kararlarda, yasa yapımında söz sahibi 
olmaJan gerektiğini belirten Thomas, y asa kavramını 
değerlendirişinde de bu görüşünü pekiştirmiş olur. 

Yasayı böylece tanımlayan Aquinum'lu Thomas, 
bundan sonra, yasa türlerini ayrıştırır: Tiwmas'a göre, "sosmız 

262Ibid., s. 376. 
263Jbid (vurgular eklenmiştir). 

227 



yasa" (/ex aeterna), "doğal yasa" (/ex naturalis), "insan yasası" 
(lex h ıtmana) ve "Tanrısal yasa': (lex divina) olmak üzere 
başlıca dört tür yasa vardır. Sonsuz yasa, "dünyanın tanrısal güç 
(divina providentia) tarafından yönetildiği" düşüncesine uygun 
olarak, evrendeki tüm varl ıklara, yaratılmış tüm şeylere 
uygulanan ve bu varlıklara "evrenin Prensi olan Tanrı 
tarafından" gösterilen yolu ifade eden yasadır ve Tanrısal aklı 
(ratioııa divina) temsil eder. 

Evrende Tanrı tarafından yaratılmış ve dolayısıyla 
Tanrısal yasaya tabi bulunan her varlığın kendilerine özgü 
eylem ve amaçlara, kendilerine özgü eğilimiere sahip oldukları 
düşünülmektedir. Bu varlıklar arasında, "akıllı" olan insanın 
özünde iyi ilc kötüyü ayırdetme ve iyiye yönelme eğilimi 
vardır. İşte "doğal yasa", insanın kendi "potansiyel" varlığını 
hem bireysel, hem de toplumsal olarak en yüksek düzeyde 
gerçekleştirebiirnek için peşinden gideceği eylem kurallarıd ır. 
Thomas, "doğal yasa"yı, insanın doğal eğilimlerine, doğal 
amaçlarına uygun düşen ve bunları mükemmelleştirecek kurallar 
bütünü olarak kavrar ve insanın doğal eğilim ve amaçları da 
ancak bir toplumsal yaşam içinde mükemmelleştiği için (insanın 
öz niteliği an ima politicuın et sociale olduğu için) doğal yasa 
aynı zamanda "ortak refahı", topluluğun "ortak iyiliği"ni 
amaçlar. Bu niteliği ile doğal yasa, yöneticinin iktidarını 
sınırlar ve bu iktidarın kullanılışını da yönlendirir. 

Tanrısal aklın ifadesi olan sonsuz yasa ve onun uzantısı 
olan doğal yasa, soyut ilkeler bü tünüdür. Buna karşıl ık, 
insanların somut toplumsal ilişkiler içinde yaşarken uydukları 
somut kurallar vardır. Bu somut kurallar, terim yerindeyse, 
sonsuz ve doğal yasalardaki gibi " tümel" değil, " tikel" 
niteliktedirler. Yine bu tikel kuralların herbirine, insanın somut 
yaşayışı içinde, bir aklın çabası ile ulaşılmıştır. İnsanın yaptığı 
ve somut toplumsal yaşamında uyguladığı bu kurallar bütünü, 
kaynağını sonsuz yasa ile doğal yasadan almaktadırlar · ve 
dolayıs ıyla Tanr ısal aklın ve doğal yasanın parçasal 

228 



görünümlerid irler. Bu bakımdan, insan yasasının sonsuz yasayla 
ve doğal yasayla uyumlu olmaları gerekmekted ir. Bu uyum da, 
insan yapısı yasanın topluluğun. ortak iyiHğini gözetmesi ile 
gerçekleşir. 

Tanrısal yasa ise, insaıl yaşamının yönlendirilmesi, 
yöneti lmesi için gerekl i olan yasad ır. İnsanın kendi 
eylemlerinde başvurduğu "akıl", insanın somut varoluşuyla 
sınırlıdır. Buna karşılık insan, kendi somut varoluşunu aşan _bir 
kutsanmışlığa, Tanrısal bir boyuta da sahiptir. İşte bu boyutu 
insan, somut varoluşu içinde, kendi akıl yetileriyle 
kavrayamaz. Öyle olsaydı, doğal yasa ve insan yasası yeterli 
olurdu. Ayrıca insan, kend i somut varoluşu iç inde, kend i 
sorunlarının doğru çözüm yolları hakkında nihai ve mükemmel 
bir karara varamaz, çünkü nihai ve mükemmel çözüm insan 
aklının sınırlarını aşar. Bu nedenle, evrendeki tüm varlıkları 
yöneten Tanrının kurallarına gerek duymaktadır. Tanrısal 
yasayı ifade eden bu kuralları ise kendi aklı i!e değil, ancak 
"vahiy" veya "nakil" yoluyla gelen buyruklara iman ederek 
kavrayab i l ir .  

4.  Tiranlık Sorı 1 1w ve THomas ' a Göre Kilise-Devlet 
I l i ş k i ler i  

Aquinum'lu Thomas, yukarıda ana çizgilerini vermeye 
çalıştığımız görüşlerinde, çeşitli ayrımla r  yapmaktadır .  
Bunları sırasıyla anımsatacak olursak: İnsanı, doğal bir varlık 
olarak "insan", bir toplumun üyesi olarak "yu rttaş" ve iman 
sahibi bir "Hıristiyan" olarak üçe ayırır. Bu ayrım, hukuk veya 
yasa kavramı üzerindeki görüşlerini ortaya koyarken yer 
verdiği ayrımlada koşutluk içindedir. Doğal bir  varlık olarak 
insan, "sonsuz yasaya" ve "doğal yasa"ya uyar. Toplum üyesi, 
"yurttaş" olarak insan, kendisinin ve içinde yer aldığı bütünün 
(toplumun) iyiliği için konulmuş "insan yasası"na tabidir. İman 

229 



sahibi bir H ıristiyan olarak  insan ise, Tanrı yasasına, yani 

Kilise'nin kurallarına bağlıdır. 
Şimdi, bu ayrımların mantıksal uzanhsı, insan yapısı 

yasanın yürürlükte olduğu "devlet" ile Tanrısal yasaya göre 

i:?leyen "Kilise"nin ayrı alanlarda egemen olmalarının kabul 

edilmesidir. Her yasanın kaynağı sonsuz yasa olduğundan, 
sonsuz yasa da Tanrısal aklı temsil ettiğinden, dünya üzerindeki 

her devlet ve dolayısıyla her türlü iktidar, aynı zamanda 

"insan yasası"nı yapan ve buna uyulmasım sağlayan bir 
zorlayıcı güç olarak., kaynağını Tanrı'dan alır. Ancak, 
Aquinum'lu Thomas, buradan, Tanrısal yasayı temsil eden 
Kilise'nin devlet üzerindeki üstünlüğü fikrine, yani plenit1 1do 

potestatis kavramına ulaşmaz. Thomas, devletin "insan 

yasasına dayanan bir örgütlenme olduğu"nu kabul eder. 

Egemenlik [ dom in iwn], Thomas'a göre, kavimterin koyduğu 
kuralların, iıts genti11m'un, yani insan yasasının ürünüdür. İnsan 
yasası da doğal yasanıl1 ürünü olduğundan, vardığı sonuç şöyle 
özetlenebilir: "İktidaı- Tanrı'dan gelir, fakat bu iktidarın 
kullanılmasıyla gerçekleşmiş değişik siyasal örgütlenme 
biçimleri doğal yasanın soriuçlarıdır. Çünkü devlet doğaldır."264 

Devleti bu tanırnlayı ş biçimiyle Kilise ve dünyevi 

iktidar arasında yaphğı ayrımı koruduğu görülen Thomas, "İki 

Kılıç Kuramı" ve bu kurarn doğrultusunda gelişen Kilise'nin tüm 

iktidariara nihai olarak, Tanrısal yolla sahip olduğu türünden 
üstü nlük iddiasını, plenitııdo potes tatis anlayışını kabul 

etmernektedir. Bir diğer deyişle Thomas, Gelasius'la yerleşen 
Kilise ve devletin ayrı ve özerk a laniara sahip oldukları 
anlayışına yakınlaşır. Bununla birlikte, Salisbury'li John'da 
gördüğümüz "tiranhk" sorunu Thomas'ın Kilise-devlet ilişkileri 
hakkmdaki görü ?leri nin bu kadar kesin bir ayrıma izin 
vermediğini belirginl�ş tirmektedir. Toplumun ortak iyiliğini 
değ'l de, kendi kişisel çıkarını gözeterek iktidarını kullanan. 

264Bigongiaı-i, ''IııtroJ uction··, s.xiii. 



yönetici "prens" ya da "kral" değil, " tiran"dır. Yönetimini 
sürdürürken tiranın koyduğu kurallar da, akla, doğal yasaya 
dayanmayıp, kişisel çıkariara göre belirlendikleri için, yasa 
niteliği taşımazlar. 

Şimdi,  b u  d u rumda,  y a n i  b i r  " ti r a n " l a  
karşılaşıldığında n e  yapılacaktır? Thomas, böyle bir durumda 
tiranların öldürülmelerinin meşru ve hatta şerefli bir görev 
olduğunu kabul eden Salisbury'li John'un görüşlerinden uzaklaşır. 
Hıristiyanlığın doğuşunda gördüğümüz Paulus'un düşüncelerine 
yakın bir biçimde, kötü kralların (tiranların) dünyaya Tanrı'nın 
rızasıyla geldiklerini, amacın kötüleri cezalandırmak, iyileri 
de sınamak olduğunu belirtir. Bu nedenle, tiranlığın aşın bir 
baskı kurmadığı durumlarda, insanların ona katlanmalarını 
önerir. Nitekim, istisnai nitelikteki bazı durumlarda, kişisel bir 
eylemle devleti tirandan kurtarmanın, yani tiranı öldürmenin 
Eski Ahit'te kabul gördüğü gerçeğine karşı, Thomas, Yeni 
Ahit'te (İncil'de) aynı uygulamanın benimsenmediğini belirtir. 

Tiranları öldürmenin meşru olmadığını kabul eden 
Thomas, tiranlığa karşı yasaya uygun bir biçimde muhalefet 
edilmesi gerektiğini de belirtir. "Tiranlığa karşı savunma, 
çeşitli biçimler alabilir. Yönetici halk tarafından seçilmişse, 
haklı olarak denetlenebilir veya hatta iktid<ırını kötüye 
kullandığı için yerinden edilebilir . . . .  Fakat tiran, iktidarını 
daha üst bir otoriteden vekalet yoluyla elde etmişse, o zaman 

onu yerinden atmak bu üstün otoritenin görevidir. Nihayet, 
insani usuller içinde bir çare bulunamazsa, o zaman Tanrı'ya, 
Evrensel Yöneticiye dönmemiz gerekir .  O, isterse, tiranın 
yüreğini değiştirir."265 Fakat, bu tür bir kutsal yardım talebinde 
bulunan insanların da, böyle bir yardımı haketmiş olmaları 
zorunludur. 

İşte, tiranlıkla i lgili bu son görüş, yani tirana karşı 
"kutsal  yardım" talebi,  Kilise'nin devlet  üzerindeki 

265!bid., s. xxxiii. 

231 



üstünlüğünün kabul edilebilir olduğu bir nokta olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Insanlığı tek bir gövde gibi gören organizmacı 
anlayışı sürdürt>n Thomas, bu gövdenin başının, hem ruh, hem de 
maddi  bed en için lsa olduğunu, lsa'nın tck b i r  vekil inin 
bulunduğunu, bunun da papa olduğunu, papa'nın da İsa'nın 
devletinin başı olduğunu bel irti r .  Kil ise cemaa tı ( ecclesia) 
dünyevi devleti (res pıtblica) kapsar. Bu kapsayış, Kilise'nin 
kutsal yasaya sahip olması anlamındadır. Ku tsal yasa ise, 
"doğal yasa"yı da içermekted ir. Doğal yasa ise, en önemli 
özell iği olarak, kutsal yasaya tabi olan Hıristiyan ki şi için 
olduğu kadar, Hıristiyan olmayanlar içi n de geçirlidir. Bu 
durumda, kutsal yasaya sahip bulunan Kilise, kutsal yasanın 
doğal yasayı da kapsaması ile, Hıristiyan olmayanlar üzerinde 
de üstünlük kurmuş olmaz mı? Tiıomas'ın sistemine göre sorunun 
ya

.
nıh olumsuzdur. Çünkü, Kilise'nin kutsal yasaya sahip olması 

nedeniyle bünyesi nde bulundurduğu d oğal yasa, Kil ise 
tarafından kutsal yasanın içinde eritilmernekte, böylece doğal 
yasanın Ki l ise dışında da geçerli olduğu kab ul  edi lmi ş  
olmaktadır. B u  bağlamda Thomas, Kilise'ye devlet üzerinde çok 
sınırl ı  ve ancak kötü yöneticinin veya tiranın varolduğu 
durumlarla sınırlı bir denetim olanaı;ı vermektedir.  Yine bu 
açıdan Thomas, Ki lise'nin varolan tiranlıklara veya kötü 
(imansız) yöneticilere müdahalesini değil d e, olabilecek kötü 
yönetimlere engel olarak Hiristiyanları korumak du rumunda 
olduğunu belirtir.266 

266Kilise'nin dünyevi iktidar üzerinde doğrudan egem€nlik kurdugu tek alan, 
Tlıom as'a göre, insanların birey olarak h a n gi amaçlara kendilerini 
adayacaklarını, yani üstün tuttukları de�erlerini belirledikleri "egitim" 
alanıdır ve burada Thomas, Kilise'nin dünyevi iktidara emredici bir güç sahibi 
oldugunu kabul eder. 

232 



D,. Degerleruiirme 

Aquinum'lu Thomas, özellikle Aristoteles ' i n  
kavrarnlarını yeniden yorumlayarak oluşturduğu teolojik, felsefi 
ve siyasal götüşieriyle, Orta Çağ'm sona erişini ve modern 
toplurnun ve modern siyasal düşüncenin başlangıç temalarını 
haber vermektedir. Thomas'ın sistemi içinde bulunan ve modern 
siyasal düşüncenin genel kategorilerinin en azından başlangıcı 
niteliğinde görülebilecek unsurlarını şöyle belirL ıliriz: 

( 1 )  Thomas, en genel düzeyde, "bilgi" ve "i Hanç" alanlarını 
ayrışbrrnaya, "bilgi"yi deneysel bir temell'. oturtmaya 
yönelmiştir. Bu ayrım temelinde, Summa Theologica (Toplu 
Dinbilim) adlı büyük yapıtının hemen başlarında, "Kutsal 
Öğretinin Bir Bilim Olup Olmadığı" sorusunu tartışması bu 
bakımdan anlamlıdır. Thomas, kendi dinsel inançları 
doğrultusunda, "kutsal Öğreti"yi bir bilim, hem de diğer 
"bilimler"den üstün b!r bilim olarak görüp bunu kanıtlamaya 
çalışırken, farklı alanlara giren farklı olguları ve bunların 
oluş ve değişim ilkelerini arama faaliyeti anlamında 
bilimleri de biTbirinden ayırmaktadır. Buradan hareketle, 
yönetim işiyle i l gi l i  i lkeri araştıran, bu ilkeleri 
kuramlaştırıp pratik eylem düzeyine aktarmaya ( operativa) 
yönelen alana da "siyaset bilimi" (scientia politica) d emesi, 
Thoinas' ın Orta Çağ siyasal düşüncesi içindeki en  özgün 
yanlarından biridir. Bu bağlamda Thomas, "Kutsal Öğreti" 
ile "siyaset bilimi" arasında kesin bir ayrım yapmasa da, 
her ikisinin farklı alanlara ait olduğunu belirterek, ileride, 
örneğin Machiavelli ile birlikte daha kesin sınırlar içine 
oturlulacak bir ayrımın temellerini atmış olmaktadır. 
(2) Thomas, yukanda belirttiğimiz "insan", "yurttaş« ve 
"Hıristiyan" o�ma niteliklerini aynştırmakla, insanın 
ekonomik, siyasal, dinset ahlaki ve benzeri faaliyet 
alanlarını da aynştlrmış olmaktadır. Bu ayrımm iki yönlü 
bir önemi vardır. Bjrincisi, bu, Orta Çağ siyasal düşüncesinin 

233 



(ve Antik Çağ düşüncesinin) genelde yapmadığı bir ayrımdır. 
İkincisi, bu ayrım yapılmakla, insanın "yurttaş" olarak 
nitelenmesi, onu toplumsal ve siyasal kararlara katılımla 
mükemmelleşen bir v�rhk olarak görmenin yolunu açmıştır. 
Böylelikle, hem siyasetin yeni bir biçimde ve ekonomiden, 
dinden, ahlaktan ayrı bir  özgül faaliyet olarak 
belirginleşmesinin temelleri atılmıştır, hem de yöneticinin 
iktidarını toplumdan, toplumu oluşturan "yurttaşlar"dan 
aldığı türünden "demokratik" çağrışımları olan bir 
yaklaşımın gelişmesine yol açılmıştır. 
(3) Yine Thomas, yasa türleri arasında yaptığı ayrımla, 
dinin ve devletin egemenlik alanlarının sınırlarını 
belirlemeye ve Kilise ile devleti birbirinden ayrı tutmaya 
yönelik görüşlerin oluşmasJna da zemin hazırlamıştır. Bu, 
Kilisenin tüm erki kendinde topladığını kabul eden teokratik 
pleni tudo potesta tis anlayışından ayrılarak, modern 
devletin "laik" niteliğini haber vermektedir. 
(4) İnsanın "yurttaş" olarak nitelendirilmesi, siyasetin özgül 
bir faaliyet alanı olarak belirlenmesi, yasa türlerinin 
ayrıştırılarak, insan yasasının Tanrısal yasadan ayrılması, 
"devlet"in kendi başına varolması gereken canlı bir 
organizma olarak t?sarlanması, bu organizmanın yaşaması 
için onu oluşturan kesimlerin organi zmanın iyiliğini 
amaçlamaları gerektiğinin ilke kabul edilmesi: Bütün bu 
öğeler, Thomas'ın yaşadığı dönemde, evrensel bir 
imparatorluk ( "papa"nın üstün otoritesine bağımlı bir 
Kutsal-Roma Cermen İmparatorluğu) idealinin varolmasına 
rağmen, artık yavaş · yavaş bağımsız, "ulusal" krallıklar 
haline gelen yeni devlet örgütlenmelerine uygun düşmektedir. 
Dahası, bu yeni krallıklarda yönetim mekanizmasının 
(Standestaat), toplumu oluşturan tabakaların temsil yoluyla 
katılımını içermesi de Thomas'ın yaşadığı çağın diğer 
özelliğidir. Bu bağımsız birimlerin ilerideki ulusal devlet 
oluşumlarına temel oluşturduğu düşünülürse, Thomas'ın 

234 



görüşlerinin de bu ulusal devletler bağlamında oluşacak 
modern siyasal düşüncenin ana ternalarına ne ölçüde 
yakınlaştığı tahmin edilebilir. 

Sonuç olarak belirtmek gerekirse, Antik Çağ'ın sona 
erip Orta Çağ'ın başladığı bir dönemde, Antik Çağ temalarıyla 
Orta Çağ'da kalıcı olan bir siyaset felsefesi geliştirmiş olan 

Augustinus gibi, Thomas da, Orta Çağ'ın sona ermekte, modern 
çağın başlamakta olduğu bir evrede, Orta Çağ temalarını 
yeniden yorumlayarak, modern çağa aktarılabilir öğeler içeren 
bir felsefeyi oluşturmuştur. Ancak Kilise, Aquinum'lu Thomas'ın 
görüşlerini benimsemeyecek, plenitudo potestatis ilkesini ve 
teokratik yönetimi güçlendirmek için Thomas'ın Aristotelesçi 
Hıristiyanlık yorumunda varolan. yeniliklerin gelişmesini 
engellemeye çalışacaktır. 

235 



KAYNAKÇA .. 
Mehmet Ali AGAOCULLARI, "Eski Yunan'da Siyaset Felsefesi, 
Ankara, V Yayınlan, 1989. 

· 

Perry ANDERSON, Passages from Antiquity to Feudalism, 
London, Verso, 1978. 
Sahahat ATLAN, Roma Tarihi'nin Ana Hatları-ı. Kısım 
Cumhuriyet D evri, İstanbul, İ.Ü. Edebiyat Fakültesi Yayınları, 
1970. 
Frederick B. ARTZ, The Mind of the Middle Ages, an Histarical 
Survey, A.D. 200-1500, Chicago ve London, The University of 
Chicago Press, 1980. 
St. AUGUSTINUS, The Confessions, İng. çev. E. B. Pusey, The 
City of Go d, İng. çev. M. Dods, On Christian Doctrine, İng. çev. J. 
F. Shaw, ed. R. M. Hutchins, Chicago, Encydop<Edia Britannica, 
Ine. ve The University of Chicago, 1952. 
St. AUGUSTINUS, "Tanrı Devleti'nden Seçme Parçalar", çev. 
Mete Tunçay, Mete Tunçay, der., Batı'da Siyasal Düşünceler 
Tarihi, Cilt 1, içinde, s. 311-332. 
Marc-A URELE, Pensees p o  ur moi-meme, Paris, Garnier­
Flammarion,1964 . 
F. A VELING, "St. Thomas Aquinas and the Papal Monarchy", 
F.J.C. Hearnshaw, ed., The Sodal and Political Ideas of Some 
Great Medieval Thinkers, içinde, s. 85-106. 
Ernest BARKER, "St. !rugustine's Theory of Society", E, Barker, 
Essays on Government, Oxford, Ciarendon Press, 1951, içinde 
s.234-269. 
R.H. BARROW, Romalılar, İstanbul. Varlık Yayınevi, 1965. 
Jacob BEN-AMİTTAY, Siyasal Düşünceler Taril1i, Ankara, 
Savaş Yayınları, 1983. 
Robert L. BENSON, "The Gelasian Doctrine: U ses and 
Transformations", George Makdisi et.al., eds., La notion 
d'autorite au Moyen Age, Islam, Byzance, Ckcident, Paris, ?UF, 
1982, s .13-44. 

236 



Halil BERKT AY, Kabileder- Feodalizme, İstanbul, Kaynak 
Yayınları, 1 983. 

Dino BIGONGIARI, The Political ldeas d St. Thomas Aquinas, 
Representative Selections, London, Hafı11.�r Press, 1 98 1 .  

Dino BIGONGIAR I,  " Introduction", D. Bi�ongiari, -ed. ,  T h e  
Political Idea s of S t  Thomas Aquinas, s .  vii-xxxvi i .  
Marc BLOCH, Feodal Toplum, çev. M. Ali Kılıçbay, Ankara, 
Savaş, 1 983. 

P. R. L. BROWN, et. al., Trends in Medieval Political Thought, 
Oxford, Basil Blackwell, 1 965. 

P. R. L. Bl�OWN, "Saint Augustine", Beryl SmaHey, ed ., Trends 
in Medieval Political Thought, Oxford, Basil Blackwell, 1 965, 

s.22-21 . 
J. H. BURNS, "Introduction", J. H. Burns, ed., The Cambridge 

History of Medieval Pol itical Tho ught, c. 350-c.1450, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1988, içinde s.1-8. 
Henry CHADWICK, "Christian Doctrine", J.  H. Burns, ed., , 
içinde, s. 1 1-20. 
Henry CHADWTCK ve G. R. Evans, eds., Atlas of the Christian 
Church, London, Macmillan, 1987. 

François CHATE LET, Olivier Duhamel, Evelyne Pi s ier­
Kouchner,Histoire des idees politiques, Paris, PUF, 1982. 

Jean-Jacques CHEV ALLİER, Histoire de la pensee politique,Cilt 
1, Paris, Payot, 1 983. 

CİCERON, D e la Republique-Des Lois, Paris, Garnier­
Rammarion, 1965. 

Tim CORNELL ve John Matthews, Roma Dünyası, İstanbul, 
İletişim Yayınları, 1 988; 

Fustel de COULANGES, La cite antique, Paris, Hachette, 1 9 1 2 .  
Rushton COULBORN, ed., Feudalism in History, Hamden 
Connecticut, Archon Books, 1 965. 

Maurice C:RANSTON, "St. Thomas Aqu inas as a Political 
Philosopher", History Today, Cilt XIV, Mayıs 1 964, s. 31 3-317. 

237 



Betül ÇOTUKSÖKEN ve Saffet Babür, Metinlerle Ortaça�da 
Felsefe, İstanbul, Ara Yayıncılık, 1989. 
Henri DENİS, Ekonomik Doktrinler Tarihi 1, İstanbul, Sosyal 
Yayınlar, 1 973. 
John DICKINSON, "lntroduction: The Place of the Policraticus 
in the Development of Political Thought", [John of Salisbury], 
The Stateman's Book, içinde, s. xvii-lxxxii. 
John DILLON, "Logos and Trinity: Patterns of Platonist Influence 
on Early Christianity", Godfrey Vesey, ed., The P.hilosophy in 
Christianity, Royal Institute of Philosophy Lecture Series: 25, 
Supplement to Phl isophy 1 989, Cambridge, C ambridge 
University Press, 1989, içinde s.1-13. 
George s DUBY, Le s trois ordres o u l'imaginaire du feodalisme, 
Paris, Editions Gallimard, 1978. 
Georges DUBY, Ortaça� İnsanları ve Kültürü, çev. M .  Ali 
Kıhçbay, Ankara, İmge Kitabevi, 1990. 
George s DUBY, Erkek Ortaça�, Aşka Dair ve Di�er Denemeler, 
çev. M. Ali Kılıçbay, İstanbul, Ayrınh yay., 1 991.  
Francis DVORNIK, Konsiller Tarihi İznik'ten II. Vatikan'a, 
Fransızca'dan çev. M. Aydın, Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1990. 
Jacques ELLUL, Histoire des institutions-1.2 Antiquite, Paris, 
PUF, 1979. 
Friedrich ENGELS, Ailenin,Özel Mülkiyeti� ve Devletin 
Kökeni, Ankara, Sol Yayınları, 1 978. 
EPİKTETOS, Düşünceler ve Konuşmalar, İstanbul, İnkıla.p ve 
Aka Kitabevleri, 1 967. 
Kıvanç ERTOP, Çetin Yetkin, S osyo Ekonomik Temelleriyle 
Siyasal Düşünceler Tarihi I, İstanbul, Say, 1985. 
Moses İ. FİNLEY, L'invention de la politique, Paris, Flammarion, 
1985. 
Kate Langdon FORHAN, "Salisburian Stakes: The Uses of 
'Tyranny' in Jo'An of Salisbury's Policraticus ", History of 
Political Thought, Cilt 1 1, Sayı 3, Güz 1 CJ90, s. 397-407. 

238 



Ernest L .  FORTIN, "St. Augustine, 354-430", Leo Strauss ve 
Joseph Cropsey, ed., History of Political Phlisophy, Chicago, 
Rand McNally and Co., 1972, s.151-181 . 
Ernest L. FORTIN, "St. Thomas Aquinas", Strauss ve Cropsey, , 
eds., History of Political Philosophy, s. 2?3-249. 
Otto GIERKE, Political Theories of the Middle Age, İng. çev. 
F.W. Maitland, Beacon Hill, Boston, Beacon Press, 1960 [1900]. 
Robert GOODWIN, "Aquinas' Justice: An Interpretation", The 
New Scholasticism, Cilt LXIII, Sayı 3, 1989, s .276-285. 
M. Jodd HARMON, Political Thought, from Plato to the Present, 
New York, McGraw-Hill, 1964. 
F. J. C. HEARNSHAW, ed., The Social and Political Ideas of 
Some Great Medieaval Thinkers, London, Downs of  Pall Mall, 
1967. 
Herbert HEATON, Avrupa İktisat Tarihi, I, çev. M. Al i  
Kıhçbay, O.  Aydoğuş Ankara, Teori, 1985. 
LE�on HOMO, Les İnstitutions politiques romaines, Paris, Editions 
Albin Michel, 1950. 
Johan HUIZINGA, The Waning of the Middle Ages, 
Harmondsworth, Middlesex, Penguin, 1982. 
E. F. JACOB, "John of Salisbury and the 'Policraticus'", F.J.C. 
Hearnshaw� ed., The Social and Political Ideas of Some Great 
Medieval Thinkers, içinde, �· 53-84. 
Paul JANET, Histoire de la science politique dans ses rapports 
avec la morale, Cilt 1, Paris, Librairie Felix Akan, 1924. 
[Salisbury'li JOHN], "Devlet Adamının Kitabı'ndan Seçme 
Parçalar", çev. Nuri Çolakoğlu, Mete TUNÇAY, der., Batı 'da 
Siyasal Düşünceler Tarihi, Cilt-1, Eski ve Orta Çaglar, Seçilmiş 
Yazılar, s. 334-358. 
[JOHN of Salisbury], The Stateman's Book of John of Salisbury, 
Being the Fourth, Fifth and Sixth Books, and Selections from the 
Seventh and Eighth 

.
Books of the Policraticus, (İng. çev. John 

Dickinson), New York: Russell and Russell, 1963. 

239 



\. H .  M .  JONES, The Decline of the An:-:ient World, 2ssex, 
�ongman Group UK Limited, 1 966. 
\tlehmet Ali KıLıÇBA Y, Feodalile ve Klasik Dönem Osmanlı 
Üretim Tarzı, Ankara, Teori, 1985. 
�. D. KING, "The Barbarian Kingdoms", J. H Burns, ed., , içinde, 
i .  123- 153. 
KİTABI- Mukaddes, Es-ki ve Yeni Ahit ("Tevrat" ve "İncil), 
İstanbul, Kitabı Mukaddes Şirıceti, 1 981 . 
H. G .  KOEN! GSBERCER, Medieval Europe 400-1500, Essex, 
Longman Group UK Limited, 1987. 
Roger LABROUSSE, introduction a la philosophie ?Olitique, 
Paris, Librairie Mareel Riviere et Cie, 1959. 
Nicholas de LANGE, Yahudi Dünyası, çev. S. Atauz, A. Atauz, 
İstanbul, İletişim, 1 987. 
D. E. LUSCOMBE, "Introduction: the Formatian of Political 
Theory in the West", J. H. Bums, ed., , içinde, s. 1 57-173. 
D. E. LUSCOMBE ve G .  R. Evans, "The Twelfth-Century 
Renaissance", J. H Burns, ed., , içinde, s.306-338. 
Gerard MAİRET, Les doctrines du pouvoir-La formatian de la 
pensee politique, Paris, Gallimard, 1978. 
Stephen M AKIN, "Aquinas, Natural Tendencies and Natural 
Kinds", The New Scholastidsın, Ci1t LXIll, Sayı 3, 1989, s.253-
273. 
R. A. MARKUS, "Introduction: the West", J. H. Bums, ed., , 
içinde, s. 83-91 . 
R. A. MARKUS, "The Latin Fathers", J. H. Burns, ed., , içinde, 
s.92-1 22. 
Donald M ATTHEW, Ortaçağ Avrupası, çev. Mehmet Ali 
Kılıçbay, İstanbul: İletişim, 1988. 
Alain MiCHEL, La philosophie politique a Rome d'Auguste a 
Ma.ıc Aurele, Paris, Arınand Colin,1969. 
Jolın B. MORH.ALL, Political Though t in Medieval Times, 
London, Hutchinson University library, 1960. 

2 10  



Gaetano MOSCA, Gaston Bouthoul, Histoire des doctrines 
politiques, Paris,Payot. 
Janet NELSON, "Kingship and Empire", J. H Bums , ed., , içinde, 
s. 21 1 -251 . 
Reinhold NIEBUHR, "Augustine's Political Rea l ism " , R. 
Niebuhr, Christian Realism and Political Problems, London, 

Charles Scribner's Soııs, 1953, s . 1 19-1 46. 
Henry P AOLUCCI, �d., The Political Writing,s of St. Augustine, 
Chicago, Gateway Edi tions, 1962. 
C.Northco te ·P A R K İNSON, Siyasal Düşüncenin Evrimi, 
İstanbul, Remzi Kitabevi,1 976. 
Marvin PERRY, et. al . .  , Western Civilization, Ideas, Politics 
and Sodety, 2nd Edition, Boston, Mass., Houghton Mifflin 
Company, 1985. . 
Henri PlRENNE, Hz. Muhammed ve Charlemagne, çev. M. Ali 
Kıhçbay, Ankara, Birey ve Toplum, 1984 . 
Henri PIRENNE, Ortaçağ Avrupasının Ekonomik ve S osyal 
Tarihi, çev. U. Kocabaşoğlu, İstanbul, Alan, 1 983. 
Henri PIRENNE, Ortaçag Kentleri, Kökenieri ve Ticaretin 
Canlanması, çev. Ş. Karadeniz, Ankara, Dost, 1 982. 

A.PJSSJER D'ENTREVES, "St. Thomas Aquinas on Political 
Obligation", s .284-294. 
Gianfranco POGG1, Th e Development of the Modern State, a 
Sociological Introduction, London: Hutchinson Universi ty 

Library, 1978. 
Mareel PRELOT, Georges Lescuyer, Histoires des idees 
politiques, Paris .Dalloz,l 980. 
I. S. ROBlNSON, ''Church and Papacy", J .H.  Bum'3, ed ., , içinde, 
s.  252-305. 
Richard H. ROUSE ve Mary A. Rouse, "John of Salisbury and the 
Doctrine of Tyrannicide", Speculum, Cilt 42, Sflyı 4, Ekim 1 967, s. 
693-709. 
Nicolai RUBINSTEJN, "The History of the Word politicus in 
Early-Modern Europe", Anthony Pagden, ed., The Languages of 

241 



Political Theory in Early-Modern Europ e, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1987 içinde s. 41-56. 
Gerald RUNKLE, A History of Westem Political Theory, New 
York, The Ronald Press, 1968. 
George SABİNE, Siyasal Düşünceler Tarihi, Cilt 1, Ankara,Türk 
Siyasi İlimler Derneği Yayınları,1969. 
George H. SABINE ve Thomas L. Thorson, A History of Political 
Theory, Hinsd�le, Illinois, Dryd�n Press, 1 973. 
Murat SARICA,Siyasi Düşünce Tarihi, İstanbul, Gerçek 
Yayınevi, 1 977. 
Joel SCHMİDT, "L'ideologie romaine-La cite cecumenique", 
Histoire des ideologies, Cilt 1, Paris, Hachette, 1 978. 
Pierre-Maxime SCHUHL(der.), Les Stoiciens, Paris, Gallimard, 
1962. 
Alaeddin ŞENEL, Siyasal Düşünceler Tarihi, tarihöncesinde, 
ilkçagda, ortaçagda ve yeniçagda toplum ve siyasal düşünüş, 
Ankara, A .Ü.Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 1 982 (-ikinci 
baskı, Ankara, Teori, 1985, kısaltılmış 3. baskı Ankara V yay., 
1991) .  
[St. THOMAS Aquinas], The Summa Theologica, Vol. I ,  II, İng. 
çev. Pathers of the English Daminican Province (D.J. Sullivan, 
rev.), Chicago, Encyclop<Edia Britannica, Ine. ve The University 
of Chicago Press, 1952. 
[Aquinum'lu THOMAS], "Prenslik Yönetimi Üstüne'den Seçme 
Parçalar" ve "Toplu Dinbilim'den Seçme Parçalar, çev. Mete 
Tunçay, M. Tunçay, der., Batı'da S iyasal Düşünceler Tarihi, Cilt 
1, Eski ve Orta Çaglar, Seçilmiş Yazılar, s. 361-389. 
George THOMSON, Tarihöncesi Ege, Cilt 1, İstanbul, Payel, 
1983. 
Charles TILLY, "Cities and States in Europe, 1000-1800", Theory 
and Society, Cilt 18, 1989, s.563-584. 
Jean TOUCHARD, Histoire des  idees politiques, Cilt 
1 ,Paris,PUF, 1 978. 

242 



Mete TUNÇA Y(der.), Batı'da S iyasal Düşünceler Tarih i­
S eçilmiş Yazılar� Cilt 1, Eski Ça�, Orta Ça�, Ankara, 
A .Ü . Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 1 969 . (-ikinci 
yayımlanış, Ankara, Teori yay., 1985). 
W alter ULLMANN, A History of Political Thought: The 
Middle Ages, Harmondsworth, Middlesex, Penguin, 1965. 
Wal ter ULLMANN, Principles of Government and Politics in the 
Middle Ages, London, Methuen, 1966. 
R. VAN CAENEGEM, "Government, Law and Society", J. H .  
Burns, cd., , içinde, s .  174-210. 
Lawrence C. WANLASS, Gettell's History of Political Thought, 
London, George Alien and Unwin, 1964. 
Lynn WHITE, Medieval Technology and Social Change, London, 
Oxford University Press, 1976 . 
John F. WIPPEL , "Truh in Thomas Aqu inas", Review of 
Metaphysics, Cilt 43, Aralık 1989, s. 295-326. 
John F. WIPPEL, "Truth in Thomas Aquinas, Part II", Review of 
Metaphys i c s, Cilt 43, Mart 1990, s. 543-567. 

243 



KlŞl ADLARI 
Dl ZtNl 

Abelardus 2 1  O, 2 1  ı 

Adeodatus 1 24 

Aegidus Ronıanus 

2 0 9 

Aeınilius Lepidus 33 

Aemilius Pa ulus 1 7 ,  
ı 8 
Aeneas 62 

Ai rsoteles 209 

Alaric 59 

Albertus Magnus 

207 , 209 

Ambrosi us ı 2 3 ,  
ı 25 ,  ı 35 

Ambrossius 1 2  ı 
Aııasıasi u s  ı 4 2 .  

ı 5 8 
Anibal 1 5 ,  ı 8  
Antonius 3 3  

Aristidius 7 3 
Ari stoteles ı9 , 23 ,  
37 ,  45 ,  46, 4 8 ,  7 9 .  

:1 9 1 ,  1 93. ı 98 . 206, 

207, 208, 2 1 0, 2 1 1 . 

2 1 2, 2 1 4. 2 1 5 , 2 ı 6, 

2 1 7. 2 ı 8 .  219, 220, 

224. 225, 2 3 3 .  235 

Arius 98, 1 58 
Aıtila 59 

AHo ı80 
Augustinus 79.  

106,  ı ı 6. 1 2 1 , 

l 2 3 - ı 4 2 .  148,  
ı60,  185 .  2 !0 

Augustus 34, 54. 
5 5 ,  57,  60. 62, 63, 

7 ı 

Beckeı. Thomas ı92 
Benedictus ı 00, 

ı o ı 

2 4 4  

Benoit de Sainte­

Maure 186 
Bemard de 
Clairvau" 1 8  3, 187 
B onifacius 158 

Caesar, Iulius 29, 
33, 36, 37. 4 1 ,  :" 1 .  

5 4 
Caligula (bKz. Gaius) 

7 3 

Caracalla 56. 6 1  

Catilina 32. 36, 37 

Calo 16, 34. 55 

Celsium 75 

Charlemagne 12 7, 
ı s o. 1 56, 159, 
1 6 0 - ı 6 ı ,  162, 

ı 8 ı 
Charles (KeiJ 162 

Charles Martel 

!Çekiç Charles) ı 5 6  
Charles MartelÇekiç 

Charles 156 , ı 5 8  
Clıastellain 1 7 2  

Cicero 32, 3 6 - 5 4 ,  
60, 6 1 .  62, 7 1 ,  ı 23, 

1 36. 1 93 ,  218 
Claudius 73 

Clenıcntus 1 1 7 ,  I !  8 
Clovis 1 5 5  
Constantinus 5 3 ,  
59, 75,  8 ı ,  94, 95, 
1 14 .  ı 19. 1 20. 122 

Crassus 28 . 3::. 33 

Damian 180 
Decius 94 
Diodetianus 94 
Dionysiu s 7 ı 

Domitianus 56 
Orusus 29 

Drusus, M.Livius 29 

Dunstan 182 

Edgar 182 
Epil.:letos 7 0  

Epil.:uros 3 4,  4� , 89 

Eugenius 1 8 3  
Euscbios, Caesarea'lı 

1 35 95 . 1 1 9. 1 20. 
1 4 9  

Fin ley 36 
Frederick (I . ,  
Barbarossa) 1 79 
Frederick, Il. ,  206 
Gaius 30, 3 ! .  73 

Gallus 94 

Gelasius ı 4 2 - ı 4 8 .  
1 50. ı 5 8 ,  1 74. 1 80, 

1 8 3, 2 30 

Gracchus 30.  3 1 ,  3 8  

Gracchus. Tiberius 

3 0  

Gratianus 1 2 1  

Gregor i u s  (BuyuK) 

ı 49, ıso 

Gregorius. VII. 1 5 1 . 
1 76 ,  1 77. 1 78 ,  1 79, 
ı 8 I .  182, 186 
Henri. IV. 177, mı. 
1 80, ı 8 ı  
Henri, \'. ı78 
Henry. IL 1 92 

H i l dcbrand(bkz. 

Gregor i u s  VII.) ı5 I .  
ı 7 6 



Innocente 1 84 
loannes. XXII. 209 

İsa s ı , 82. 8 3 ,  85, 

86, 90, 93. 96. 98. 
99, !00. ı o 1 - l l  3 .  

1 2 3 ,  1 28 .  1 83 ,  2 1  ı ,  

2 3 2  

lustuııiaııus 1 1 7 ,  

ı 5 9 

John. Salisburi1i 
1 7 4. 1 8 4 - 2 0 3 ,  
205. 2 1 0. 22�. 230, 

2 3 ı 

Jonas, d'Orleans 17 3 

Kalliktes ı 9  

Klırisostonıos 7 3 

Kleopatra 3 3 

Leo 1 5 9  

Leo. X!II. 209 
Locte 23 
Lothaire 1 6 2  

Louis (Cennen) 162 

Loııif: ! Sofu) 1 6 ! .  
ı 6 2  

Louis .  VII. 19 2  

Luciııius 94 

Lucretius 3 4  

L u k a  1 82 

Lykurgos ::! 1  

Marcııs AnLonius 
33. 35. 17 
Marcus Aurelius 70, 

7 3 

ll.iarius 3 1 ,  35 

Matta 108 , 224 

Maxinıiaııus 94 

Melitos 1 1 9  

M i thridates 32 
Moıııcsquieu 2 3  

Musa 84,  8 5  

Ncro 65 , 66. 6 8 .  7 3 ,  

9 2  

Ncrva 72 

Nicholas 175 

Numa Ponıpi l ius 53 

Ocwvianus 3 3. 34, 

5 4 
Odoacer 5') 

Origeııes 1 1 7 .  1 1 8 , 
1 1 9 

Panaitios 1 7  

Paulus 8 1 .  86, 87,  

88, 8 9 ,  90. 9 1 .  

ı o ı - 1 1 4 . 1 80. 

200 , 2 1 0. 23 1 
Pepiıı !Genç> 1 5 6, 

ı 8 ı 
J>epin (Kısa) ı59 

Pctrııs 1 7 6 .  1 78. 

! 82, 1 8 3  

l'ius, X. 209 

l'laton 19 , :o. 2 1 .  

23. 24, 37. 46. 47. 

48, 50, 79. 88. ı 17, 

ı ı 8 . ı 28 , ı 36. 2 1 0 ,  

2 1 1 .  2 1 4  
Platon'un 2 J .  224 

J>liııius. (Genç) 72 
Plutarkhos 7 3. 1 9 3.  

1 94 .  195 

Polybios 1 7 .  24. 25,  

26. 4�. 5 3 .  60. 6 ı .  

62. 2 1 8 

Poınpeius 3 2, 33. 37 

Romu l u s  2. 4 
Roııı u l u s .  iınparaıor 
5 9 

Roussc<ıu 66 

S amuel 20 1 
Saul (Kral) 20 1 

Saul tPaulus) 86, 87 

Scipio 1 7 ,  ı8 

Scipio Aemilianus 
ı 7, 18,  5 ı  

Scipio Afrıcanus ı 8 

Seııeca 6 3 - 7 0 .  ı 9 3  
S ervius Tul l ius  5 
Severus 57. 7 3  

S okrates 66 

S partae us 28 
S u etoııius 7 3 
Sul la 32 
S ynıınaclıu s 12 J 

Tacitus 7 1 .  7 2  

Tarquinus 5 
Tarquinu s Superhus 
3 

Teodoric 1 5 5  

Tertull ian u s  9 3 ,  

ı 1 6. ı 1 7  

Theodosius  58. 5 9 .  

8 1 .  ı ı 5 ,  1 2 2  

Thomas. .'\ııtakyı>'lı 
ı 1 6  

Thomas. 
A<ıuinuın'lu 79, 

1 27 .  2 0 5 - 2 3 5  
Tihcriu� 7 3  
Titus Lİ\'ius 7 ı  

Traiaııus 7 2 

Ulp ianus  74 

Valentianus 94 

Vcrgi l i ıı s  15. b2 

William, Moerbeı.:kc'li 
2 1 4, 2 1 5 .  2 1 6  

Yahya 8 4  

Zeus 7 3 .  7� 

2 4 5  



MEHMET ALİ AGAOGULLARI LEVENT KÖKER 

iMPARATORLUKTAN 
T ANRI DEVLETiNE 

SİYASAL DÜŞÜNCELER 

Mehmet Ali AGAOGULLARI, 1950 yılında Edirne'de doğdu. 
Saint-Joseph Erkek Lisesi'nden sonra Strasbourg Institut de 
l'Etudes Politiques'i bitirdi ( 1973). Aynı yıl Paris I (Sorbonne) 
Üniversitesi'nde yüksek lisans çalışmalarına başladı. 1 979'da 
aynı yerde Doctorat d'Etat derecesini alan Ağaoğulları, 1987'de 
siyasal teoriler doçenti oldu. 1 980 yılından beri Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi'nde Siyasal Düşünceler 
Tarihi derslerini vermektedir. 

Levent KÖKER, 1958 yılında Ankara'da doğdu. Tarsus Amerikan 
Lisesi'nden sonra Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi'ni bi­
tirdi ( 1 980). Aynı yıl Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 
Fakültesi'nde Yüksek Lisans çalışmalarına başladı. 1987 yılmda 
doktorasını tamamladı, 1 990'da doçent oldu. Halen Gazi 
Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi'nde Siyasal 
Düşünceler Tarihi ve Siyaset Bilimine Giriş derslerini vermek­
tedir. 



MEHMET ALİ AGAOGULLARI 
LEVENT KÖKER 

IMPARATORLUKTAN 
T ANRI DEVLETiNE 

ISBN 975-533-01 8-6 

Devlet iktidarı meşruluğunu 
tanrıdan mı, yoksa toplumdan mı 
alır? 

Siyaset insanların iyiliğini 
amaçlayan katılımcı bir faaliyet 
midir, yoksa sadece iktidarı ele 
geçirmeyi mi hedefler? 

Cumhuriyet-demokrasi ilişkisini 
anlamak bakımından 
Eski Roma 'nın önemi nedir? 

Orta Çağ dünyasında kilise ile 
devlet ilişkileri nasıl dı? 

Laikliğin kökleri hangi toplumsal 
ve düşünsel süreçlerde 
yatmaktadır? 

imparatorluktan Tanrı Devletine, 
bu ve benzeri soruların yanıtlarını 
tarihsel boyutlarıyla ele almaktadır. 

IMGE 
ki tabevi 


	Boş Sayfa

