الترك في موكب الحضارة (1)

# إطلالة على ثقافة الترمئ ولاضارتهم القديمة

إعداد الأستاذ الدكتور الصفصافي أحمد القطوري



www.j4know.com

القاهرة ١٤٢٧هـ = ٢٠٠٦



### www.j4know.com

الترك في موكب الحضارة (١)

## إطلالة على ثقافة التربئ وتضارتهم القديمة

إعداد الأستاذ الدكتور الصفصافي أحمد القطوري

> القاهرة ١٤٢٧هـ = ٢٠٠٦م

الطبعة الأولى: اسم الكتسباب / إطلالة علَى تُقَافَة التُرك وَ حَصَارتَهِم الْقَديمَة . المسسولف / الصَفْصافي أحمد المرسي ٱلْقَطُورِي ... سنة التأليف / ١٤٢٦ هـ = ٢٠٠٥ م المطسبعة / مطبعة النسر الذهبى وقم الإيداع / ٢٠٠٥/١٨٠١٩ الترقيم الدولي / : .N.B.N الترقيم الدولي / : .N.B.N

جميع الحقوق محفوظة للمؤلف

الاهم

بـسم الله أبداً و برَهْمَتِه أتَشَبث و بـعَوْنِه اسْعِين

وأقسدم الـــــا

كُلْ مَن أَحَبَّ وَطَنَهُ . . . فَقَوْمِيتَه . . . فَأَمَتهُ فَمَعَارَتهَ . . و سَعى جاهداً ... قدر طاقَتِه . . لرِفْعِتَهم . .

إلــــى كُل مَنْ اسْتَأنس فرسَاً . . أوْ غرَسَ غَرسْاً . . . . و عَبَثت آنامِله في الوبَرَ . . و المَجر . . . ليصنح فناً . . تتوارثه الأجيال . . هتى وسل إلينا شامفاً . .

إلىي كُلَّ مَنْ قَدَّم إلي آجيالنا بَسْمَة النصر . . و زَهْوَ الفَهَار . . و عزة الأمة في يوم الانتصار .. رمغان / اكتوبر العضيم . . أقدَّم هذه المعاولة . . .

المؤلف

المُقَدَّميَة

إن التديُن فنّ .. و الفن تُدَيَّن .. فعلى تراب آسيا الوسطى نشأ فن قديم منطلقاً من وعي ديني .. قام المعبد بفنونه كلها في حضن الدين .. إن فن النحت .. فن التشكيل .. فمن الرسم و التلوين .. إنَّ الفنونَ كُلُها هي تغسير للدين و مقدَّمة لَجَنَّيةٌ .. إنَّه همو المذي يُسوقظ الرُّوحَ ، و يفتحُ القُلْبَ لتلقي روائع المعاني ؛ لتطرح في النفس ورداً .. فالفنُ هو فيض النفس الحقيقية .. و بخاصة حين يقف بعض أقوام من البشر أمام الدين عند معنى الخوف من العقاب و الرهبة من الحساب .. و الفز ع من النار والأرواح الشريرة .

إن الفن ... يُعلَّم الصمت البليغ .. إن مُتَأمل الفن كتأمل العابد ... إن مُتَـذَوق الفـن يترشفه في سكون و استغراق و ابتهال .. إن المتأمل في الفن يسمع فيه صوت اللَّون و نَبْضَ الحركة .. وهفهغة النسيم .. و هو يُحرك العُصن المرسوم .. المتأمل للفن يسمع فيه صـوت نفسه الآتي من أعماق أعماق نفسه .. إن المتأمل للفن لا يستمع للصخب الكثير المنبعث من حوله .. و ضجيج الحياة التي تكتنفه ...

إن شعوب أواسط آسيا من الترك الرحّل .. عرفوا الدين و الفــن .. عرفـوا الخيـل والأغنام و الطير .. تصورا الدين في الفن .. و عيروا بالفن عن المعتقدات الدينية .. حملــوا معهد الخيام و السجاد و الفراء و الأساطير و الملاحم .. و عندما توصلوا إلــي الاســتقرار وحياة المدن لمدد طويلة ، أعانهم نلك على نضبج وجـــداني

جمع بين واقعية المعتقدات المتوارثة و المثالية في أعلى مراتب الوعي الروحي المتلائم مسع العصر .. عندما استقروا على ضفاف الأنهار مثل ينيسى و اورخون وسيحون و جيحون زرعوا الأرض .. و زرعوا الحجر بعد الأرض فأقاموا الأنصاب و الأزلام ..و نقشوا علمى الحجر فناً و لغة و ألواناً من الألوان و الأشكال و الكلمات .. فكانمت النقهوش و الطلاسم والمعابد والأضرحة ..

#### www.j4know.com

 $(\cdot)$ 

بنى الأتراك القدماء – بعد المصريين القدماء – من الحجر بيتاً يسكنوه أحياناً و شيدوا المعابد ليمارسوا فيها شعائر العقائد.. أبدعوا التماثيل ليروا فيها تجسيداً لمَن أحبوا . على الحجر كتب المصريون على ضفاف النيل . و الأتراك القدماء على ضفاف اورخون والينيسى كتبوا أمجادهم بلغاتهم .. و منه رفعوا النُصنب و المسلات .. حولوه إلى أحجار كريمة حين نقشوه بفصوص الحكم ، و رَوَوْه بالمعاني و زينوه بالسير و الملاحم .. وَشُوَشُوه و هماليوه بأسرار الانتصارات و التحنيط و الفن و الفلسفة و الحكمة و أسرار الدين و العقائمة ..

الفنون التركية القديمة فيُها قوة الخيل .. و سطوة القنص و رغد المعياة .. فيسه مسن ذُخْرِ الزهرة و مَعَانِي النَعمَة الشيء الكثير .

إن النقش أو الرسم لغة خاصة ... الفراغات فيها متنفس يعكس صنفاء السماء وعبوسها في أواسط آسيا المترامية الأطراف .. الفراغات نفسها فيها سكون الابتهال و سلام الخشوع و طمأنينة النفس المبتهلة ..

إذا كان الفن المصري و حركاته فيها رهافة وجدانية ، ورفه حضاري ..... و تُشيع فيه الوداعة التي هي من سمات الزراعة الرقيقة .. الصَّبُورة .. الَّلطِفة المعطاءة .. فإن الفن التركي فيه إلى جانب ذلك القوة .. الحركية .. القنص .. اللهو .. الفن الآسيوي شـأنه شـأن الفن المصري فن دافئ مُغْعَم بالعواطف يحلو له أن يصور الأم الحانية .. الأمهات مـن كـل ذوات الروح تُدَافع عن وليدها .. بل لإدراكه لقيمة الأُمُومة يضعها في مقدمة الصورة .. وفي مقدمة القطيع صغير الحيوان الذي يسير في المقدمة حتى يكون الصغير حافز أ للأم و لبقيسة القطيع على السير و التقدم .. فتسير الأمهات من منقادات .. بل يسير القطيع كله خلفها منقاداً .. و ينطلق تلقائياً .

إن العلاقة بين الرجل و المرأة في تسرات أواسط آسسيا هي عسلاقة تسآزر وتعاضد .. يعيشان معاً .. يحكمان معاً .. بل و يُذقنان معاً .. الحفريات الحديثة أمدتنا بذلك ... و إذا كانت المرأة في الأساطير ساحرة .. فهي في الواقع زوجة .. حَظِيَّة حبيبة مُلْهِمة ... تحكم أسرتهما و شعبها جنباً إلى جنب مع الخاقان و الخان و السلطان .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة الثَّرَك رَحْضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ٣ )

أواسط آسيا أو آسيا الوسطى شــبه منحرف تحدُّه من الجنوب جبــال الهمالايا و من الجنوب الغربي هضبة البامير و من الغرب جبال تيان شان و من الشمال جبال الآلتاي و من الشرق جبال كنجان و كوكو نور ٠

ستة ملايين كيلومتر أ مربعا هي مساحة آسيا الوسطى الممتدة بين هذه الحدود .. هي في مجموعها جبال وهضاب جعدة و منخفضات متهادية .

و إذا ما استبعدنا الصينيين الذين يقطنون آسيا الوسطى لوجدنا أن العنصر التركي والعنصر المغولى الوثيق الصلة بالعنصر التركي هما اللذان يسكنان هذه المناطق و يعمرونها و العنصر التركي بالذات هو محل هذه الدراسة .

لقد كانت دراسات أواسط آسيا حتى أواخر القرن التاسع عشر ، بل و قبيـل نهايــات النصف الأول من القرن العشرين تقنع في تناول هذه المنطقة ثقافياً و حضــارياً بمــا رواه الرحَّالة من الصينيين و العرب و الأوربيين و بخاصـة البيزنطيين منهم <sup>(۱)</sup>. و بكتب الجغرافيا التي حرَّرها الجغرافيون العرب ابتداءً من القرن التاسع الميلادي

أما الرحلات للصينية فهي :

 ١- رحلة بلانو كاربيني و قد أوفده البابا أنوسان الرابع إلى قاراقورم ١٢٤٥ – ١٢٤٦ م. ٢- رحلة روبروق وهــو أنصـــا قسيس أوفده لويس التاسع سنة ١٢٥٣ م إلى قاراقورم أيضا . ٣- رحلة ماركو بونو ( ١٢٧١ – ١٢٩١ ) و هو تنجر بندقي سافر إلى بلاد المغول . ٤- رحلة قلاويخو الأسباني ٤ و قد أوفده ملك قسطلة لزيارة تيمور في سمرقند.

حتى القرن الثالث عشر <sup>(٢)</sup> و بكتب التاريخ العربية و الفارسية<sup>(٣)</sup>، ثم بما صنف الأوربيون آخذاً عن هذه المصادر .

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتُهِم الْقَدِيمَة ( ه )

و لكن المعلومات عن أواسط آسيا ما لبثت أن زادت و تعمقت و تشعبت ، و ذلك بفضل البعثات الأثرية و الحفريات التي تمت في مختلف مناطق أواسط آسيا و غيرها من المناطق التي كان يقطنها الترك .

الدراسة التي بين أيدينا محاولة متواضعة لإلقـــاء الضــوء علــى دول التـرك وإمبر اطورياتهم ؛ منذ أن كانوا قبائل و تسموا بالترك حتــى تمكنـوا مــن إقامــة دول وخاقانيات و إمبر اطوريات ، و إلى أن واصل امتدادهم الزحف نحو أوروبا . شـم كـان الحديث عن أهم عناصر الثقافة التركية و حضارتهم ممثلة في نقوش اورخون و التعريف بها . دون الدخول في محتوياتها بالتفصيل .. و حل رموزها اللغوية .. ليقودنا الحـديث إلى اللغة التركية و لهجاتها و الأبجديات و الخطوط التي عرفتها واستخداماتها ، ثم ننطلق من اللغة إلى الأدب بفر عيه الشفاهي و المكتوب و أهم الملاحم و السير المرتبطة بالترك

و لما للدين من تأثير على العادات و الأعراف و المراسم والمأثورات فقد كان الحديث عن المعتقدات الدينية و كيف انعكس ذلك على الفنون بشتى أنواعها ، وروافدها انطلاقاً من المسكن إلى المعبد إلى التحنيط إلى النحت ، سواء أكان ذلك في الخشب أو الحجر أو الرخام أو المعدن .

لقد حاولت – بقدر الإمكان – أن أزود الدراسة ببعض الصور اللازمة للتوضيح و لمًا كانت هذه الصور منقولة عن كتب أخرى ، فربما لا تتسم بالوضوح الكمامل

· عن هذه للمصادر ، انظر : تاريخ للترك في أسيا لوسطى ؛ تأليف المستشرق الروسي . و . بارتولد . ترجمة النكتور / لحمد السعيد سليمان ( بدون ). المطلوب ،و لكن حسبنا أنها محاولة للفهم و إلقاء الضبوء على موضوعات أظنها لم تُدْرِس بعد و لم تلق ما يلزم من الاهتمام حيث إنها تُلقى الضبوء و تُنيز منابع المعرفة عن شعب

(٦)

، أو لنقل عن شعوب كان لها نصيب وافر في مواكب الحضارة العالمية بعامة و الحضارة الإسلامية بخاصة.

لا أستطيع أن أدعي أن الدراسة جامعة مانعة ، أو شاملة و مشتملة على كل الموروث الثقافي و الحضاري للشعوب التركية التي قطنت و تجولت في أواسط آسيا وحتى شمال شرق أوروبا ، بل كل المأمول أن نوقظ الوعي بالحضارات المجاورة .. والمعاصرة لحضارتنا المصرية القديمة .. و نُشير إشارة العرفان بالفضل للشعوب الأخرى التي ساهمت معنا في رفع لواء الحضارة الإسلامية عبر العصور ..

و حتى لا تتداخل الأمور ، أو تُتَيِه العقول ، أو تَتَوه في خضم المصطلحات فقد رأيت أن أضع مدخلاً للدراسة للتفرقة بين الثقافة و الحضارة ،

و حتى يعي الأبناء - أننا في الوقت الراهن ..- لسنا في صراع حضارات ، بل إن الحضارات تتحاور.. تتكامل و إن كان لابد من التصادم ؛ فإن مرد ذلك إلى صراع الثقافات ، و المنافع الآنية ، ورغبة الحرص و الطمع و التملك التي تُسيطر على بعض من ساكني كوكبنا الفسيح المترامي ..

ثم أعقب ذلك الحديث عن دول الترك و امبر اطورياتهم التي شهدها التاريخ

مترتبة حسب ظهور كل منها إلى قبيل ظهور الإسلام ودخولهم إلى ساحته شر أعقب ذلك الحديث عن بدايات اللغة التركية ونقوش أورخون و الأسرة التي تنتمي إليها والسمات المشتركة بين اللغات المنتمية إلى أُسرة اللغات الأور السة الآلتائية . و أنتقل الحديث من اللغة و الأبجديات إلى الأدب الشفاهي من أساطير وملاحم وسير وضربنا مثلاً بسيرة البطل آلباميش " و التي انتقلت من الأدب الشفاهي إلى الآدب المكتوب و التي سادت بين كل الأقوام التركية . ثم جاء الحديث بعد ذلك عن مفهوم الدين عند الأتسراك ودياناتهم القديمة التي يُظن أنهم أعتنقوها ؛ كالطوطمية و الشامانية و بينت الدراسة أثر الدين على الفنون التي أبتدعوها .

ثم كان المبحث الخامس مخصصاً للفنزن التي أبتدعتها أنامل الترك في أواسط آسيا حيث حولت الوبر و أدوات استخدمزها في حياتهم اليومية و حروبهم و غساراتهم التسي كانوا يتقون بها هجمات الصين و المغول و حتى عشائرهم و بني جنسهم .

إطْلاَلَة عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة

وقديّم تدعيم كل ذلك بالصور التي تغني عن التطويل في الشرح مستعينا بكل ما توفر في الكتب المتاحة بهذا الصدد . و كان الإعتماد الأوفر على الكتب الثالية بالغة التركية <u>:</u>

(v)

- Hun Sanatı, Nejat Diyarbekirli, Birinci Baslılış, Devlet Kitaplari,
   Eğittim Basımevi İstanbul 1972.
- 2- Tarihte Türk Devletleri, I. Ankara Üni. Rektörlüğü Yayinla : 98. Ankara, 1987.
- 3- Oktay Aslanapa, Türk Sanatı I-Başlangıcından Büyük Selçukluların Sonuna Kadar. Devlet Kitapları, Milli Eğittim Basımevi, İstanbul 1972.
- Oktay Aslanapa. Türk Sanat.I -2- Anadalu Selçuklularından Beylikler devrinin Sonuna Kadar. Devlet Kitapları. Birinci Basıllış, Milli Eğittim Basımevi. İstanbul. 1973.

<u>لقد كانت هذه الدارسة محاولة للبحث عن حقيقة ما يتردد حول الترك و فروسيتهم</u> وأعرافهم و مراسمهم و عن تدينهم بديانات تمثلت في الطبيعة التي حولهم ... و السرماء التر تظلهم ... و عم الإله الواحد الذي يقطن في السماء العلين ... و عن الرقام) أو الر (شامان) الذي يفسر لهم العوالم التي تلفهم و كيف انعكس ذلك على مفردات حصار اتهم ... ؟ و هلي حقاً ما يتردد حول اعتناق الترك لمعتقد الإله الواحد هو ما سنان انتشار الإسلام في عصوره الأولسي في كل ربوع آو اسط آسيا على أيدى أمراء ورؤساء عشائر هم و أن قبولهم للقام و الشامان هو ما هيئ نفوسهم للقبول بالرسل و خاتم الأنبياء الذي أحبوه .. و بجلوه و أوصلو راية دعوت إلى مكان وطأته أقدامهم و تركوها عالية خفاقة في أيدي أجرالهم الذين أعقب وهم كالسلام والعثمانييتن ... و قاوموا بها إلحاد الشيو عيين حتى عادت إليهم حريتهم ... ؟ و هم كالسلام و.

أمل أن تجد الصرغة الصدي المأمول و على الله تحقيق المرام

المدخل الثقافة و الحضارة و ما بينهما من تداخل

- \* العناصر المكوَّنة للثقافة …
  - \* مكوَّنات الحضارة ...
- \* رأي ويل ديورانت حول الثقافة و الحضارة ...
  - \* التغيرات الثقافية ...
  - \* الحضارة و الثقافة القومية ...
  - \* ما هي الأسس التي تقوم عليها الثقافة ... ؟
    - \* تكامل الثقافة القومية …
    - \* استمرارية الآثار الثقافية و حمايتها ...
- \* ما هي الوظائف المنوطة بالفرد و الدولة في تطوير الثقافة ...

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة

المدخل:

(1)

الثقافة .. و الحضارة ومـــا بينهما من تداخـــــل

يشهد العالم في الوقت الراهن ، مع بدايات القرن الحادي و العشرين ، أزمة . بل دعونا نقسل مجموعة من الأزمسات . . من أهمها مسا يطلق عليه الآن المسراع للحضاري . . و اختلفت الآراء ، ووجهات النظر . . هل هو صراع اقتصادي؟.. هسل هسو صسراع سياسي؟.... هل هو صراع اجتماعي؟.. أم هو صراع ثقافات و ليس صراع حضارات ؟ هل ما يدور الآن هو عودة إلى مرحلة الصراع الاستعماري الذي شاهده العالم في القرن الشامن عشر و التاسع عشر و بدايات القرن العشرين ؟.. أم هو الصراع الفكري الذي تخلف عسن مرحلة الحرب الباردة بين القطبين الكبيرين خلال مراحسل القسرن الحسرين؟.. أم نقولهسا

إننا لا نملك أدوات الحكم القاطع و لا نجزم بماهية المحدوافع دون بحث . . واستقصاء . . و لكن ما نملكه و ما هو ميسر لنا هو أدوات البحث العلمي . . ونترك للقارئ نفسه استخلاص . . أو استنباط تلك الدوافع . . و ستكون اللغة م . ومفر دات اللغة هي أولى مفر دات هذا البحث ، مركزين القول حول الشقافة . . والحضارة ، و العناصر المكونة لكل منهما . . و الفوارق التي تفصل بينهما . . وما هي الآراء المطروحة حول الثقافة المادية . . و الثقافة المعنوية . . أي الروحية ؟ وما قول ونديور انت بهذا الصدد ؟ و هل يمكن أن تكون هناك حضارة قومية كما أن هناك ثقافة قومية . .؟ و ما هي الأسس التي يمكن أن تقوم

### العناصر المكونة للثقافة : إذا ما نظريا إلى المفردات التي تقابل معنى الثقافة فسي اللغسات الأوربيسة نجسدها بالإنجليزية و الفرنسية كما يلي : Culture : . و تعنى حراثة . . تثقيف . . تهذيب . . ثقافة . . حضارة . .

مرحلة معينة من مراحل التقدم . الاستنبات . . زرع البكتريا أو الأسبجة الحية . Cultural الدر اسة العلمية . . المستنبت . . فتعنب : ثقب افي . . مستولد . .

محدث بالاستيلاء Cultured : فهى : مثقف . . مهذب . . مستنبت . .

Culture :. فمعناها : يحرث . يفلسع . . و بخاصبة حسول النباتسات المزروعة . .

- يتعهد النبات . . بالعناية . . يهذب . . يصقل . . يرعى . . يُشجع ، يكرس نفسه لفن مثلا فمعناها:محروث .. متعهد.. منشأ بالعناية أو التعهد . . يهدنُّب .. Cultivated مصقول
  - حراثة . تعهد ..تهذيب . . رعاية . .

إذا كان هذا المعنى في الإنجليزية . . فلو نظرنا في معانيهــا فـــي اللغــة الفرنســية لوجدناها أيضاً كما يلي :

Culture تعنى : زراعة . . فلاحة . . تربية . . ثقافة Cultive تعنى : مزروعة . . مثقف . . مهذب . . . Cultiver فمعناها : زرع . . فلح . . حرث . . ربى . . .

من هذا يتضم أن معظم المعانى تدور حول الزراعة و الفلاحة و التعهد بالتربيـة والتهذيب و الرعاية بالأرض و البستنة . . و الحرث لـ لأرض و فلاحتها والتثقيف . . والتشذيب . . . و لسو أمعنسا النظر بعض الشمي، حسول الحرائسة . . و الفلاحسة . . والبستنة و الحرث للأرض و زراعتها و تنميتها لأدركنا العديد من المعانى التي تدخل تحــت نطاق مفهوم الثقافة . .

فالفلاحة ، و الحرث ، و الزراعة تؤمن الحياة الغذائية للإنسان . .واعتمادا على ذلك . . فلو طرحنا سؤالاً : يا ترى هل المعانى الأخرى التي يحتويها مفهوم الثقافة فيها ما يتصل بالمعاني الحياتية تلك ؟ . . بالنسبة لي . . نعم . . فالزراعة والحسرت . . و الحصساد . . www.j4know.com

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيَّة ( ١٠ )

التنمية . . البستنة . . كلها تحمل معاني حياتية فالرسم . و الموسسيقى . . و الرقص . . والأزياء و التي لا تتعلق مباشرة بالمأكل و المشرب كانت كلها تتعلق بأمور حياتية في العصور الوسطى . . فهذه الفنون الجميلة لو رجعنا بها إلى الوراء قليلاً لوجدنا أنها تتعلق بالعناصر الحياتية التي تعيش فيما تحت الشعور . . . كلها تتعلق بالرغبة في الحياة والنماء . . و الخوف . . و الموت . .

فأغاني المطر . . و الحصاد . . و دعاء الاستسقاء . . و الرقص حـول الصيـــد والشــواء ، أليســت كلها أمثلة واضحة تبين تلك العلاقة التي بين الموسيقى و الزراعة و الحصاد ؟ . و دعاء الاستسقاء و تمنى نزول المطر . . ألا يظهر العلاقة بــين الدين و الفلاحة و النماء منذ القدم ؟.. و الدين .. ألا يهتم هو الآخر بميلاد الإنسان وتغذيتــه .. و تهذيبه .. و تشذيبه ..و حمايته .. و رعايته عن قرب ؟..

و لما كانت الزراعة تخضع للظروف الطبيعية و مرتبطة بها . . فإن بني البشر على مر الأجيال قد أضافوا من الفعاليات و الأنشطة ما يمكن أن يدخل في نطاق مفهوم الثقافة . .

فالمسكن .. و الملبس .. كل منهما يحمل أهمية بالنسبة للإنسان ، لا تقل عن أهمية الغذاء .. فالمسكن و الملبس مرتبطان أيضاً بظروف الطبيعة و شروطها .. فالشتاء .. والصيف .. و الخريف .. و الربيع .. و الجبال .. و الصحراء . .التلوج

والأمطار كلها عناصر تتحكم في نوعية الملبس و المسكن .. و لسنا في حاجة إلى تكرار ما يتعلق حتى بالألوان .. و الثقل .. و الخفة .. و الارتفاع و السمك و .. مــا شــابه نلــك ، فظروف الطبيعة و المناخ التي تؤثر في ملابس القرويين\_ مما لا شك فيه\_ تشكل نوعاً من " الفنتازيا " لأزياء . . و زينة سيدات المجتمعيات الراقية في المدينة . .

و ماذا عن تأثير الطبيعة في العمارة . .؟ فمسكن سكان الصحاري يختلف هو وملبسهم عن سكان القطبين في ملبسهم و مسكنهم . . و مباني الغابات مما لا شك فيه \_ تختلف عن المناطق الأخرى . . فبينما الأولى من الأخشاب ، فإن الأخرى من الحجارة والدبش و الآجر ..

و كما أن حياكة الملابس . . و إقامة المبنى . . وزراعة الأرض و فلاحتها تعتمد على عناصر مادية حياتية و تحتاج إلى التعليم ، و التدريب ، و التعلم ، و الآلة فإنها بــنفس القدر في حاجة إلى مراسم . . و تشكيلات و تنظيم متدرج . .

و مع أن عناصر الفلاحة . . و البناء . . و الملبس التي اندرجت ضمن مفهوم الثقافة تعتمد في المقام الأول على المادة و عناصرها . . فإنها تهتم عن كتب بالمناسبات والعلاقات الاجتماعية و القيم المعنوية .

كانت كل المهن في العصور الوسطى تعتمد على فكرة الملازمة بين الأسطى والصبي ، وعلى العلاقات الاجتماعية التي تتحدد بين أهل و أرباب المهنة الواحدة . وكانت كلها تهتم عن قرب بالقيم الأخلاقية و الدينية . .

إن العادات ،و التقاليد ، و الأعراف تلعب دوراً مهماً في حياة البدو الرحل الذيـــــن يربون الماشية . . و الـــذي يحــدد تلك العــادات و الأعراف ليس الـــزرع و الحصـــاد بــل الحيوانـــات و أعدادها . . فالبدو و الرحل يعرفون أنساب خيولهم و نوقهم و يفتخرون بها . . و قد أضافت إليهم قطعانهم مفردات و مفاهيم تتعلق بثقافاتهم.

إن البذور الموضوعة في الحقل تحتاج إلى صبر .. و دقة و رعاية و عناية . والقمح لكي يُصبح خبرزاً على المرائدة يحتاج إلى مجموعة كبيرة من الأنشطة . و كل شىء يدخل إلى ساحة الثقافة كالشجر . . و الحجر . . الجلا . . و الوبر . . والمعدن . . و الصوت و الصدى و الفكر . . . كلها كالقمح ، تحتراج إلى غربلية ... و تنظيف و طحن ، و حفظ ، وعجن و أشغال توصلها إلى حالة مقبولة ، و مستفاد منها . . فبينما نبحث في دور الشاعر الذي نَظَم أبياتا جميلة . . فنحن نقول : إنه صقل مفرادته و اختارها بعناية كالصائغ الذي أجاد نظم عقوده " . . و الواقع أن نظم الشعر الجيد لا يقل في جهده عن منح الحديد أو المنال في صياغة مقطوعته الشعرية

إن تعهد الإنسان لنفسه جســــداً ، وروحــاً . . و ذهنــاً . . بمختلف الوسائل و الوسائط يُسمى ثقافة أيضاً . . فكما أن بني البشر يتعهدون كل شيء يستخدمونه في حياتهم اليومية . . فإنهم أيضاً يتعهدون الفنون الجميلة و اللَّغة و الآداب بالعنــاية والرعاية . . و جميعها نتاج الحاجة ، و الرغبة ، و الحب ، و الجهــد و الدقة . . و كلما كانت الأعمال

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٣ )

الثقافية تلبي مطالب الإنسان المادية ، و المعنوية ، و كلما كانت جميلة ومفيدة . . فهي ذات قيمة . . و تنشئة إنسان مثقف ، و رعايته في تراثنا الإسلامي ، هذا بمثابة العناية ببستان ، أو حديقة غناء . . أو العناية بكائن جميل ذو قيمة تراثية . .

إن العناصر التي تصنع الثقافة ، كلما كانت جميلة . . و نافعة . . و مفيدة ، و مغذية و حامية . . و مُسعدة . . و مُعَظمُة يتم حفُظُها . . فتقام لها المخازن و العنابر ، و المحلكت . . و الأرشيافات . . و المتاحف . . و المعارض .. و الكتب و المكتبات . و تملأ و تشحن بكل العناصر المادية و المعنوية التي يحتاجها الإنسان . . إنها تشكل أقيم الخزائن التي يمكن أن يخلفها بني البشر و تتوارثها الأجيال . . جيلاً بعد جيل . . إن الأمم تكتسب قيمتها و مكانتها وفقاً لما تمتلكه من عناصر مادية ومعنوية ذات قيم تقافية رفيعة . . فالأمم ذات العنابر المليئة و تكون بطونها شبعة . . وظهورها محميًة . . و تزداد قوتها كلما اكتظت مخازنها بالأسلحة و الذخيرة . . . والأمم ذات الأجسام و العقول السليمة هي أمم ذات قلوب ، و مشاعر وروح سامية مما لا شك فيه

إنَّ تعدداد العناصر الثقافية التي تشملها معطيات الإنسان المادية و المعنوية و ما يترتب عليها من نتائج أمر في غاية الصعوبة . . و ما زاد من هذه الصعاب هو تداخل العناصر الحياتية في بعضها البعض . . و لكن مهما كانت الأمور معقدة . و المشكلة صعبة . . فيمكن أن نقسم هذه العناصر الثقافية إلى مجموعتين ، دون أن نغفل الترابط أو التداخل فيما بينهما ؛ فهناك العناصر الثقافية المادية . . و العناصر الثقافية معنوية ، فالعناصر المادية من مأكل و مشرب و مأوى و ما شابه ذلك من موجودات تغطى الاحتياج اليومي للإنسان هي ما نطلق عليه " الثقافة المادية " . . أما السدين . . والفسن . . و الأعراف . . و التناخل فيما تتعلق ما نظافية المادية . . . و العناصر الثقافيات الاحتياج اليومي للإنسان هي ما نطلق عليه " الثقافة المادية " . . أما السدين . . والفسن . . و الأعراف . . و النعة . . و الأدب و العقيدة . . و العام والفلسفة و بشكل عام الأنشطة و الفعاليات الثقافية التي تتعلق بالنواحي الزوحية و المعنوية والخيالية فإنها تشكل "

وكما سبقت الإشارة فمانه من العسمير بمكان الفصل بين العناصر المادية و المعنوية في حياة بني الإنسان . . فالموسيقى مثلاً ، تدخل في نطاق الثقافة المعنوية أي الروحية .. لما لها من علاقة بالروح الإنسانية و لكن الموسيقى في نفس الوقت تنطلق في العناصر المادية الآتية .. مثل البيانو .. و الكامان .. و الناي و الإيقاع . . و هل يمكن أن نفكر في روح بدون جسد . .؟

مكونات الحضارة :

أما الحضارة و مكوناتها فدعونا أيضاً نَعُدُ إلى اللَّغة ، فكلمة :- Civil ization . . المدنية . . التُمدَّن . . صيرورة الأمة متمدَّنة . الشـعوب المتحضـرة . . رفعة في الذوق . . أو التفكير . . أو التصرف . .و مشتقاتها : Civilize = أو من من من من من من من من من من من من من

- Civilize = بُحضَــر .. بُمــــدَّن .. بُنَقَف . . بُهــذَب . Civilize = مُتحضَر .. مُتمــدَّن .. لطيف .. مهــــذب ..
- Civilian المثقف في القانون المدنى .. المدنى .. كل من ليس بشرطي أو عسكري ..مدنى .. لطف .. كياسة ..

و في اللغة الفرنسية أيضاً : Civil تعنى : مدنى . . أهلى . . ملكى . . = Civilement = مدنى . . بأدب ورقــة . . Civilisation حضارة . مدنيَّة . . تمدن . . تهذيب . Civilise متمدن . . مهذب . . Civiliser مدنی . . مهذب . . = Civilite = أدب .. لطف .. مجاملة .. إكرام .. تحية .. احترام.

فمن هذه المعاني المطروحة نجد أن الحضارة . . أو المدنية . . متعلقة بالحضر والمدينة . . و كل ما يتعلق بهما من نمط حياة أو تفكير . . و إذا كانت الثقافة تتعلق بالحرث و الزراعة . . فإن المدنية أو الحضارة تتعلق بالمدن و الحضر . و إذا كانت الثقافة قومية محلية فإن الحضارة أو المدنية عقلية عالمية ... و لما كانت الثقافة تتعلق بتاريخ الأمة وترتبط

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُّرك وَ حَضَّارتُهم الْقَدِيمَة ( ١٥ )

بمؤسساتها فإنها لا تقلد ... أساس الثقافة هو اللغةُ و لـما كـانت اللغة خـاصة بأمة مـن الأمم ؛ فإن عناصر الثقافة الأخرى كالرقص

و الرسم و الموسيقى هي كذلك من خواص الأمم ؛ كل على حده . . و في مقابل ذلك فإن العلم و عناصر الحضارة المعتمدة على العقل ، و هي التقنية يمكن نقلها بسهولة من أمة إلى أخرى ، و هكذا تظهر بين الأمم التي قبلت نظماً حضارية متشابهة ما يمكن أن نسميه حضارة مشتركة .

فالعلم و التقنية التي تطورت في الغرب بعد عصر النهضة قد انتشرت في كل ربوع الكرة الأرضية و هكذا ظهرت .. و ترعرعت "حضارة صناعية " تتشابه كل مفرداتها في اليابان و الصين .. و الهند و روسيا ..و تركيا .. و مصر. . و مع أن هــذه الأمــم تختلف عن بعضها البعض في اللُّغة و التساريخ و الأعراف و المعتقدات و الأديان .. فان دروس العلم و مغرداته المطبقة في كل الميادين التكنولوجية كالعلوم الرياضية .. و الطبيعة و الكيمياء و الأحياء كلها واحدة تقريبا .. و حتى الآلات المعملية تكاد تكون هي نفسها في كل هذه الدول .. و كما حدث و أنطلقنا من مفردات و جذور كلمة " Culture فأود كذلك أن أنطلق من مشتقات و مفردات كلمة " Civilization " فكلها تعنى في المعاجم المعتمدة .. " الحضارة .. الإقامة في الحضر .. التمدن .. الثقافة .. التمكن من العلوم و الفنون و الآداب .. و المدنية .. الحضارة و اتساع العمران . . و تمدن فلان .. أي عاش عيشة أهــل المدن .. و تنعم و أخذ بأسباب الحضارة . . فهكذا . . إذا كان الحرص أي الثقافة متعلقة بحياة القرية فإن الحضارة أي المدنية .. متعلقة بحياة الحضر و المدن . و التي هي بطبيعتها أكبر من القرية .. و القرية تشكل محيطاً اجتماعيا أضيق كثيراً بالنسبة للمدينة .. في القرية الجميع يعرفون بعضهم بعضا .. أما في المدن .. كلما كبرت المدينة تحولت العلاقات الاجتماعية بين البشر إلى جمود ، و خمول في العلاقات الإنسانية .. و يصبح الكل غريباً عن الآخر حتى و لو كانوا في عمارة واحدة ؛ فكلما بعدت المدنية عن الطبيعة زاد الفرق والبون بين القرية و المدينة. . و بينما القروي يؤمَّن مأكله و مشربه من الطبيعة ، فإن المدنى يؤمن احتياجاته و متطلباته الحياتيــة من الأسواق التي هي بدورها تؤمنها من القرى عن طريق الوسطاء . أي التجار ..

إن الوسيط أو التاجر لا يعنيه كيفية الحصول على المحصول بقدر عنايته بالنقود التي يكسبها و يشتري و يبيع بها . . فالنقود هي المؤشر عن قيمة البضاعة المباعة أو المشتراة ..

وإذا كان الفلاح يعيش في تلاصق مع محاصيله ، و حيواناته و قطعانه ، فإن التاجر ربما لا يلمس بضاعته و ربما لا يراها حتى مجرد الرؤية .. هو بذلك يكون بعيداً كل البعد عن التعامل مع الطبيعة أو حتى الوقوف على العلوم و المعارف التي تسهل له التعامل معها.. فتعامله هنا تعامل مادي ..

و هكذا .. فإن التفكير المادي قد ولد في المدينة ، و ليس في القرية .. و هـو يهـتم بالحياة التجارية عن كثب .. فالتاجر .. أو الفاكهي .. أو البقـال يهـتم بالقيمـة المــادية للجـمادات التي يتعامل معها كالسكر و الدفتر . . و القلم و التفاح و الخوخ و العنـب . . إن ما يهمه هو القيمة المادية . .

فالمدينة تهتم بالحياة التجارية و الصناعية . . بينما القريــة يكـون الاهتمــام فيهـا بالزراعة و النماء و تربية القطعان . . و في المدينة مهن لا يمكن أن نصادفها في القرى . . كالحداد . . و النجار . . و الترزي . . والمطبعي . . و المحاسب .

إن صانعي حضارة المدينة هم أرباب الحرف و المهن . . و ليس التجار و الوسطاء . . فهؤلاء أي أرباب المهن هم نقلة الحضارة . . هم الذين يحولون المواد الخام المستخرجة من الطبيعة إلى أشياء ذات قيمة ينتفع بها بنو البشر . . إن الحياة الحرفية والمهنية التي تنتقل من الأسطى إلى الصبي عبر " القلفة " تتشابه مع الفلاحين في الجانب المادي . . و لكن هناك فارقاً مهماً فيما بين الخامة التي يتعامل كل منهما معها . . فالحيوان و النبات الذي يتعامل معه القروي كالإنسان يلد . . و ينمو . . و يكربر . . معها بنو البشر في القرى تختلف عن الحرفي أو المهني الذي . . و ينمو . . و يكربر . . الخشب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل مع الجلا أو العظم أو الخشب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل معها في المدينا المرب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل معها في المدينا المرب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل معها في المدينا المرب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل معها في المدينا المرب . . فإذا كان الإنسان لا يتدخل إلى حد كبير مع ذوات الروح التي يتعامل معها في المدينا المربة . . فإن الحرفي أو المهني يستطيع أن يعطي المادة الخام التي تعامل معها في المدينا المرب . . فإن الحرفي أو المهني يستطيع أن يعطي المادة الخام التي تعامل معها في المدينا . . يمرز قوا لمربي المي الذي يريده . . يقطعها المادينا . . يمرز قوا لمينا . . يمرز قوا الماد الخامة التي تعامل معها في المدينا . . . يمرز قوا لم يعيد تكوينها .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثُقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة

إن الحرفي . . أو الثقني يكون أكثر حيوية و نشاطاً أمام الموجودات الجامدة عند الرغبة في تشكيلها أو منحها شكلاً ما . . إنه لا يملك شعور القروي الذي يجد نفسه أسيراً في يد الطبيعة ، و خاضعاً لها . . إن بني جميع البشر على الرغم من أنهم لا يجدون في أنفسهم القدرة على تغيير القمح ، أو الشجر ، أو الحيوان . . فإنهم بالشكل الذي يمنحونه للجماد ، يستحدثون أعمالاً لا نظير لها في الطبيعة . . إن القروي الذي يسزور المدينة لأول مرة ، تتملكه الدهشة و الحيرة أمام الأشياء و المباني التي يراها في الشوارع لأول مرة .

( \v )

إن الإنسان في المدن الكبيرة يُشيدَ عالماً مختلفاً تمام الاختلاف عن الطبيعة فالأعمال الفنية و المعمارية و الهندسية التي يستنبطها من الجمادات التي حولنا هي من صنع يديه . . إن تشكيل الجمادات ، و تصميمها كيفما نريد حوادث في غاية الأهمية . فكما هو الحال في الحدادة ، و الخراطة ، و النجارة فإن المواد الخام الجامدة أمكن تحويلها إلى آلات . . ومعدات و ماكينات . . و بو اسطة هذه الآلات يمكن تشغيلها بشكل ميكانيكي . .

إن الفنون الجميلة ، و المشغولات اليدوية تحمل بصمة و طـابـع من أبدعها ولكـن الأشياء التي تُصنع بالماكينة تكون جماداً . . مغايراً تمام المغايرة للإنسان .

إن الصناعات الثقيلة التي حلَّت الماكينات فيها محل البشر ، دفعت بالإنسان أن يعيش داخل عالم من الجمادات . . و دفعته دفعاً إلى التفكير المادي . . و الإنسان كما أنه هو الذي صنع المعدات التي تُرى . . و تنتج أكثر منه ، هو نفسه أيضاً الذي اخترع الإنسان الآلي الدي لا يسنام ليسلاً أو نسهاراً . . و هسو الذي أوجد الآلات و الحاسبات التسي تفوق قدرته . .

عندما تُذكر المدنية – في العصر الحديث – لا بد و أن يتبادر إلى الذهن الحياة فـــي المدن الكبيرة ، و التي تطورت بفكر و عقل و خيال الإنسان . . و لكنها تطورت مع الــزمن بما يفوق قدرات الفرد وحده ، بل وربما المجتمع . .

إن الثقافة على الرغم من أنها تحمل ماهية التقريب بين الإنسان و الطبيعة ، إلاً أن الحضارة المتولدة عن الوحدة و الاتحاد بين الفكر المادي و الجمادات تحوز في طياتها خصوصيات و مميزات مخيفة ، و باردة ، و خطيرة و ظالمة . . ففي المدن الكبيرة ، والمصانع العملاقة لابد و أن يشعر الإنسان بالدونية جنباً إلى جنب مع الدهشة و الانبهار .

و هناك من يربط بين الثقافة و الحضارة . . و لا بد أن تكون هذه الرابطة هي التسي تربط بين الحس و العقل . . و تجعل من التعايش بينهما أمراً ممكناً ؛ فالعقل ينتج ما يجعل الحياة مريحة . . و التفكير هادئاً . . و المشاعر فياضة . . و لتصنع الحضارة ما شاءت من مفردات حضارية مادية . . إلاً أن الإنسان سيظل منذ أن ظهر على وجه الطبيعة و منذ أن تلده أمه و هو محمل بمشاعر الخوف . . و الرغبة و الحب . . و الشهوة . . و الرضا . . و الجشع . . إنها المشاعر و الأحاسيس التي تحتويها الثقافة .

و لنقرأ سوياً تلك السطور التي كتبها و يل ديورانت في مقدمة الجزء الأول من كتابه "قصة الحضارة " و الذي ترجمه د. زكي نجيب محمود و محمد بدران . . و فيها يحدد ملامح الحضارة التي يكتب قصتها : "... و هي أن أكتب تاريخاً للمدنية ، أردت فيه أن أروي أكثر ما يمكن من النبأ في أقل ما يمكن من الصفحات ، بحيث أقص في روايتي ما أدتمه العبقرية ، و ما أداه دأب العاملين في ازدياد تراث الإنسانية الثقافي . . و أن تكون قصستي مصحوبة بتأمللاتي في العلل ، و وصف الخصائص ، و ما ترتب من نتائج لما أصلبه الاختراع من خطوات التقدم .. و لأنواع النظم الاقتصادية ، و التجارب في ألوان الحكسم .. وما تعلقت به العقيدة الدينية من آمال . و ما اعتور أخلاق الناس و مواصفاتهم من تغيرات .. و ما في الأدب من روائع .. و ما أصابه العلم من رقيً .. و ما أنتجته الفلسفة من حكمة .. و ما في الأدب من روائع .. و ما أصابه العلم من رقيً .. و ما أنتجته الفلسفة من حكمة ..

الحضارة نظام اجتماعي يُعين الإنسان على الزيادة من إنتاجه الثقافي.. و إنما تتألف الحضارة من عناصر أربعة : الموارد الاقتصادية و النظم السياسية ،و التقاليد الخلقية ، ومتابعة العلوم و الفنون .و هي تبدأ حيث ينتهي الاضطراب و القلق .. لأنه إذا ما أمن الإنسان من الخوف تحررت في نفسه دوافع التطلع ،و عوامل الإبداع والإنشاء. و بعدئذ لا تنفك الحوافز الطبيعية تستنهضه للمضي في طريقه إلى فهم الحياة و إزدهارها ...؟ و الحضارة مشروطة من العوامل هي النظم من عناصر أمن الإنسان من الخوف .. و من عناصر أمن الإنسان من الخوف .. و الفنون .و هي تبدأ حيث ينتهي الاضطراب و القلق .. لأنه إذا ما أمن الإنسان من الخوف تحررت في نفسه دوافع التطلع ،و عوامل الإبداع والإنشاء. و بعدئذ لا تنفك الحوافز الطبيعية تستنهضه للمضي في طريقه إلى فهم الحياة و إزدهارها ...؟ و الحضارة مشروطة بطائفة من العوامل هي التي تستحث خطاها أو تعوق مسيرها .. وأولها العوامل الجيولوجية .. فتيار الجليد .. و شيطان الزلازل ربما تطمس منشآت الإنسان بركام من تلوج أو أحجار ... فتيار الجليد المن يركام من تلوج أو أحجار ... و أو يبتلعنا في جوفه غير آبه .

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٩)

و ثانيها .. العوامل الجغرافية : فحرارة الأقطار الاستوانية لا تهيئ للمدنية أسبابها ... والمطر كذلك عامل ضروري إذ الماء وسيلة الحياة .. و عليه فإن العوامل الجغرافية على الرغم مسن أنها يستحيل أن تخلق المدنية خلقاً ، فإنها تستطيع أن تبتسم فـي وجههـا .. و تهيم، سُـبل ازدهارها .

و العوامل الاقتصادية أهم من ذلك ؛ فقد يكون لشعب مؤسسات اجتماعية منظمة ، وتشريع خلقي رفيع .. بل قد تزدهر فيه صغريات ، كما هي الحال مع الهنود الأمريكيين ..وقد تكون قبيلة البدو على درجة نادرة من الفتوة و الذكاء . و قد تبدي من ألوان الخُلق أسماها : كالشجاعة و الكرم و الشمم ، لكن ذكاءها بغير – الحد الأدنى من الثقافة الذي لابد منه ، وبغير اطراد موارد القوت – ستنفقه من مخاطر الصيد و مقتضيات التجارة ، بحيث لا يبقى منه شىء لوشَى المدنية و هدابها و لَطَائفها و ملحقاتها و فنونها و ترفها .. و أول صورة تبدت فيها الثقافة هي : الزراعة ، إذ الإنسان لا يجد لتمدنه فراغا و مبرراً إلاً إذا استقر في مكان الطمأنينة ترى الإنسان يبني لنفسه الدور و المعابد و المدارس ، و يخترع الألات التقر في مكان على الإنتاج . و يستأنس الحيوان . .

إن النقافة لترتبط بالزراعة كما ترتبط المدنية بالمدينة .. إن المدنيَّة فـي وجـه مـن وجوهها رقة المعاملة ، ورقة المعاملة هي ذلك الضرب من السلوك المهذب الذي هو في رأي أهل المدن من خصائص المدن وحدها .. ذلك لأنه تتجمع في المدينة ما ينتجه الريف من ثراء و من نوابغ العقول . و كذلك يعمل الاختراع ، وتعمل الصناعة في المدينة علـي مضـاعفة وسائل الراحة و الترف و الفراغ ..و في المدينة يتلاقى التجار حيث يتبادلون السلع و الأفكار ، و هاهنا حيث تتلاقى طرق التجارة ؛ فتتلاقح العقول ، يُرْهف الذكاء و تستثار فيه قوته علـي الخلق و الإبداع .. و كذلك في المدينة يُستغنى عن فئة من الناس ، فلا يُطلب السيهم صـناعة الأشياء المادية ، فتراهم يتوفرون على إنتاج العلم و الفلسفة و الأدب و الفن ؛ نعم إن المدنيـة تبدأ في كوخ الفلاح، لكنها لا تزدهر إلاً في المدن .

و ليست المدنية أي الحضارة تتوقف على جنس دون جنس .. فقد تظهر في هذه القارة أو تلك ، و قد تتشأ عن هذا اللون من البشرة أو ذلك .. قد تنهض مدينة في بكين أو دلهي ، في ممفيس أوبابل .. فليس هو الجنس العظيم الذي يصنع المدنيَّة بل المدنيَّة العظيمة هي التي تخلق www.j4know.com الشعب ، لأن الظروف الجغرافية والاقتصادية تخلق ثقافته والثقافة تخلق النمط السذي يصساغ عليه ..

لا بد و أن يُضاف للعوامل المادية و البيولوجية أيضاً العوامل النفسية الدقيقة فلابد أن يسود الناس نظام سياسي .. ثم لابد للناس أن يشعروا شيئاً فشيئاً أنه لا حاجة بهم إلــي توقـع الموت أو الضريبة عند كل منعطف في طريق حياتهم ..و لا مندوحة كذلك عن وحدة لغويـة إلى حد ما لتكون بين الناس وسيلة لتبادل الأفكار .. ثم لا مندوجة أيضاً عن قانون خلقي يربط بينهم عن طريق الكنيسة أو الجامع أو الأسرة أو المدرسة .. و ربما كان من الضروري كذلك أن يكون بين الناس بعض الاتفاق في العقائد الرئيسة و بعض الإيمان بمـا هـو كـائن وراء ما يمون بين الناس بعض الاتفاق في المتأبية و بعض الإيمان بما هـو كانن وراء أن يكون بين الناس بعض الاتفاق في المعقائد الرئيسة و بعض الإيمان بما هـو كـائن وراء على مر الأجيال . فلابد أن نـورث الناشئة تـراث القبيلة وروحها ، فنور ثهم نفعها ومعارفها . . و أخلاقها و تقاليدها و علومها و فنونها ، سواء كان ذلك التوريث عن طريـق التقليـد أو التعليم أو التلقين ، وسواء أكان المربي هو الأب أو الأم أو المعلم أو رجـل الـدين لأن هـذا التراث إن هو إلاً الأداة الأساسية التي تحول هؤلاء النشء من مرحلة الحيـوان إلى هـذا التراث إن هو إلاً الأداة الأساسية التي تحول هؤلاء النشء من مرحلة الحيـوان إلى هـذا

و لو انعدمت هذه العوامل – بل ربما نو انعدم واحد منها – لجاز للمدنيَّة أن يتقـوض أساسها.. فانقلاب جيولوجي خطير ،أو تغير مفاجئ شديد أو وباء يغلت من الناس زمامه .. أو زوال الخصوبة من الأرض أو فساد الزراعة بسبب طغيان الحواضر على الريف .. أو استنفاد الموارد الطبيعية في الوقود أو المواد الخام .. أو تغير في طرق التجارة تغيراً يبعد أمـة مـن الأمم عن الطرق الرئيسة لتجارة العالم أو انحلال عقلي أو خلقي ينشأ عن الحياة في الحواضر بما فيها من منهكات ومثيرات واتصالات ، أو ينشأ عن تهدم القواعد التقليدية التي كان النظام الاجتماعي يقوم على أساسها .. أو انهيار قوة الأصلاب بسبب اضطراب الحياة الجنسية ، أو بسبب ما يسود بين الناس من فلسفة أبيقورية أو فلسفة متشائمة أو فلسفة تحفزهم على ازدراء الكفاح أو ضعف الزعامة بسبب عقم يصيب الأكفاء ، و بسبب القلية النسبية في أفراد الأسرات التي كان في مقدورها أن تورَّث الخلف تراث الجماعة الفكري كاملاً غير منقوص .. أو تركز التي كان في مقدورها أن تورَّث الخلف تراث الجماعة الفكري كاملاً على منوح .. أو تركز المرات المرات والالياس إلى حرب الطبقات و الثورات الهذامة او الإسبية في أفراد الأسرات

إطْلالَةُ عَلَى تُقَافَةِ التُّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِعَة (٢١)

الإنسان ، كلا.. و لا هي شيء استعصبي على الفناء، إنما هي شيء لا بد أن يكتسبه كل جيل من الأجيال اكتساباً جديداً...،

هذه هي خلاصة الآراء التي طرحها ول ديورانت في مقدمة كتابه الرائع قصة الحضارة .. و التي كان لابد و أن نشير إليها .. و نضيف أنه ربما فاتته بعض العناصر الأخرى التي تؤدي إلى سيادة حضارة ، و اندثار حضارة أخرى .. مثل الحروب .. و الاستعمار الطويل .. و محاولة سيادة جنس على حساب فناء جنس آخر كما حدث في حروب القرون الوسطى ، و الحروب الصليبية و الاستعمار الغربي .. وإفناء الهنود الحمر .. هذه كلها أمثلة صارخة على محاولة الحضارة الغربية أن تسود على حساب حضارات أخرى.

و يمكن أن نضيف إلى ذلك عملية الصراع الثقافي .. فالثقافة الغربية ممثلة في لغاتها الفرنسية و الإنجليزية و الأسبانية و الألمانية قد حاولت أن تسود و تُسيَّد ثقافاتها على حساب اللغة العربية في شمال إفريقيا . . و السنسكريتية و الأوردية في الهند .. واللغات الأفريقية في شتى بقاع القارة الأفريقية .

هذا ، و إن كان ول ديورانت قد عاد و أكد على وسائل انتشار الثقافة حيث يقول :".. و المدنيات المختلفة هي بمثابة الأجيال للنفس الإنسانية ،فكلما ترتبط الأجيال المتعاقبة يبعضها ببعض بفضل قيام الأسرة بتربية أبنائها ثم بفضل الكتابة التي تنقل تراث الآباء للأبناء .. فكذلك الطباعة ،و التجارة و غيرهما من ألوف الوسائل التي تربط الصلات بين الناس قد تعمل على ربط الأواصر بين المدنيات .. و بذلك تصون للثقافات المقبلة كل ماله قيمة من عناصر مدنيتنا.. فلنجمع تراثنا قبل أن يلحق بنا الموت .. لنُسِلْمَه إلى أبنائنا...،

و نحن نقبل دعوة الباحث العظيم .. و لكن دعونا نُرَ ماذا يجب علينا أن نفعل حيال هذه الدعوة .. و هل نلقَن لأبنائنا عناصر الحضارة.. أم عناصر الثقافة ؟.. هل نــنوب فــي الآخر؟ .. هل نحتفظ بالأنا؟.. هل نغوص في المحلية ، أم نُحلق في الآفاق العالمية و نــذوب بين فقاعات العولمة ؟..

إن المفكر التركي صياكوك آلب "٢٢ مارس سنة ١٨٧٦ -- ٢٥ أكتوبر سنة ١٩٢٤ م " بالرغم من أنه يفصل بين الثقافة و الحضارة و يفرق بينهما فإنه قد سعى نحو تأسيس علاقــة فيما بينهما.. إنها بمثابة العلاقة بين العقل و الحس .. و لكن الواقع أنها محاولة للـربط بــين العقـل المــادي الراغب في منح شكل ما إلى المواد الميتة .. وإبعاد الإنســان بعيـداً عــن

العلاقات الاجتماعية و العواطف الدافئة المختلفة التي تربطه بالعالم المحيط به .. إن الإنسان بطبيعة الحال لن يستغنى عن المدنيَّة المريحة ، والرائعة . . و التي حصل عليها بجهود متراكمة عبر الأجيال . . و لكن المراد ، والمأمول هو أن يضيف إلى تلك المدنية بعضاً مما هو متوافر في عالم " الحرث فلابد من الدمج بين المشاعر "الروح" و المادة ... و التوائم فيما بينهما بدلاً من التنافر .. أو التنازع .. و لا بد للإنسان أن يضفى على الحضارة المادية التي ابتدعها بجهده وعرقه شيئاً من المعاني و الملامح البشرية .. و لابد أنه سيدرك في يوم ما أن الحضارة المادية ليست غاية في حد ذاتها بل هي وسيلة من وسائل راحته و هدوئه.

و لكن إذا كان لابد من تحديد بعض الفوارق بين الثقافة و الحضارة ..فإن الفكر الإسلامي بخاصة ، و الشرقي بعامة يعتبر الثقافة قَوْمِيَّة مَشَاعِرَّية .. بينما الحضارة تحمل شخصية عَقْلانيَّة عالمية .

و إن ما دفع هذه المنابع بأن تصف الثقافة بالقومية ، فلأنها مرتبطة بالكائن الاجتماعي المسمى بالأمة .. فاللغة التي هي إحدى المقومات الرئيسة للثقافة ، و الأدب الذي تفوح به هذه اللغة هما من خواص الأمة التي تتحدث هذه اللغة ... فكما أن اللغة و الأدب الإنجليزي ، والفرنسي و الألماني و الأسباني يخصان الإنجليز و الفرنسيين والألمان و الأسبان ، فإن اللغة العربية و الفارسية ، و التركية و الأوردية و آدابها تخص العرب ، و الفسرس ، و الترك ، والباكستانيين و الهنود ، و الذين يتحدثون هذه اللغات .

و لما كانت اللغة مستخدمة يومياً – فإن هذه اللغة تحمل في طياتها الحياة اليومية .. والرؤية العالمية و المشاعر الحسية لمن يتحدثون هذه اللغة . و من هنا تنشأ الصـعوبة عنـد الترجمة من لغة إلى أخرى .. و ينطبق نفس الشيء عند نقل أدب أمة إلى أمة أخـرى ، لأن الأديب قد عبر في لغته عن مشاعر وأحاسيس و ثقافات أمته .. فالمحيط الاجتماعي ، و العائلة .. و المدرسة .. و الحارة..و القرية و المهنة ، أو الحرفة قد تَغلغل إلى أعماقه دون أن يدري ..

الثقافة ليست مثل العلم و التقنية .. إنها ليست ميكانيكية .. بل هي عضوية .. فكما أن الشجرة قد حققت كل الصفات الجينية التي تحتويها بذرتها وفقاً لمعطيات التربة التي تغذيها ، و الماء الذي يرويها .. و الهواء.. و الرياح.. و الشمس أي المناخ الذي يحيط بها .. فإن الأمم كذلك في حاجة لمعطيات تاريخها الذي يحمل عصارة تجاربها .. و جغر افيتها التسي تحدد

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٣)

ملامحها ، و اقتصادياتها التي تُنُوِّع أنشطتها .. إنها في حاجة لكل ذلك لكي تطـور ظروفهــا الاجتماعية و السياسية والدستورية ..

و لما كان الكتاب الذي بين أيدينا يتناول صفحات من الثقافة و الحضارة التركية .. فهنا يمكن أن نطرح تساؤلاً .. هل الأمة التركية التي عاشت في أواسط آسيا ، و في شبة جزيرة الأناضول وفقاً لظروف و عوامل متعددة .. متغايرة .. ووصلت إلى يومنا الحاضر .. فهل من الممكن أن تذوب و تنصهر في أمم أخرى؟ .. فكما أن تاريخها .. و شخصيتها فريدة ، فإن ثقافتها أيضاً فريدة .. إن مناراتها .. و طرز جوامعها التي تطالعك في إستانبول مـثلاً قلما تُصادفها في مكان آخر .. إن مناراتها .. و طرز جوامعها التي تطالعك في إستانبول مـثلاً قلما الدين الرومي " ٣٠ سبتمبر سنة ١٢٠٧ م = ١٧ نوفمبر سنة ١٢٧٣ م " في قونية ، و التمي زارها الملايين عبر السنين . . فإنك ستجد نوعاً من التفرد الخاص بالأتراك فـي كمل مـن والما الملايين عبر السنين . . فإنك ستجد نوعاً من التفرد الخاص بالأتراك فـي كمل مـن والسمات و الخصوصيات التي لا يمكن أن تصادفها في أي مكان أخر .. في قونية ، و التمي والسمات و الخصوصيات التي لا يمكن أن تصادفها في أي مكان أخر .. في قونية . و التمي

و مما لا شك فيه . . إن الأمم الأخرى لها تاريخها. . و لغتها . . و بلدانها.. ومعمارها ، و ثقافتها .. فكما أن الفرد له ما يتفرد به ، فإن الأمم أيضاً لها خصوصياتها التي تنفرد بها .. و لما كانت مميزات الفرد هي ما تجعله يستحق التقدير و الاحترام فإن الأمم كذلك ، مميزاتها و خصوصياتها هي التي تجعلها تنال ما تستحقه من هذا التقدير ، و ذلك الاحترام .

في المقابل من ذلك ، فإننا نرى النتاج العلمي والتطبيقي متشابها إلى حد بعيد ، فالسيارة ، و الطيارة ، و الباخرة ، و التلفاز ، و الحاسوب ، و ماكينات التصوير ، ومصانع الآلات كلها تعمل بنفس النظام ، و بنفس النُسق ، و وفقاً لنفس القواعد الهندسية .. كلها تعتمد على نفس النظريات العلمية و القواعد التقنية ..ربما هناك اختلاف في اللون .. و الإخراج الخارجي .. و بعض من البصمات الخاصة ..

و حتى هذه الخصوصيات البسيطة ، لو أمعنا فيها النظر ، ربما هـي التـي تجعـل المشتري للطائرة ..أو السيارة .. أو الباخرة يفاضل بين الفروق التي تبدو له بـين المنتجـات المتشابهة ؛ فالإمكانات الجغرافية ، و التجارب التاريخية ، و مراحل التطور ، و التقدم العلمي ، أو تخلفه .. و جدية العامل ، أو تماون المهندس و الإداري و سمعة المصنع كلها من العوامل www.j4know.com التي تؤثر على رواج المنتج .. إن سبب ذلك مما لا شك فيه .. هو الإنسان الذي أوجد العلم والتقنية ، كما أوجد لنفسه الروافد الثقافية .. إلا أنه لم يخترع لنفسه علماً أو تقنية خاصة به بل إنى اشترى معرفة في هذه الميادين من الآخرين الذين سـبقوه فيها .. و مـن الممكـن أن متشابه..وربما تتطابق نفس المصانع ونفس المنتج و إن اختلفت الأمم .. و لكن .. حتى فـي مثل هذه الظروف من الممكن أن تكون هناك اختلافات في طرق العرض ، و الصـيانة . . و الاستعمال . . والرعاية .. فالسيارة واحدة و لكن طرق استخدامها تختلـف .. تشابه الطرق وقواعد المرور ورعايتها .. الجرار الزراعي واحد في كل الأمم .. و لكن مَـن غيـر الترك و المصريين يستخدمه في الريف في زفة العرس بعد تزيينه ..؟ و حتى لو تشابه الترك والمصريون في استخدام الجرار في الزفة ، فمما لا شك فيه .. و حتى لو تشابه الترك والترانيم و الدرابكة ..

إن التقايد .. أو الأخذ عن الغير يجب ألا يُخيفنا .. بل لابد من ذلك .. و فسي نفس الوقت لابد أن نحافظ على هويتنا .. و على الأشياء الجميلة التي ننفرد بها.. يجب أن نأخذ عن الغرب .. و عن الشرق على حد سواء .. و لكن مع الحفاظ على كل ما يجعلنا نختلف عسنهم في الأعراف و التقاليد ، و التاريخ و الجغرافيا و نمط الحياة الأسري و الاجتماعي فيما بيننا .. و الأمثلة على ذلك كثيرة و مدروسة .

فالترك مثلاً .. بالرغم من أنهم حاولوا – فيما يزيد على ألف سنة – الأخذ عن العرب و الفرس و تقليدهم ، إلاً أنهم ظلوا كما هم أتراكاً .. و لقد أخذوا عن العرب الدين الإسلامي و ثقافته ، وكل مؤسساته .. و عن الفرس الكثير من المؤسسات التعليمية .. و لكن لــما كـان لهم شخصياتهم القوميــة المستــقلة ، و لهم بيئتهم . . وتاريخهم .. و عاداتهم .. و أعــرافهم الاجتماعية .. و السياسية المستقلة ..وقد صبغوا ما أخذوه بصبغتهم الخاصة بهـم ، و الــذي يتضح فيه طرز معمارهم ، ومنمنماتهم .. وخطوطهم و أكلمتهم .. و حتى سجادهم .. و كمــ كانت لهم خصوصياتهم حتى في الخط العربي .. فقد أوجدوا لأنفسهم في العصـر العثمـاني والمدارس العثمانية الخاصة بهم .

اِطْلالَةُ عَلَى لَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتُهم الْقَدِيمَة (٢٥)

التغيرات الثقافية :

إن السمة الأساسية للتاريخ هي التغير .. و كما قال أحد الفلاسفة اليونانيين القدماء .. " لا يُغتسل في ماء النهر مرتين " .. فإلى أن يتم النزول إلى النهر في المرة الثانية ، تكون مياهه المتدفقة قد تغيرت .. فكذا روح الإنسان و جسده ..

إن فكر التغير هذا قد عبرت عنه الحضارة الإسسلامية باقتدار و وضوح ، و الترك قد مروا بمراحل كثيرة و متعددة طوال حياتهم الثقافية .. و منذ كتابات أورخون التي نتضح فيها التأثيرات الخارجية إلى قبول الآخر العربي و العجمي و الإسلامي .. إلى الاتجاه إلى الغرب و الأخذ عنه .. إلى مرحلة التتريك والعامانية .. و مع أن هناك استمرارية في الثقافة و الحضارة ، فإن كليهما تتواءمان مع مقتضيات الحياة و متطلباتها . وما يعتريها من التغير .. ربما نشعر به .. و ربما يمر من بين ظهر انينا دون أن ناحظه .. أحياناً لتباطئه .. و أحياناً لتباطئه .. و أخرى للمرع بن التغير .. أخرى للسرعة الفاقة التي تم بها التغير .. فمن ناحية الدين هناك تغير .. من ناحية اللغة هناك تغير .. من ناحية النظام السياسي و الاجتماعي هناك تغير .. منذ مائة عام كان التركي يتفاخر بالطربوش والعمامة و هاهو .. الآن يُزين رأسه بالقبعة .. و يصطحب الزوجة إلى المراقص .. وتسبقه في شتى الوظائف ، و تولت عنه سياسة الحكم .. و يصطحب الزوجة إلى المراقص و أصبحت معرفة الخط العربي وقفاً على دور الحفظ و المتاحف .. ملامح التغير ناحظها في كل مكان ، و بين كل الطبقات ؛ مئات الآلاف من المدارس .. والمصـابع و ملايين الكتب و المحلت . . و العدين منات الحياة من المادر .. و ملايين الكتب و المحلة القرائة . . و تولت عنه مياسة الحكم .. و والمصـابع .. و ملايين الكتب و المحلة العربي وقفاً على دور الحفظ و المتاحف .. ملامح التغير ناحظها فـي وملايين الكتب و المحف و المجلات .. و العديد من محطات الإذاعة وقنوات الإرسال ..

مع أن الأفراد يتفردون بخصائص تميز بعضهم عن البعض الآخر ، فإنهم فسي نفس الوقت يحملون سمات مشتركة مع كل الجنس البشري .. إن الأمم هي كذلك .. فكما أن هنــاك تفرداً ، فهناك أيضاً عناصر مشتركة .. فإذا كانت الثقافة من تفردات الأمة ، فــإن الحضــارة تُشكل السمات المشتركة مع الأمم الأخرى .. ولهذا .. فإن الأمم تختلف عن بعضها .. و لكنها ليست متعادية و لا متضادة .. و لنبر هن على نلك ..

إن اللغة إحدى العناصر المهمة في الثقافة ، و الناس الذين يتحدثون نفس اللغة يشكلون مجتمعاً مختلفاً يطلق عليه الأمة . . العربية . . و الإنجليزية . . و التركية . . والفارسية لغات

تختلف عن بعضها .. و الأمم التي تتحدث هذه اللغات منذ منسات ، بسل آلاف السسنين قسد استحدثت لنفسها ثقافة خاصبة بها .. و أدب كل منها مختلف عن الآخير .. و كما أمية استخدمت لغتها و أوجدت لنفسها شعراً ، و روايات و مسرحيات وأعمالاً فلسفية وعلمية خاصبة بها .. و هذا يُعد شيءٌ جميلٌ .. و كل الأمم المتحضرة ، تنقل آثار الأمهم الأخرى إلى لغاتها لتستفيد منها و هكذا تتشكل بين الأمم حضارة وثقافة مشتركة .. و لكن هذا لا يلغي وجود الأمم صاحبة الشخصية القوية ، بل على العكس .. كلمـــا ازدادت الأمـــة مـــن الثقافات الأخرى ، از دادت قوة و رصانة .. أليس الأفراد على هذا المنوال ؟.. فإن كنت صاحب لغة .. فأنت صاحب ثقافة واحدة أما إذا كنت من ذوي اللسانين ..فأنت مــن الــذين يحملون سمات الثقافتين .. و هكذا " إذا كمان جسم الأسد مكوناً من الحيوانات التي أكلها ومسا الأسد إلا عدة خراف مهضومة ... على حد تعبير الشاعر و المفكر الفرنسي فإن كل الموجودات الحيَّة تأخذ غذاءها من خارج نطاقها .. فإذا أمعنا النظر ؛ فلسوف نجـد أن أكثــر الأمم تقدماً أكثرها ترجمة عن الأمم الآخري .. و لكن بشرط ألا تشعر بالدونية .. و ألا تهمل منابعها و ثقافتها الذاتية .. فإذا ما انبهرنا باللغة الإنجليزية مثلاً . مدعين أن اللغة العربيسة أو اللغة التركية متخلفة و ناقصة .. ففي غضون مائة عام على الأكثر نكون قد فقدنا وجودنا القومي .. و هويتنا الثقافية .. و ما فعله الاستعمار في القرن التاسع عشر و النصف الأول من القرن العشرين ليس ببعيد .. و هذا أخطر ما يمكن أن تحدثه العولمة الثقافية.. فلغتنا العربية. .. و التركية في ثراء الموسيقي الشرقية و هما من خصوصياتنا .. و ما أن تعبث أناملك بالمذياع حتى تأتيك أصوات ، و نغمات عذبة ، دافئة .. إنها تحمل نسمات الوطن .. و أخسوة المواطنة مع من يترنم بهذه الكلمات الطلية ..

إذا كانت الموسيقى الشرقية تطربك .. تُحزنك .. تُثيرك.. تُسليك و تضحكك بل أحياناً ما تبكيك .. فلماذا تتركها.. و تراها متدنية ؟.. إن لغتك .. و موسيقاك وأدبك الخاص بــك .. وبأمتك هى شرف هذه الأمة .. هى في مقام الوطن و الأرض .. والأرض هــي العــرض .. ليس معنى هذا ألاً أطرب بالموسيقات الأخرى ، و ألاً أقرآ للآداب الأخرى..

إن أوطاننا الإسلامية ثرية .. مترامية .. جميلة .. ورثناها عن الأجداد عامرة محميةً . هي أمتنا . . نبع تاريخنا . . و حاملة كنوز ثقافتنا.. نصد عنها الأعداء .. ونقدَّم لها الدماء .. و لكن على الرغم من كونها و طناً لنا.. فإنها متوائمة مع قوانين الطبيعة العامة .. فهي كسائر

إطْلالَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَصَارتِهم الْقَدِيمَة ( ٢٧).

أوطان الدنيا.. تعيش تحت نفس الشمس .. و تحتوي على نفس المعادن و المواد الخام ..والمياه المتدفقة .. و جبالها .. ورمالها كالجواهر الثمينة فيها ، وحولها العديد من بحار العالم و أنهاره .. و الله وحده هو الذي يعلم كم هي أنواع الأسماك التي تحتويها ..!..و الاستفادة من علسوم العالم ، و تقنياته لدراسة هذه الموارد .. هل فيها النفع لنا.. أم سيلحق بنا منها ضرر؟.. هسو أمر محتم ..

إن نقل العلم أينما كان .. و حمله إلى أوطاننا.. فيه الرفعة و الثروة لنـا.. ".. خـذوا العلم ولو في الصين . ." . . العلم هو الحضارة .. فمن يكره أن ترتبط قرانـا .. ومـدننا .. وأوطاننا بالطائرات .. و الطرق .. و القطارات ؟.. مَن يكره الفنادق على الشواطئ .. و قمم الجبال .. و بطون الصحراء ؟.. لماذا لا تهتز ودياننا بالتغاريـد .. والأهـازيج.. و تمتلـئ البطون..و تعمل السواعد؟.. مَن يكره أن يخلق لنا العلم مدناً جديدة في أعمـاق الصـحراء .. والبيداء .. و تتخللها المصانع التي تحوّل رمالها زجاجاً.. ووديانها مروجاً.. لابـد أن نطـوع العلم لنا و لمن سوف يأتي من بعدنا.. نطوعة لعادانتا و تراثنا .. و قيمنا .. أي ناخـذ بكـل أسباب الحضارة ، مع الحفاظ على كل مفردات الثقافة .. أي الأصالة .

إن احد معاني الثقافة هو العمل والتشغيل .. لابد من تشخيل اللغة و الموسيقى والعمارة .. و الجبل .. و الصخر .. وقبل ذلك .. الإنسان . و لابد أن نصل به إلى أعلى الأعالي .. إن كل ما أنتجه العقل البشري من أدوات و معدات لذا فيها نفع و لذا منها منافع .. و لن نفقد هوينتا .. أو شخصيتنا إذا ما استفدنا بها .. بل على العكس تماماً نطور الهوية . . و نصقل الشخصية . و لكن بشرط أن نعض على الوطن . . و الأمة .. و التاريخ و كل مفردات الثقافة بالنواجذ.

#### ما هي الأسس التي تُقام عليها الثقافة ؟

إن كل ما أنتجته قريحة أمة من الأمم عبر التاريخ ووصل إلى أيامنا الراهنة سـواء أكان مادياً أو معنوياً فإنه يدخل تحت نطاق مفهوم " الثقافة القومية ..

إن أهم خاصية للثقافة القومية هي أن تكون من خلق و إبداع و تنمية و تطـوير هـذه الأمة. و حتى تلك الأشياء التي استعارتها من الأمم الأخرى فهـي ملـك لهـا طالمـا أنهـا استوعبتها .. فأحبتها ..

إن المـــلابس التي ترتديها ، و الأشيــاء التي تستخدمها . . وثــروتك اللغوية و الكتب التي تقرأها هي مفردات عالمك الخاص بك .. فلا تستطيع أن تفصل بين الـــــ " أنا " و عـــالم الثقافة و المادة التي تعيشها .

فالأنا .. أي الذات سواء أكانت فردا أو أمة تنمو و تترعرع و تتطور بما تحتويه . وتمتلكه من أشياء قد أضافتها إلى ذاتيتها ... فمثلاً مجلل الدين الرومي ترك وطنه الأصلي وجاء إلى الأناضول .. قضى حياته بين الترك ، نشر طريقته المولويه في تركيا و حيثما وجد الأتراك .. استوعب أشعاره و موسيقاه الآلاف من الشعراء وعلى رأسسهم يونس أمره (١٣٢١/٢٥م) و تغذى على معارفه آلاف من رجالات الدولة، و المواطنون العاديون و قد كتب أعماله العرفانية ، و الأدبية و الفكرية باللغة الفارسية .. فهل نلقي به خارج نطاق الثقافة التركية لمجرد أنه كتب أعماله باللغة الفارسية ..؟

كما أن الأتراك الذين شيدًوا صرح الحضارة و الثقافة الإسلامية في كل ربوع الأناضول .. قد قبلوا من الإسلام الكثير من المفردات و المعارف التي درسوها عن العربية و الفارسية .. فهل من الجائز أن يُلقي جانباً بهذا التراث بحجة أنه أتى من منابع أجنبية .. ألا نكون بذلك هدمنا ذلك الصرح الذي بناه الأتراك ؟.. إنهم قد أدخلوا مع الإسلام مفردات الجامع و القرآن ، و المكتبة و السبيل و السوق وغيرها من آلاف المفردات ؟ فهل يُلقي بها لمجرد أنها وفدت من اللغة العربية ؟ ..

لم يثبت التاريخ حتى الآن ، أن هناك أمسة من الأمم لم تستفد من حضارات ، وثقافات الأمم الأخرى في المدينة ، و الثقافة مثلما هو الحسال في الفنون الجميلة والأعمال ، الفنية ليس المهم هو العنصر أو المادة الخام ، بل المهم هو التركيب أو التشكيل الفني الذي يحتويه .. فمثلاً الشاعر التركي يحي كمال بياتلي (١٩/١١/٢ – ١ / ١٩٥٨ م) قد استعار معجمه الشعري من اللغتين العربية و الفارسية.. و لم يعب عليه أحد صنيعه هذا.. لأن ما يخص يحي كمال هنا ليس الكلمات .. بل النظام ، و النسق ، و الجرس الموسيقي المتولد عن هذه الكلمات ..

يمكنك أن تقارن بين جامع عثماني ، و جامع عربي ، و جامع فارسي كجامع، فالثلاثة يشبه بعضها بعضاً .. و لكن مما لا شك فيه أن الطراز و الأسلوب مختلف .. و ما تزدان به مدينة كاستانبول من جوامع و مآذن هو على الطراز العثماني الذي لا نصادفه في مكان آخر www.j4know.com

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٩)

هو ما يجعل هذا الطراز ضمن عناصر و أسس الثقافة التركية العثمانية . كما أن مآذن القاهرة تحمل السمات الثقافية الفاطمية و المملوكية ..

إن أهم عناصر و أسس الثقافة القومية هي اللغة ، و كل ما تعبر عنه اللغة .. أو يُعبر عنه باللغة .. لأن تتاول اللغة وحدها ، وبحد ذاتها يمكن أن يحيد بنا عن الطريق المستقيم.. فما أن تُذكر الثقافة حتى يتبادر إلى الذهن اللغة ، و ما أنتجته اللغة سواء أكان شفاهياً ، أو مكتوباً .. فالمخطوطات التي تكتظ بها المكتبات .. و دور الوثائق و المحفوظات .. و أرشيف المحاكم و الوزارات و الهيئات .. كل هذه أشعة تلقى الضوء على التساريخ القسومي و المسساهمات الحضارية . كما أن ما يتردد في القرى و الكفور و النجوع من ضور ب الأمشال . . والأغاني ، و الفوازير و الألغاز .. والأشعار و الحواديت و الأساطير و النَّكت .. والفكاهات و اللطائف والمُلح كل هذه المفردات تدخل بين نطاق الثقافة ؛ كالنسق المعماري . . والنغم الموسيقي . . والرقص الإيقاعي ، و المشغولات اليدويــة .. و الأكلمــة و الأبســطة والسجاد اليدوى كلها عناصر ثقافية تحرص الأمم المتقدمة.. و المحتضرة علمي عرضها والتشهير بها في دورها .. و قصورها .. و متاحفها.. و مبانيها.. و متاجرها و معارضها .. بل وتخصص لها المناسبات .. و الفتارين .. و الصالات..

ليس هذا فحسب .. بل عادات ، و أعراف و معتقدات .. و مراسم واحتفالات الأمهم لمما يدخل ضمن تراثها الثقافي .. فما يفكر فيه المواطن في القرى أو الحضــر .. و طريقــة اللبس و الأكل و سمات البخل أو الكرم . . . . و مراسم المزواج أو المدفن .. و التفاؤل والتشاؤم حيال عناصر الطبيعة أو ما يأتي به القدر .. كلها فصوص ثمينة بشملها العقد المرصَّع حول جيد الأمة .. و معصم كل فرد من أفر اد هذا الوطن . . تكامل الثقافة القومية و مميز الها :

لما كانت اللغة و طريقة نظرتها إلى الحياة اليومية ، و التعبير عنها هي مــن أســس وعناصر الثقافة القومية .. فيجب القول منذ البداية أن اللغة العربية هي إحدى مقومات الوحدة الثقافية بين كافة مجتمعات الأمة العربية ،كما أن اللغة التركية هي التي قامست عليها فكرة الوحدة الطور انية التي تجمع بين كافة شعوب الأمة التركية . . ولتأكيد هذه المعاني لابد من

دراسة النتاج اللغوي ، و الأدبي .. و الموسيقي و الفنون الجميلة والأعراف و المعتقدات والمراسم على ضوء الوثائق و الموروثات المتاحة ..

على الرغم من أن الأبحاث التي جرت ، و تجرى ماز الت في مراحلها الأولى إلا أنها أثبتت أن اللغة العربية تشكل عنصراً توحيدياً بين كل الأمة العربية على امتداد الساحة العربية .. و يكاد يكون نفس الشيء متطابقاً على الشعوب التركية رغم اختـلف اللهجات ، و اللكنات . . فاللغــة العربية واحــدة رغم اللهجات في المغرب و شمال أفريقيا و الصومال و السودان و مصر و الجزيرة العربية و المشرق العربي .. كما كانت اللغة التركية هي الوسيط المشترك بيني و بين التركي في المجر ، وبلغاريا ، و الأناضول ، و قزوين و تركستان و طشقند وباقى المدن في أوزبكستان .. ورغم اختلاف اللهجات فإن الوسيط كان ناجحاً .. و لم تحل هذه اللهجات دون الترجمة عن الأذرية و الأوزباكية و التركمانية .. فالأصــول واحــدة و إن تشعبت المنابع و الجداول.. فتمتعنا و استمتاعنا بالغناء المغربسي و التونسي و المشرقي والخليجي ، و النغمات الحلوة و الترانيم المقدسية و اللبنانية . . وعذوبة الترتيــل والإنشاد و التواشيح المصرية .. كلها عناصر عذبة .. في عذوبة النيل ، عميقة كعمق اللغة العربية التي وفُرت وحدة المشاعر و الأحاسيس و الوجدان .. و نغمات الموسيقي التركية التي تُشنف الآذان من قازان .. و أفغانستان .. و تركيا .. و إيران و أذربيجان .. و سائر الساحة التركية . على امتدادها.. فمما لا شك فيه أن الأصول اللغوية الواحدة هي التي أمَّنت وحدة تلك الأنغـام والترانيم.

إن الأقوام العربية.. شأنها شأن الأقوام التركية.. قد عاشت عنعنات عقائدية.. ومراحل تاريخية متعاقبة.. عرفت كلتاهما مرحلة ما قبل الأديان السماوية.. ثم استقرت جموعها على الديانة الإسلامية ، لما وجددته فيها من تقررب في الأعراف و العادات ، و تهذيب و تشذيب للسلوك و الميول ..و الرغبات و أصبح من الصعب أو المحال أن تفصل بين تقافسة الإسسلام وتقافة الإنسان في وسط آسيا .. أو الأناضول أو المشرق عبوراً لأرض الجزيرة مروراً بمصر وصولاً إلى المغرب...

إن العرب العاربة و المستعربة .. و الفرس و الأتراك بعدما قبلوا الإسلام واعموا بين البناء التحتي و البناء الفوقي في الثقافة .. أبقوا على ما لديهم مما يتواءم مع الدين الجديد .. ففكرة التوحيد عند المصريين أبقوا عليها ، صهروها في بوتقة الإله الواحد .. غير الترك www.j4know.com إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْكِ وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (٣١)

شخصية رجل الدين الشاماني و ركزوها حول شخصية الرسول "صلى الله عليه وسلم "شم أمير المؤمنين و الخليفة و شيخ الطريقة .. و كرامات الولي بدلاً من نفحات الشاماني .. والبدوي العربي .. و المُرتحلون الأتراك الذين كانوا يعيشون في الخيام و بيوت الشعر ويحملونها إينما رحلوا ..بعد أن قبلوا الإسلام نقلوا زخارف و نقوش الخيام إلى المآذن .. والمنابر للجوامع و المساجد .. مثل هذا التغير الثقافي يمكن أن نلمحه ، بل و نلحظه بين كل شعوب الأمة الإسلامية .

إن شعوب الأمة الإسلامية قد مزجوا مزجاً فريداً بين شخصية البطل و الغازي .. في السير و الملاحم .. و عنترة .. وامرؤالقيس .. و الزبير .. و الـــــاميش .. وكــل أوغـلان وكور أوغولان.. أصبحوا علي بن أبي طالب .. و خالد بن الوليد و جعفر الطيـار و طـارق وأورخان .. و سليمان و الغاتح .. فالبطل و الغازي هما القوة المادية التي تفـتح الحصـون وتحميها . و يسير ان جنــباً إلى جنب مع أمــير المؤمنين والخليفة و الــولي و العـالم همـا اللذان يفتحان أبـواب العالم الآخـر . . بينما البطل و الغازي هما اللذان يفتحان العالم المعاش ما من هنا كانت مكانة الشهيد و الولى لا تضاهيها مكانة أخرى .. و كلتا الشخصيتين تتالان ما تستحقه من احترام و تبجيل في التراث الثقافي و الإسلامي .

إن الدفاع عن الدين و الوطن من أعلى المراتب قدسية و إجلالاً عند الأمة الإسلامية .. من هذا المنطلق يحتم الارتباط بالدولة و مؤسساتها التي توفر لها الحماية و الرعاية ، و التي تجعله يرتبط بها ، و يدافع عنها عند الكوارث و المحن .. فالأرض هي العرض و الدفاع عن الأرض بالروح والدم و المال من أسمى مراتب الأخلاق وهذا ما يخلق في المواطن عزة النفس .. و الوقار و الحيثية و تدفعه إلى حب الخير والكرم و التضحية و احترام حق الغير و الدفاع عن المظلوم ، و مساعدة الضعيف والصغير و الفقير .. و إجلال الكبير و توقير المس .. هذه عن المظلوم ، و مساعدة الضعيف والصغير و الفقير .. و إجلال الكبير و توقير المس .. هذه استحداث مؤسسات الشخصية التي تتمحور حولها العناصر و الأسس الثقافية . و التي تدفعها إلــى استحداث مؤسسات الخير و الصدقات الجارية و التي هي بدورها التجلي المـادي الخصـال والمشفى روح صافية .. و مشاعر سامية .. و ما هذه المجسمات إلا فنون جميلة تُزين جبـين الوطن وتسمو بالمواطنين .. فالروح الذكية هي التي توقف الأوقـان ، والخـان ،

والخيرات .. هذه كلها مفردات الثقافة المحلية التي تجعلنا نلتف حول بعضـــنا الـــبعض عنــد الكوارث و المحن و تعديات الآخر المعتدي .. و العدو المتربص ..

من هنا تنشأ الحاجة إلى الاهتمام بهذه المفردات و صيانتها و ترميمها و إعادة ما تهدم منها .. نحن في أمس الحاجة إلى إعادة الحياة و النماء إلى قصورنا ، وسراياتنا .. لا لكي نجعلها بيوناً للضيافة .. بل قصوراً و متاحف لكل المفردات الثقافية من فنون و كنوز .. ورقائق و تحف ومخطوطات و لوحات خطية و زيتية . كما أتمنى أن نرى سراي عابدين كله متحفاً .. و ينضمم إليه سراي القبة .. و قصر الطاهرة و كل القصور التي تحولت إلى إدارات حكومية و حزبية في كل ربوع الوطن نحن في حاجة إلى أن نعرف ثقافتنا المحلية في المدن الكبرى .. و المحافظات .. كم أتمنى أن تعم المتساحف و المعارض و قصور الثقافية ، وساحات الفنون الشعبية و محاكي القرى و أن يتحول دوار العمدة إلى مشيخل المصر الكبرى .. و أن يكون هنساك ركمن في كل النوادي و مراكر الشباب ، و السساحات اليدوية .. و أن يكون هنساك ركسن في كل النوادي و مراكر الشباب ، و السساحات الشعبية للألعاب والرياضات التراثية . . لمساذا لا نعمم رياضة التحطيب ؟ و مسارح خيسال الظل .. والمداح .. و تمثليات مواسم الحصاد .؟ لماذا لا نعمم رياضة التحطيب ؟ و مسارح خيسال النظل .. والمداح .. و تمثليات مواسم الحصاد .؟ لماذا لا نعم و المعيو يوميان الخير الميراد ...

إن دخل متحف " طوب قابي سراي " في استانبول قد أمن وحدة الملايين من الدولارات اللازمة لإقامة مبان جديدة للضيافة .. و الإدارة .. و لم يسمح طوال التاريخ باستخدامه إلاً في هذا الغرض ؛ ألا و هو عرض و تشهير مفردات الثقافة التركية الإسلامية .. لماذا لا تحول بيوت الزعماء و الشعراء .. و الأدباء وكبار المطربين الذين شكلوا وجدان الأمة إلى متاحف . ؟ كم سعد الناس بمتحف الفنانة الخالدة كوكب الشرق أم كلثوم .. و بتمثال الشهيد المرحوم البطل عبد المنعم رياض .. لماذا لا نبني مقراً ثابتاً لرئيس الجمهورية .. و رئيس الوزراء .. لا يتغير بتغير الرئيس بل يتغير الرئيس و يبقى قصر الرئاسة فهناك "البيت الأبيض "..." و الكرملين "...و المستشارية "... " وداوننج ستريت "هذا هو التحديث .. و المعاصرة .. مع الحفاظ على التراث والأصالة ...

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُرك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ٣٣ )

استمرارية الآثار الثقافية و حمايتها :-

إن مسودة النوتة الموسيقية . . و قصيدة الشعر . . و مخططات الكباري والسدود . . و خطب الزعماء ، و خطاب اتهم . . و مذكر راتهم هي كقطع البرلنته ، و فصوص الملس .. و عقود اللآلئ .. و أساور الذهب و أقراط الفضة و تماثيل البرونز ومسلات الجرانيت .. و معابد الفراعنة، وممياواتهم و الكنيسة المعلقة . . و جامع عمرو بن العاص .. و أحمد بن طولون .. و الأز هر الشريف.. و جامع الظاهر بيبرس .. و حديقة شررة الدور.. و حديقة الأندلس و الأعتاب المبجلة لسيدنا الحسين .. و السيدة زينب .. و السيدة نفيسة .. و السيدة سكينة .. و الأز هر الشريف.. و جامع الظاهر بيبرس .. و حديق شرحرة الدور.. و مديقة الأندلس و الأعتاب المبجلة لسيدنا الحسين .. و السيدة زينب .. و السيدة نفيسة .. و مقياس النيل .. و قلعة صلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و مقياس النيل .. و قلعة صلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و معياس النيل .. و قلعة صلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و معياس النيل .. و قلعة صلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و معياس النيل .. و قلعة معلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و مقياس النيل .. و ألم الشافعي .. و حامع الفتح .. و جامع النور.. و برج القساهرة.. و مقياس النيل .. و قلعة معلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و مقياس النيل .. و قلعة معلاح الدين ، وقلعة قايتباي .. هذه كلها كنوز لا تقل في أهميتها عن و مقياس النيل .. و أبي الهول .. كلها تنادينا.. علينا أن نصونها.. نوقرها .. نبجلها .. نرصد لها .. ثم نأخذ منها ..

إن متاحف تركيا التي كانت قصوراً. . و سرايات .. و قصور شاهات إيران وأبلطرة الصين و اليابان .. و متحف اللوفر.. و المتحف البريطاني .. و متحف الفنون و الهرميت اج .. و المزارات السياحية الثقافية في ايطاليا و الأندلس و اليونان .. كم أدخلت مــن الملايسين لخزائن دولها.. و قدَمت لمواطنيها من مقومات القومية و العزة و الفخار..!

إن الذين أتيحت لهم الفرصة لزيارة دول الغرب و الشرق المتقدمة لابد أنهم قـد رأوا كيف تحولت قصور هم و عماراتهم الجميلة إلى متاحف..و صالات عرض لمقتنياتهم التـي لا تقاس بما لدينا .. و لو أفرغت متاحفهم مما ينتسب إلينا .. لبقي القليل ، و لكنه مبجل و نلار، وموثق ..

إن دول الغرب لم تهتم بالأعمال التاريخية المادية فقط.. بل عالجوا المخطوطات .. ورمموا الوثائق و الأوراق .. و شيدًوا لها المكتبات . و حفظوها في الخزائن ..إن المكتبات في قدسية دور العبادة ؛ لها الرعاية و الصيانة و الترميم والعناية .. أحاطوها بكل صفوف التوقير و التبجيل و القداسة فتحوا أبوابها للآلاف ، بل لملايين الكتب الوافدة .. و تسامحوا مع

كافة العقول التي تبغي التنوير و الاستزادة .. صنَّفوها .. فهرسوها .. رمموها .. جعلوها في متناول الجميع في لمح البصر .. لا تسويف .. و لا أعذار مختلفة .

و الارشيفات .. كنوز العقول .. و زخائر الأمم .. صنفوها هي الأخرى .. احتفظوا بالأصول ، صوروها و جعلوا التناول و التداول لهذه المصورات . فالأصول ميراث الأجيال التالية .. و أحاطوا مبانيها بالحدائق و الميادين الواسعة و الشوارع النظيفة و المنمقة ..

إن الحفاظ على الأثر التاريخي .. أو الكتاب .. أو الوثيقة ليس غاية في حد ذاته .. بل هم احتفظوا به، و حافظوا عليه .. لكي يكون وسيلتهم للتعرف على الإنسان فــي عصــوره الماضية ..فالإنسان هو هدفنا .. و غايتنا .. نتعرف على حياة الجـدود .. لنعـرف أسـرار الإنسان ..كما نُحاول دائماً البحث عن أسرار الكون و الطبيعة .. فإذا كانت البذرة سـليمة .. والظروف ملائمة فلابد أن تخصر الشجرة .. و تُزهر .. ثم تُثمر .. فالحفدة يجب أن يكونوا أكثر قوة ، و تقدماً من الآباء .. و لن يتم ذلك إلاً إذا عرفنا كيف كان الأجـداد يفكـرون .. يجربون .. كيف بنوا المعابد .. و حنطوا الأجساد و اخترعوا الورق . هذه ليست جمـادات مينية .. أشياء بلا معنى .. بل هي أجزاء مكملة لبني البشر .. لو عرفنا أسرارها فلن نفـرط فيها .. لن نبيعها بأطنان الذهب .. لن ندعها تتفرق .. أو تتغرب .. بل نضعها في حدقة العين

إن الأمم التي لا تُبجل تراثها .. أو توقر تاريخها .. و التي ينظر إنسانها إلى تراثمه المعماري ، و أعماله التاريخية على أنها " موضة " قديمة قد عفا عليها الزمن ، و أنها ليست سوى أشياء [ كهنة ] يجب التخلص منها ، أو التفريط فيها ، أو بيعها بأبخس الأثمان.. هـي أمم قاصرة .. تحكم على نفسها بالزوال أو الذوبان.. إن الأمم الشرقية التي تنظر بهذه النظرة إلى تاريخها .. ووثائقها التاريخية .. قد فرطت في بعض من وثائقها .. و تماثيلها و تحفها الفنية – التي لا تدرك قيمتها – بثمن بخس .. بل قدمتها كهدايا في كثير من الأحيان .

إن الشاهد على ذلك ما تحتويه الميادين ، و المتاحف . و المكتبات من آلاف القطع الفنية .. و ملايين الكتب و المخطوطات و النفائس .. و عشرات المسلات والتماثيل الشرقية البديعة .. إن هذه القطع و النفائس إن لم يعد في الإمكان إعادتها .. فعلى الأقل نُعرَف الأجيال بها .. و نخلق نحوها شعوراً.. و حنيناً تاريخياً . يجب أن تكون لنا نظرتسا ،و فلسفتتا التاريخية التي تمنح النفائس قيمتها و تربط الأجيال بها .. ليس المطلوب أن نتفر ج على

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُرْك رَ حَصَّارتَهم الْقَدِيمَة ( ٣٥ )

الأهرامات ، أو المعابد، أو الشواهق المعمارية فقط .. بل المطلوب أن نعرف أيضاً الفلســــفة التي تكمُن خلف هذه المعابد و الشواهق..

إن هذه الآثار التاريخية ، و النفائس الفنية ، و الوثائق الاجتماعية تحمل قيماً عالية بالنسبة لهؤلاء الذين يعلمون أهميتها ، و المعاني التي تحملها من وجهة نظر حياة الإنسان التاريخية ، إذا كنًا نود أن نحفظها ، فيجب علينا أن نقص على أجيالنا الصاعدة معنى التاريخية و أهميته . . و إن كان مثل هذا الشعور لا يتكون بقص و حكاية الوقائع التاريخية فقط ، بل كذلك لابد من التركيز على العلاقات التي تربط بين التاريخ و الإنسانية .. و بين التاريخ و الأمة .

إن الغرب قد كوَّن لنفسه عدة أطروحات فلسفية للتاريخ متمثلة في النماذج العديدة المنبثقة عن طرز نظرتهم لهذا التاريخ.. وللأسف لم يبدأ لدينا مثل هذا الاتجاه الفلسفي . . وقد ترتب على ذلك ، أنه بالسرغم من أننا نعيش في بلد يمتلك أغنى و أثرى ما يمتلكه العالم من مفردات التاريخ ، فإنه لم يتولد لدينا بعد الرغبة الملحة في الاهتمام بالقيم و المعاني التسي يحملها هذا التاريخ.

إذا كان من كل ذلك قـد اتضح لديـنا مدى التداخــل أو التبــاعد بـين الثقافـة والحضارة ، فمن الجدير أن نُشير إلى بعض من الكلمات التي يمكن أن تتعلق بها من قريـب أو من بعيد .. فمثلاً ؟

ما الفرق بين الوطن "و "الأمة "و" وطني و" قومي" و" الوطنية " و " القومية " فهناك تداخل في المعني .. و خاصة عند الحديث عن الثقافة القومية . فمعنى كلمة " قومي " أوسع وأشمل من كلمة " وطني " . فالوطن هو الأرض التي تعيش فوق تر ابها الأمة ؛ فالوطن العربي ، هو الأرض التي تعيش عليها الأمة العربية .. إن الوطن هو منبع الحياة بكل ما تحمله هذه الكلمة من معاني ؛ فما نأكله .. و ما نشر به .. و ما نابسه .. وحتى الهواء الذي نتنفسه هو منبعه. فبيتنا .. و حقلنا .. و حدائقنا.. و بساتيننا.. و مدارسانا.. و مصانعنا.. و ملاعبنا و مرتع طفولتنا .. و نمو و تر عرع الشباب فينا .. هذه كلها لبنات في بناء الوطن ، و الوطن هو ذاته كل هذه اللبنات .

إن الوطن بترابه .. و رماله .. و مائه .. و هوائه .. بزرعه .. و ضرعه .. و نمائه .. بقراه .. و مدنه .. بشتائه و صيفه و ربيعه . . بزهوره . . و براعمه . . و أطفاله ، قـد كوَّن في داخلنا و أعماقنا منذ الطفولة روابط خفية .. حتى أنه يُصعب فصلها عنًا أو فصلنا عنه .. و بمعنى آخر .. الوطن هو الذي كوُننا .. خلق شخصيتنا .. و نحن بدورنا . بفكرنا . و جدنا . . و عرقنا . . و قـوة الإبداع و الكد فينا . . و بالمشاعر المتأججة فـي داخلنا نضيف إليه في كل يوم ، بل يمكن أن يكون في كل لحظة ما يجعله يسعد بنا .. إن مكانـة الفرد ، الذي هو عبارة عن قطرة في بحر الوطن ، و نشاطه و كده .. إذا لـم يُـر بـالعين و تباشير الربيع زهرة.

إذا .. عندما نقول "وطني " فنعني الصفات الخاصة بالوطن ، و عندما نقول "قومي " فنعني الصفات و الخصائص الخاصة بالقوم .. بالأمة .. بالفرد الخلاق المبدع .. ؛ و لهذا فالأمة تتقدم بلغتها .. ودينها .. و ثقافتها .. و مدنيتها .. فالعرب قبل أن يهاجروا إلى مصر .. و الترك قبل أن يصلوا إلى الأناضول .. كانوا أقواماً .. كانوا أمماً .. فالعرب قد حملوا ثقافتهم .. و حضارتهم إلى مصر .. و الترك بعد أن استوطنوا الأناضول حملوا إليه ثقافتهم وحضارتهم السابقة .. و كلاهما .. أي العرب و الترك حافظوا على الثقافية و الحسارة الخاصة بالبلدان الجديدة التي استقروا فيها و استوطنوها ..و مع تغيَّر الزمان و المكان .. فمما لاشك فيه أن الثقافة و الحضارة الجديدة ، تختلف عن الثقافة و الحضارة ، و إن كانت استمراراً لها في بعض من وجوهها ..

و لكن عندما نقول "قومي " فإننا نقصد الصفات ، و القيم و الآثار التي تكونت قبل المجيء إلى هذه الديار و بعده . . ف " الطيبة " و صف "قومي " مصري " و الشجاعة " و صف قومي تركي .. فهذه صفات أو أوصاف يشترك فيها كل الأفراد الذين يعيشون فسوق نفس التراب ، و يتنفسون نفس الهواء .. و يعيشون نفس المحيط الجغرافي و الاجتمساعي .. فالطيبة صفة مشتركة بين كل المصريين ، و البطولة صفة مشتركة بين كل الجنس التركي .. و رغم استيعاب المصريين للثقافة العربية فإنهم لم ينسلخوا عن طباعهم السابقة ..

فالمشتركون في الصفات المادية ، و المعنوية يمكن أن نطلق علي هذه الصفات صفات " الوطن " .. و يشترك كل المواطنين في هذه السمات أو الصفات الوطنية لأنهم

إطْلاَلَهُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة

يعيشون على نفس الأرض ، و يتنفسون نفس الهواء .. و يشربون من نفس الماء .. و يتغذون على نفس الزرع و الضرع الذي ينمو فيه و يتطور تحت هواء و شمس نفس الوطن .. فالذين يعيشون في نفس الوطن هم جميعاً كركاب نفس السفينة تهزهم الأمواج جميعاً.. و تصادفهم جميعاً نفس المخاطر ..فتتولد بينهم الصداقة .. و يتم بينهم التعاضد و التعاون .. حتى و إن اختلفت فيما بينهم اللغة ..أو الدين .. أو اللون .. أو العادات و الأعراف.

( rv )

إننا إن كنا في حاجة إلى المهندس ليعلمنا الهندسة .. و الطبيب ليداوي مرضانا والبناء و النجار . . و الحداد . . فإننا بنفس القدر في أمس الحاجة إلى الفيلسوف والأديـب و مَـن يُلقننا التاريخ .. إن قيم الثقافة القومية التي تنساب إلى أعماقنا دون وعي أو قصد منًا كالهواء الذي نتنفسه من البيئة الجغرافية ، و الاجتماعية والعائلية .. أصبحت موضوعات تعالج فـي المدارس . . و يفكر فيها في شتى المحافل التربوية والتعليمية .. و الذين يقومون بهذا الدور هم أرباب الفلسفة ، و الأدب ، و التاريخ ومدرسو هذه المواد.

إن معنى كلمة "الشعور القومى " في غاية الوضوح .. إنها تعبر عـن تصـرف ذي شعور تجاه الوجود و القيم القومية ..إن الأمي .. أو رجل الشارع يستشـعر القـيم التقافيـة ويستشفها من المحيط الاجتماعي الذي يعيشه ، و اللغة التي يعيش بين حناياها.. و لكنه هنـا يُشبه الغرس .. أو النبت الذي يتغذى على التربة ، و الماء والهواء ،و الشـمس .. لا بـد أن هذه حادثة مهمة .. و لكن التفكير أو الشعور هو الذي يُبيَّن مدى قيمة أو عدم قيمة الأشياء .

إن كل طور يتخذه بنو الإنسان تجاه الحياة .. لا بد و أنه يعتمد على عقيدة وإيمان ما .. هذه العقيدة يُعبر عنها .. كما هو مشاهد في الأساطير و الحواديت والأعراف و العسادات بشكل مشخَّص ، ليس بشكل مجرد ، و الفلسفة هي التي تسمو به إلى مستوى الفكر محولة إياه من التجريد إلى التشخيص .. إنها عملية تُشبه التعبير عن حكمة أو مثل يحمل المجاز بكلمات واضحة و مختارة .. فعندما نقول : تفسد السمكة من رأسها أولاً .. أو .. " من أجل الـورد يُسقي العُلَيق " أو " تنحني الشجرة و هي طرية .. " فهذا يعني أن الفساد يبدأ من أعلى .. وأن الإنسان في الصغر يمكن تشكيله و تكوينه .. و هذا المثل يحمل نظرية تربوية مهمة ألا و هي الاهتمام بالنشء أي بمدارس الحضانة قبل المرحلة الثانوية و الجامعية .

إن الدور المنوط بالفيلسوف .. هو التأسيس و التقييم معتمداً على التفكير العلمي حتى و لو عبرً عنه بالأساطير، و الحواديت ، و المُتُلِ المجاز الشعبي .. فأفلاطون أكبر فلاسفة العالم قد وصل إلى أفكار مازالت تحمل قيماً رفيعة حتى اليوم ، و كان منطلقــه فيهــا هــي الحكايات الشعبية ، و المجاز و الاستعارة .

فكما أن للمصريين أساطيرهم ، وملامحهم ، و حكاياتهم و عاداتهم .. وأعرافهم ، فإن للأتراك كذلك هذا النتاج المتنوع .. و كسَف الفلسفة التي فيه ، وكيفية النظر إلى العالم مــن خلال هذا التراث أمر يقع على عاتق الفلاسفة ..

أما دور التاريخ و الأدب في حياة أي أمة من الأمم ، فلا مراء فيه .. فالتاريخ يعتمد على الظروف و الأسباب التي تتولد عنها الوقائع و الأحداث ، وما يترتب على ذلك من نتائج و أحداث أُخَر .. و على مدرس التاريخ الذي يشرح هذه الأحداث بشكل علممي للشمباب أن يؤجج فيهم الشعور القومي الذي يمكن استخلاصه من روح هذه الأحداث .

ليس معنى هذا أن " درس التاريخ " يجب أن يكون قصائد فخر قومية.. فكلمة شعور نقصد بها هنا " العلم و المعرفة " و ليس " المدح و الفخر ".. فهناك في التاريخ أحداث فيها أتراح ، و أخرى فيها أفراح .. و أحداث يجب أن تتنقد و تُنقد .. وأخرى يجب أن يُشاد بها ، و تُستخرج منها العبر .. و على مدرس التاريخ أن يذكر كل ذلك لطلابه ، و أن يُبسين الأسباب .. و يستخرج النتائج .. فتحويل درس التاريخ إلى مجرد درس مدح ، و افتخار يتنافى مع " الشعور القومي " الذي يعبر عن اليقظة ، كما يتتافى بنفس الدرجة مع العلم .. والتفكير العلمي .

إن أطفال أي أمة و شبابها يجب أن يعرفوا ويتعلموا تاريخ أمتهم بكل جوانبه.. و إن أمكن بكل تفرعاته .. فبهذا الشكل فقط .. وبهذه المعرفة يمكن أن نمنحهم الشعور القومي .. و هذه المعارف مما لا شك فيه سوف تؤثر على تصرفاتهم ..

أما تلقين المشاعر و الأحاسيس فليس دور الفلسفة و التاريخ ، بل هذا الدور منوط بالأدب و بمدرسي الأدب .. إن الأعمال الأدبية ، على العموم تُعبر عسن مشاعر الإنسان وهمومه ، أي عما يحب أو يكره .. عن خياله و نزعاته بأسلوب جميل ، وبطرز مؤثرة .. أن أشعار عنترة .. و امرئ القيس .. و النابغة .. و أبي نواس .. والبحتسري و من قسبلهم المعلقات .. و من بعدهم العذريات و شعر العرفان و السير .. كلها تعبسر عسن البطولة

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة

والجسارة ، و الحكمة .. و النظرة إلى العالم . و لدى الترك فإن ملحمة أو غوز قاغان .. تُعبر عن شجاعة جد الترك أو غوز قاغان و جسارته ، ونظرته إلى حكم العالم .. بعده جاء يونس أمره ( ١٣٢١/٢٠ م ) فعبر في أشعاره عن إنسانية متدفقة . ثم كانت أشعار فضولي ( ١٤٩٥ – ١٥٥١ م ) و باقي ( ١٥٢٦ – ١٦٠٠ م ) و نامق كمال ( ١٨٤٠ – ١٨٨٨ م ويحي كمال ( ١٨٨٤ – ١٩٥٨ م ) و جاهد صدقي و أورخان سيغى .. و ناظم حكمت ( ١٩٠١ – ١٩٦٣ م ) و نجيب فاضل ( ١٩٠٥ – ١٩٨٢ م )و سزائي قره قوج ( ١٩٣٢م- ....) و غيرهم من الشعراء و الأدباء الذين عكست أشعارهم ؛ الفكر التركي و خيالاته .. فمما لا شك فيه أنها أثرت الشخصية التركية .. و أنقذتها من الوحدة الضيقة التي كان ما

( 11 )

و يصر علماء التربية على أن الأعمال الأدبية و الفنية لما كانت تخاطب المشاعر والأحاسيس و الأخيلة فإن دورها في التربية القومية أكثر تأثيراً من التاريخ و الفلسفة .. فالإنسان في أمس الحاجة إلى المشاعر و الأخيلة عند إجراء العملية التعليمية .. و يتحقق هذا بالأعمال الأدبية و الإبداعات الفنية . فالمسيطر على خيال ومشاعر الأجيال الجديدة و الشابة يمكن أن يدفع بهم إلى الموت أو يزج بهم إلى أتون الحرب وهم نشاوى . فالحس و الخيال يلعب دوراً أكثر قوة و فاعلية من العقل في التحركات الاجتماعية .. و من هنا ، فإن الأمسم المتقدمة تُعطي قيمة عالمية لآدابها و فنونها القومية . كما أن الفنون و الآداب تمنح أصحابها من القيم الرفيعة ما تنحني أمامها الجباه ،

إن عالمنا العربي .. و الإسلامي يتعرض منذ بدايات القرن العشرين إلى حرب ثقافية شعواء .. و قد ازدادت ضراوتها في السنوات الأخيرة .. و تتوعيت أساليبها .. و فنونها لدرجة أننا أصبحنا نحن الذين ندعو الأعداء بمحض إرادتنا لكي يأتوا إلينا ، و يقضوا على قيمنا القومية بأيدينا نحن ..و ها نحن قد سلَّمنا إليهم مقاليد الأمور – تقريباً – في كمل مؤسساتنا..

الآن في مصر .. كما هو الحال في تركيا .. كل المدارس و السينمات .. والمسارح .. و الإذاعات .. و التلفاز و القنوات تتسابق في نقل الآخر بثقافاته إلينا .. و إدخاله حتى في غرف نومنا ..اين أجيالنا الحالية تعرف عن أمريكا، و فرنسا ، وإنجلترا ، و ألمانيا أكثر مصا

تعرف عن السودان أو المغرب .. و لا نقول عن أندونسيا .. أو ماليزيا أو جـزر القمر أو الصومال أو نيجيريا وتنزانيا .. إن شبابنا قد تربى منذ حكم محمد على باشا في مصر ، والتنظيمات و الآتاتوركية على " الموديل الأوربي " .. و الآن على " الحلم الأمريكي " فبلادنا قد اكتظت بالمدارس التي تعلم اللغات الأوربية منذ الحضانة و حتى نهاية التعليم الثانوي .. بل الأفضلية الآن للجامعات .. و الأكاديميات الأجنبية . و أصبحت لغة التعامل فـي الدعايـة والتجارة .. و الإعلام .. و السيطرة البنكية و الاقتصادية لغير العربية .. لقد نسّينا .. أو تناسينا .. أو نُسيَّنا لغاتنا .. و ثقافتنا .. و حتى مسمياتنا .. و أسماء الثقافات الأخرى بـدأت لذا حتى الماذار المتحدي الماذي المناه .. و الاقتصادية لغير العربية .. لقد نسّينا .. أو للجارة .. و الإعلام .. و ثقافتنا .. و حتى مسمياتنا .. و أسماء الثقافات الأخرى بـدأت تراحمنا .. بل تقطع الطريق علينا.. و تسلبنا أعز ما نملك . و لكن .. إن المتصدي الحقيقى لهذا التأثير الأجنبي الطاغي .. هم الطبقات الشعبية مبدعة الثقافة القومية .. والموادي ..

إن وسائل الغزو الثقافي ، فكما هي علينا .. وضدنا الآن .. يمكن أن تكون أدوات وأسلحة في أيدينا .. و نحن نُعيد إحياء و تقييم و تقويم تراثنا الثقافي القومي ، يجب أن تكون " الوسائط " فاعلم .. فالمهام المنوطة بها كبيرة و خطيرة .. و أهمية هذه الوسائط و الوسائل لا تكمن فيها في حد ذاتها .. إنما تكمن في العقول و الأيدي التي تستخدمها .. و البرامج التي تُعد لها .. و الآثار و الأعمال التي تُختار لنشرها .. فالأيدي إذا ما عرفت طريقها .. والعقول إذا ما أدركت خطورة مهامها .. تتحول نفس الوسائل ، و الوسائط في الأيدي التي تعرف ماذا تفعل ، و ماذا ستفعل إلى وسائط طيَّعة في إعادة الوعي ، و البحث عن الثقافة القومية .

على الرغم من أن فكرة العولمة .. و الصراع الثقافي المحتدم قد جعلت الوضع أكثر فداحة .. و الصورة أكثر تعتيماً .. فإننا لا يمكن أن نفقد الثقه أو نعدم الإيمان في أنه ليس من السهل القضاء على ثقافة أمة من الأمم .. فالثقافة مثلها مثل البذرة تماماً.. إذا ما كانت الظروف مواتية .. و الأيدي التي ترعاها أمينة وواعية .. فلابد أن تنبت الشجرة .. و تورق الأوراق .. و تتفتح الأزهار .. و تنضج الثمار .. فالكنوز المصرية الفرعونية التسي ظلت آلاف السنين غائبة في غياهب الجب .. ومدفونة في ظلمات باطن الأرض ما إن تولتها أيدي مدربة حتى طافت أرجاء الأرض و جاءتها ملايين الأفواج .. و ضخت من أجلها مليارات الدولارات.. ليس هذا فحسب .. بل يجب علينا نحن أولاً أن نحيطها بالتبجيل .. و نشسملها بالرعاية . ونجعلها نماذج تُحتذى .. فبدلاً من ناطحات السحاب .. و الفيمية .. و واجهات

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٤١ )

الزجاج .. فلماذا لا تكون عماراتنا هرمية .. أو إسلامية ؟.. و أن تكون رغـم المسـتحدثات متوائمة مع ظروفنا البيئية .. و المناخية .. و مستوحاه من تراثنا..

إننا لكي نجعل وسائل الاتصال ، ووسائط النشر و الإعلام في خدمة ثقافتنا القومية لا بد أن ننمي معارف القائمين عليها بمنابع و مفردات الثقافة القومية و نكسبهم المهارات اللازمة ، و الطرق الكفيلة لنشرها بين الشعب .. إن الذين لا يحبون الثقافة القومية .. و لا يُعجبون بها .. و لا يتحمسون لها .. و لا ينفعلون .. أو يتفاعلون معها و لا يعرفون طرق الاستفادة بها .. لا يمكن أن ينشروها ، أو يقدّموها إلى الشعب بالشكل المأمول .. و ربما حتى لا يسعون إلى تقديمها على الإطلاق ..

إن المهام الرئيسة المطلوبة من الذين يودون نشر الثقافة القومية ، لا بد أن تبدأ بالكشف عن منابع التذوق ، و الاستمتاع بالثقافة القومية .. و التقاط الخيط الرفيع في أرواحهم ، ووضعه على أول الطريق .. إن قصيدة . أو أغنية .. أو مدوّال .. أو قصة أو رواية واحدة .. أو تمثال فريد يكفي لالتقاط هذا الخيط .. ثم يتلو ذلك الانكشاف الكلي لمنابع الإبداع .. فمثلاً .. إذا كان باب الجامع يوقظ فيك تأثير الجمال .. فيمكنك الولوج من الباب إلى الكمال.. لأن الشيء لا يمكن أن يعُبَّر عن نفسه بنفسه .. فباب الجامع يوجب الإيمان بالجامع ، و معماري الجامع .. و عمَّال الجامع ، ومجتمع الجامع .. و الإيمان .. و الإيمان بالثر ..

إن العاملين في المؤسسات الإعلامية إذا ما أعطوا الثقافة القومية ما تستحقه من تقدير .. فيمكنهم أن يجدوا فيها ما لا يُحصى أو يعد مما يمكن تقديمه إلى الشعب والتعريف بــه بوسائطهم .. فالحب يُعلمهم أيضاً الطرق التي يستطيعون بها أن يحببوا الآخرين فيما يحبونه . ما هي الوظائف المنوطة بالفرد و الدولة في تطوير الثقافة ؟

إذا ما ذكرت الأمة .. فليس المقصود هو تجمع بشري لا محتوى له .. بــل نقصـــد التجمع البشري الغفير .. الدائم المبدع ، الخلاق الذي يمتلك لنفسه نمط معيشة .. و حياة .. و الذي اكتسب على مر التاريخ شخصية ناضجة و معطاءة .. له لغته وشــعره و فنونـــه .. و موسيقاه .. و تماثيله .. و أشغاله اليدوية .. و أعرافه .. ومراسيمه .. ورسومه .. أما الدولة

فهي جميع المؤسسات التي شيَّدتها الأمة من أجل الحفاظ علم وجودهما .. و إعاشمةها .. وتطويرها ..

إن أول ما يتبادر إلى الذهن عند ذكر الدولة و يأتي في المقدمة .. هو الجيش الـذي تكوَّن بهدف حماية الأمة من العدو الخارجي .. و التشكيلات الأمنية التي تؤمن النظام الداخلى و الهيئات القضائية و العدلية التي تحسم المشاكل القانونية والقضائية بـين المـواطنين .. والمؤسسات التي تربي الجيل الجديد و تعلمه.. و تنظم أمور النقـل و التجارة و الصحة والمعارف التي تقدم التنوير للشعب .. ثم تأتي المؤسسات التشريعية التي تعلو الجميع ، والتي تسعى لكي تجعل جميع هذه التشكيلات تعمل من أجل صالح الأمة و نفعها .. و تمثل إرادة الأمة في أجلي معانيها..

و في هذه المؤسسات يسعى المئات .. بل الآلاف .. و مئات الآلاف من البشر لكــي يحققوا و ينفذوا الأعمال الموكولة إليهم في ساعات عمل محددة و في أماكن معينــة ووفقـــاً للقوانين و اللوائح المنظمة لدواليب العمل ..

إن الروح القومية .. و الشعور القومي المسيطر على كل هذه المؤسسات هـو الـذي يؤمن حيوية الأمة .. و يوفر نشاطها .. إن هذه الروح القومية .. و ذلك الشعور القومي ينتقل من فرد إلي آخر ، و من جيل إلى جيل عبر الأعمال الثقافية.

إن كل فرد يعمل في إحدى مؤسسات دولته .. و داخل نطاق أمته يجب أن يدرك أن عمله هذا الذي يدين له بوجوده المادي و المعنوي قد أضاف لذاته شيئاً ما .. فكيفما لا يمكن الفصل بين البحر و موجاته .. فيجب كذلك عدم التفكير في الفصل بين الأمة و الأفراد والمؤسسات المنبثقة عنها.. فكل فرد هو نقطة داخل محيط الأمة.

إن الدولة يجب أن تمنح الشعور القومي لكل المؤسسات التي توفر بقاءها وتضمن استمرارها، و كذا للأفراد الذين يعملون بها .. و هي التي يجب أن تقص عليهم معنى وجودهم .. فإن الفرد الذي يعمل بإحدى المؤسسات إذا أدرك أنه يخدم أمته بالعمل الذي يؤديه ، فإنه بذلك يمنح وظيفته بعداً مقدساً.

إن أهم مؤسسات الدولة من الناحية الثقافية ، هي مؤسسة "وزارة التربية والتعليم .. مؤسسة الثقافة "وزارة " و مؤسسة الإذاعة و التلفاز .. يجب على الدولة أن تعض على هذه المؤسسات بالنواجذ .. لأن الثقافة القومية تخرج من هذه المؤسسات إلى كافة طبقات المجتمع

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُّرك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٠ )

.. و هي التي تؤمن جمع و حفظ ، و توزيع ونشر و إذاعة كل العناصر المتعلقة بالثقافة القومية .. إنها تُشبه السنتر الات والمحولات الكهربائية الفخمة و التي توزع القوة و الحركة الكهربائية على آلاف القرى و المدن و المزارع و المصانع .. فكتاب يوزع من قبل وزارة التربة و التعليم ، فكما أنه يمكن أن يُفسد مئات الآلاف من العقول ، فيمكنه أن يلقن تلك العقول الأفكار و المعارف الجيدة .. ومن هنا تلزم الدقة المتناهية فسى اختيار النماذج والنصوص التي تنشر و يعاد نشرها العديد من المرات ...

في الواقع ... إن كل شيء يبدأ عند الفرد المبدع للقيم .. و هو الذي يُكثر وينمي القيم التي أبدعتها مؤسسات الدولة : ينشرها بين الجميع ، و هو الذي يمنحها صـــلابة الخرســانة المتبنة .. إن نمو ذجاً جميلاً لدائرة حكومية أو لمدرسة .. أو لمكتبة إذا ما تكرر فـي مئات المحافظات ، و المراكز و كبرى القرى فإنه يُكسب هذه البلاد وجهاً جمـ يلاً خاصـ بهـ .. إن الشخصيات الخلاقة التي تُبدع نماذج انفكر و الإحساس و الحياة ، يمكنهم أن يمنحسوا شكلاً معيناً لحياة الملايين من رجال الأعمال ، و الفكر و الفنون . إن شخصيات مبدعة معينة هي التي اكتشفت السيارة .. و الراديو.. و الطيارة .. و لمبة الكهرباء .. و ما أن انتشرت هذه المكتشفات ، و انتقلت إلى ربوع المعمورة ، حتى تغيرت طرق التفكير .. و نمط الحياة ومشاعر الناس .. و لهذا .. فإن على من يعمل أو يهتم بالثقافة القومية أن يجعل من كل ما يحبه ، أو يكتشفه أو يبدعه .. مفيداً لبني البشر عامة بقدر فائدته لأمته خاصبة .. فخير كم خيركم للناس .. و من هنا تتغوق معض الثقافات و تتحول من ثقافة محليَّة إلى حضارة عالمية تتخطى الحدود و تعمل على سعادة البشرية جمعاء .. و لا شك أن لهذه الثقافات دوراتها .. كما هو الحال للحضارات .. فلكل دُوْرَة ومَرْحَلَة .. تسود فيها ثم تعتريها بعسض وسائل الضعف فيخبو لمعانها .. و تنكس راياتها .. مفسحة المجال لحضارات .. أو ثقافات أخرى تطبيقاً للقاعدة الحضارية التي تقول " ما طار طير و ارتفع إلاً كما طار وقع .. " فهيا بنا لنحلق مع طائر الحضارة التركية و نرى كم قدمت للغرب و للعالم من مفردات ثقافية و حضارية .. و كم كانت مشاركة الترك قبيل الإسلام في بناء صرح الحضارة العالمية ؟

- المبحث الأول أتراك ما قبل الإسلام ودولهم
  - - ۲ \* الآوار
    - ٣- \* الگوك تورك
    - ٤- \* الأويغــــور
  - ٥- \* الترك البلغ....ار
    - ٦- \* القــــارلــــوق
      - ٧- \* خاقانية الكيمك
      - ۸- \* البچنـــــك
  - ٩- \* القومانيين / القبچاقيين

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتُهم الْقَدِيمَة ( ٤٥ )

# المبدث الأول ﴾

# أتراك ما قبل الإسلام ودولهم

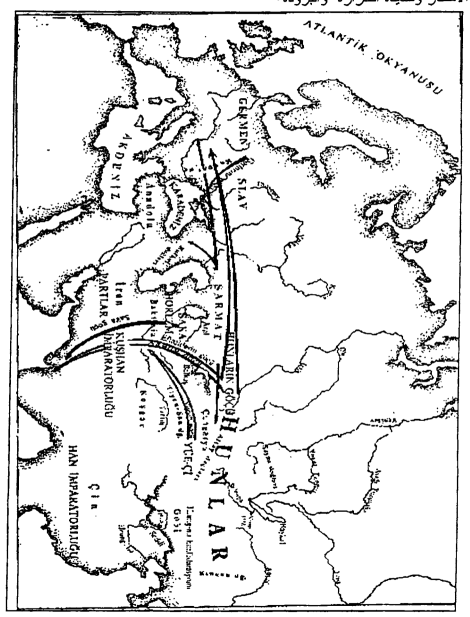
الاسم :

لم يُطلق اسم "الترك" Türk في العصور الأولى على مجتمع معين أو بعينه ، بل يُستخدم كمصطلح سياسي للتدليل على المنتسبين للمكان .وأول ما نُصادف هذا الاسم كان تعبيراً عن دولة الـ " كوك تورك" (Gök Türk ،ثم أصبح اسماً مشتركاً لكل التجمعات البشرية التي في هذا النطاق . ومع مرور الزمن أصبح اسماً مشتركاً لكل التجمعات المنحدرة من صلب وسلالة الترك .

تطلق المصادر المختلفة معاني مختلفة لكلمة "تسرك". فبعضها يعطيها معنى "التكامل".والمؤرخون بصفة عامة يقبلوها على أنها مرادف للقوة والمتانة .وبعض المصادر الأخرى توضح أن هذه الكلمة تعتبر "لقباً" لمن ينحدر من سلالة الخاقانات ثم صارت تُطلق على الأقوام الذين يشتركون في الموقع الجغرافي و المنشأ العرقي . الأتسراك مسن الأقسوام الطورانية ذات العرق الأبيض .

تمتد المساحة الجغر افية التي ظهر عليها الأتراك في التاريخ من الحواف الشمالية والغربية لسلسة جبال طائرى دغلرى Tanrı Dağları والممتدة نحو بحيرة الآرال Aral إلى أو اسط آسيا الشاسعة . هذه المنطقة هي الموطن الأول للترك . ويعرفها الــبعض الآخـر على أنها المنطقة الممتدة من بحيرة الآرال حتى سلاسل جبال آلتاى Altay وجبال طـائرى وتشمل ضمن ما تشمل بحيرة [ بالقاش ] Balkaş هذه المنطقة لا تطل على أى بحار مفتوحة ؛ بل هى منطقة بها مناطق ترتفع عن سطح البحر جداً..ووديان تتخفض عن سطح البحر جداً ، فارتفاع جبال "طائرى" ٧,٣٠٠ متر أ فى الجنوب..ويقل هذا الانحــدار كلمـا اتجهنا نحـو الغرب.يصب نهري جيحون وسيحون فى بحيرة الآرال.وفى الشمال نجد نهـر رتــش Irtiş وفروعه.أما نهرى ينيسى Yenisey وسلنغوز Selengöz فيصبا في "بايقال" Baykal وينبع

نهر طاريم "Tarım من جبال قراقوروم Karakurum . هذه المساحة الجغرافية الشاسعة بالرغم من أننا نرى بها أنواعاً مختلفة من الأقاليم المناخية فإن الصفة العامة المميزة لمها أنها قليلة الأمطار وشديدة الحرارة والبرودة.



خريطة توضح توزيع الأقوام التركية و هجراتهم www.j4know.com

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة الثَرْك وَ حَضّارتَهم الْقَدِيمَة ( ٧ )

أول ظهور الترك :

تُرجع كل المصادر المعتمدة على الحفريات الأثرية تاريخ ظهور الترك على مسرح التاريخ إلى خمسة آلاف أو أربعة آلاف سنة قبل الميلاد ولكن هذه الاكتشافات الأثرية لا يمكن أن تكون كافية لتكوين موقف معين تجاه تطور الوضع السياسي والثقافي في المنطقة . وإن كانت السجلات الصينية تتحدث بصر احة عن حكام مناطق الإستيب أى" البوزقير" اعتباراً من عام ١٧٦٦ق . م . وإن كانت هذه المصادر الصينية قد قبلتهم على أنها دول تركية فإنها لـم تقدم عنهم معلومات وافية . إن أول تشكيل سياسي تركي معروف هو دولة" صاقا التي ظهرت في القرن الثامن قبل الميلاد وكان مركزها في وسط جبال طانري" و امتدت حدودها من الصين أعوام ٢٥٢- ٢٣ ق . م ومتعلق بدولة الصاقيين .. فقد كانت هذه الكتل البشرية لديها قابلية أعوام ٢٥٢- ٢٣ ق . م ومتعلق بدولة الصاقيين .. فقد كانت هذه الكتل البشرية لديها قابلية والأقوام المنتشرة في هذه المساحة المناهي من فرض سيطرتها وسطوتها على القبائل القبائلية

إن حاكم <u>الصاقا</u> الذي يُطلق عليه الإيرانيون "آفرسياب" ما هــو إلاً [ آلــب \_ أر \_ تونجا ] Alp-Er-Tunga الذي أدار حروباً كبيرة مع حكام إيران في العصــر الأخــامينى ..وعاش عصوراً طويلة في ذاكرة الأتراك بملاحمه البطولية الكبيرة .

ثم فيما بعد اضطر هؤلاء الــــ صاقا "إلى الانتشار في أطراف آسيا وأوروبــا تحــت ضغط الـــــ <u>هون "</u>.. وحافظوا على وجودهم كعنصر مؤثر فيما بين أقوام الإسكيت.

\_ون

تمثال صبغير من الفخار لمحارب من الهون يعود إلى

القرن الثاني بعد الميلاد و تم العثور عليه فيما بين الحفريات التي تعت في شمال الصين

كانت آسيا الوسطى مسرحاً للعديد من الحركات الثقافية طوال قرون عديدة قد شهدت إزاحة الستار عن الغموض الذي شمل حياة الهون فيما بين القرنين : السابع والثامن قبل الميلاد كما شهدت هذه الساحة تشكيل أول إمبراطورية تركية وتوسعاتها الكبيرة و سيطرتها على كتل بشربة عديدة •

– ال\_\_\_\_ا

إن أول من تحدث التركية هم هؤلاء القوم الذين يُطلق عليهم المؤرخون الغربيون " هون " Hun بينما يطلق عليهم الصينيون

[ هيونج – نو ] . و ترجع بعض المراجع تاريخ الهون أو آل [ هيونج -نو] إلى ما قبل القرن الثاني

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيَة ( ٤٩ )

و أن موطنهم الأول كان ممتداً فيما بين مغولستان الحالية و جبال ألتاى . وهناك معلومات مفصلة عنهم منذ القرن الثامن قبل الميلاد . و أنهم قد وصلوا حتى نهر [هوانج – هو ] فــي أعماق الصين و كان الصينيون يطلقون على حكامهم [ طان خو ] Tan hu و لمـا كـان هؤلاء الحكام لهم مكانة دينية عالية فقد كان الشـعب يلقـبهم بـابن السـماء Hengrikut Oöğünoğlu ابن السماء = ابن الإله .

و مجتمع الهون قد تشكل على أساس نظام أرستقر اطى معتمد على الترك ؛ في نطاق هذا النظام الأرستقراطي التابع للخاقان ، كانت العناصر المهمة في أيدي الأمراء المنتسبين للعائلة Teginler الحكام ، و إلى الذوات أو البكوات Beyler و أصحاب المراكز العسكرية الهامة و هم بدور هم لم يخرجوا عن العائلات التركية الأصلية . وكان قواد الجيش المكون من أربعة و عشرين تومانا (\*) و الذي كان في حالة استعداد للحرب دائماً – من المنتسبين للعائلة الحاكمة . و كان هذا المنصب يتوارثه السلف عن الخلف . و كان بين المجتمعات التي تكون دولة الهون فوارق طبقية واضحة . وتوضح المصادر الصينية أن بعض الجماعات المنتسبة إلى الهون كانت تشكل طبقة مميزة بين الألتائين . و ما دونهم هم الذين كانوا يمثلون الطبقة الدنيا في المجتمع . وهذا يوضح أن العبودية عند الأتراك الهون كانت جماعية ، أو طائفية بدلا من العبودية الفردية . إن مجتمع الهون كان قد تشكل على أساس مجموعات حربية محترفة أو على أساس جيش . و كان كل فرد في هذا المجتمع المتحـرك محاربــا . كانــت مهارة الفرد تُقاس بمدى تثنيته للرماح الصلبة . و كان يُطلق على المصوِّب الحاد [ صفر نشان ] و كان محاربو الهون يستخدمون إلى جانب القسى و الرماح ، المزارق و السيوف و الخناجر في القتال المتلاحم – و هذه القتالية التي اتسمت بها حيَّاة الهون كانت نتيجة طبيعية لحياة القنص التي كانوا يحبونها .

و في الأزمنة التي ظهرت فيها العشائر التركية على حدود الصيين كانيت القوات الصينية تمتلك عربات حربية ذات مقدرة فائقة على المناورة بأسلحة الحرب المعروفة آنذاك ؛ و هي القوس و المزارق ، كما كانت تتعامل بالتكتيك الحربي الصيني المتقدم .

وقد كان المحاربون الصينيون لا يضاهون في استخدام وسائل الحرب هذه ، وقد ظل

\* - كان التومان عند الهون يتكون من عشرة آلاف فارس .

الصينيون حتى القرن الثالث ق . م مرتبطون بغن الحرب و أصولها التي وضعها سلالة شانج Sang الصينية . كما أن المصادر التاريخية تثبت أن أسرة كوف Cov الصينية إلى مان بانب أنها كانت تمتلك ألف عربة حربية ، فقد كانت صاحبة قوى حربية لم يتصورها عقل في عهودها الأخيرة . و قد كان في كل عربة ثلاثة أفراد ، الميمنة يقوم باستخدام المرازق في عهودها الأخيرة . و قد كان في كل عربة ثلاثة أفراد ، الميمنة يقوم باستخدام المرازى والميسرة يستخدم القوس ، أما من بالوسط فقد كان يقوم بالقيادة ، و يأتي خلف كل عربة من والميسرة يستخدم القوس ، أما من بالوسط فقد كان يقوم بالقيادة ، و يأتي خلف كل عربة من والميسرة والميسرة يستخدم القوس ، أما من بالوسط فقد كان يقوم بالقيادة ، و يأتي خلف كل عربة من والميساة فرقة مكونة من اثنين و سبعين محارباً علاوة على خمسة و عشرين مرافقاً آخر ما المشاة فرقة مكونة من مانة شخص وكانت في البداية تقوم بأكثر مما كان متوقعاً منها أو منوطاً بها يقومون بتلبية كل ما يحتاج إليه هؤلاء المحاربون . و هكذا كان خلف كل عربة حربية وحدة مقاتلة مكونة من مانة شخص وكانت في البداية تقوم بأكثر مما كان متوقعاً منها أو منوطاً بها مقاتلة مكونة من مانة شخص وكانت في البداية تقوم بأكثر مما كان متوقعاً منها أو منوطاً بها مقاتلة مكونة من مانة شخص وكانت في البداية تقوم بأكثر مما كان متوقعاً منها أو منوطاً بها مقاتلة مكونة من مانة شخص وكانت في البداية تقوم بأكثر مما كان متوقعاً منها أو منوطاً بها مقدرتها الحربية الخمارية و المحترقة . و أصدت هذه القوة غير قادرة على مواجهـة العربـات ، و لكن مع تقدم الزمن و سيطرة الطبقية على الجرش بالاتية ماون مناوى منون مع منونة أو منون بالمان ، و خاصة من منطقة أوردوس " Ordos و محرابتهم . و محرابة ما منون المارون خرو محرابة ما مونون مرابي و مروم عنين مالغان ، و خاصة من منطقة أوردوس أو ماموى الما مواجهـة الهما ما منون من الما منون ما ما منون ما القادمون من الشمال ، و خاصة من منطقة أوردوس " Ordos و محرابتهم . و محرابتهم . و هكذا ، فيينما قد شكل الهون القادمون من الشمال ، و خاصة من منطقة أوردوس " ماموى المزم الما منورة تشكل الهون المرزورة تغير تكتركية الحربي دون ضياع للوقت ، و هكذا ، فيينما قد شكل الهون مر مالميزي في مرورو تغيل مريزية فإنهم أي الصينيون قدركوا هذا المجتمع المتحرك تحت مالتأير مرحلة في تطور العمري المتمرة .

و فجأة فقدت "العربة الحربية " التي كانت أقوى وسائل الحرب في عصرها كل أهميتها ، لأنها لم تعد تساوي شيئاً في الصرع أمام القدرة الفائقة على المناورة والخفة لفرسان الفيافي . و لم يعد أمام الصينيين من حل لمواجهة الهون إلاً أن يتعلموا منهم و يأخذوا عنهم الكثير ؛ فكان على الإمبر اطور " ويو – لنج " أن يبدأ حركات الإصلاح فيما بين سنوات ٣٢٥ – ٢٩٨ ق .م " أولاً . و أن يأمر جنوده بارتداء ملابس فرسان فيافي الهون . و أن يتعلموا ركوب الخيل و فروسيته . ونتيجة لإصلاحات ( ويو – لنج ) هذه فقد كان ركوب الخيل وسياستها ، بدلاً من قيادة العربة الحربية . و ارتداء الجاكيت و البنطلون اللاصر أثناء الحرب ، بدلاء من الملابس الفضفاضية ، و حذاء الفروسية الطويل المصنوع من الجلد بدلاً من الخف الصيني اللين من أوائل و أهم هذه الإصلاحات .

تعتبر المراجع الصينية الخاقان [ طويو – ماو ] أو [ تيومان ] حسب النطق التركي ؛ هو أول إمبر اطور للهون ، و قد وصل إلى السلطة حوالي ٢٢٠ ق . م ، وهو الذي حساول

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ٥١ )

جمع الترك تحت علم واحد . و ألقى الأسس أو اللبنات الأولى في بناء إمبر اطورية كبيرة . وفي سنة ٢٠٩ ق . م انتقلت السلطة إلى [منه] ابن إنبومان ] الذي يطلق عليه الأتراك [بهادر ] و قد قام هذا الخاقان بهجمات متتالية لمدة خمس و ثلاثين سنة خلال " ٢٠٩ - ١٧٤ ق .م " حتى وصل إلى مركز القارة الصينية . و امتدت حدود الإمبر اطورية في عهده من المحيط إلى بحر الخزر ، و من سيبريا في الشمال إلى الهمالايا في الجنوب . و قــد أُثبــت المؤرخون أن [ منه ] هذا ما هو إلا أوغوزخان ] في الملاحم التركية . و قد نجـح فـي أن يحول العديد من الجماعات الرحل إلى حياة منظمة مستقرة . و أن يشكل منهم جيشاً منظمًا مضيفاً تطوراً جديداً في فن الحرب . و يتضح من الخطاب الذي أرسله الخاقان الشاب السي إمبراطور الصين أنه قد نجح في هزيمة جيوش ست و عشرين دولة و توحيد أكثسر مــن خمسين إقليماً مسلحاً في آسيا الوسطى . وأن يجعلهم يعيشون في سلام و طمأنينة تحت حمايته . كما أن الرواة و شعراء الهون لم يملوا قد التغني بالملاحم و الأســاطير التــي صــاحبت اعتلاءه العرش . و أن تلك الأساطير قد وجدت طريقاً ممهداً لاختراق سد الصين العظيم ، وتستقر في صفحات التاريخ التي أعدها المؤرخ الصيني [ جيبو – مسارش ] فبينما كانت أصول الوراثة عند الهون توجب اعتلاء [منه] للعرش خلفاً لوالدة [تيومان] غير أن الوالد -لأسباب لا يعلمها الابن - قد ورَّث العرشُ لابن آخر. و قد أعد خطته بدقة و مهارة فانقلة حتى لا يتسبب في عصيان أو ثورة ؛ لدرجة أنه قد وضع في هذه الخطة احتمال قتل ابنـــه ، إلاً أن شجاعة و مهارة الأمير كانت تتقذه دائماً من مثل هذه الخطط ، حتى وصل الأمر بوالده أن أرسله رهينة لدى عدوه اللدود " يوه – جي " بموجب الاتفاقية الجديدة التي عقدت بينهما .

و قد كان [ يوه – جي ] في نزاع مستمر مع الهون في المناطق التي يقطنونها بالقرب من مناطق [ طون يولنج ] على الحدود الغربية للصين . و قام تيومان باختراق واضح لهذه الاتفاقية عقب تسليم الابن كرهينة . إلاَّ أن الأمير الشجاع قد استشف الأمــر ووجــد لنفســه الوسيلة التي جعلته يعود إلى وطنه سالماً .

وقد تعمد الأب إهمال الابن و جعله يعيش في شبه عزلة وسط ألف فقط من الأتباع إلاَّ أن [ مته ] كان يدرَّب من في معينه على طريقته الخاصة . و في كل يوم وهم يتجولون على ظهور خيولهم ؛ كان يأمرهم أن يصوبوا سبامهم حيث يوجه هو قوسه ، و كـان فــي

البداية يوجه سهامهم إلى الحيو إنات المتوحشة كما كان لا يتردد في قتل أو إعدام من يصوب سهمه نحو هدف لم يعينه هو شخصياً له .

( 07 )

قد دفعه الظلم و الغدر و الإهمال الذي عاش فيه إلى التعامل بالمثل حتى إنه - لك... يعوَّد أتباعه على النظام و الطاعة العمياء و تصويب الهدف إلى حيث يُريد هو شخصيا لا إلى حيث يريدون هم – لم يهتز عندما أمرهم بتصويب سهامهم إلى حصانه المفضل و من بعده إلى زوجته المحبوبة •

فقد كان يريد الطاعة و عدم الرحمة . و بعد هذا الإعداد المتقن لم يتوانَ عن قتل أجود جياد والده ، و أصبح يثق ثقة كبيرة فيمن معه . و في النظام الذي دسَّه فيهم . و لهــذا استغل أول فرصنة واتته عندما خرج إلى الصيد مع والده ووجه قوسه نحوه وأطلق سسهمه ، وفي أقل من لمح البصر كان سهام كل من في معيته موجهة نحو نفس الهدف . و قتل والده . و أصبح [ مته] خاقان الهون ، و لم يتراجع لحظة واحدة عن قتل أقرب المقربين إليه أو من تسول له نفسه التدخل فيما يجرى و حوَّل الكتل المرتحلة المتنقلة إلى جـيش مسنظم مسدرب وأضاف إلى ذلك الجيش تكتيكاً متطور أ إلى جانب تكنيك الحرب بحيث لم يعد أي محارب حراً في إطلاق سهمه كيفما و أينما يشاء . بل أينما و كيفما يشاء قائده ، و أصبحت وحدات الفرسان تدار من قبل قوادها، كما كانت تستخدم السهام التي تصدر مسفيراً معينهاً لتحديه الاتجاه أو الهدف المقصود طبقاً لتكنيك الحرب المدارة \*

إن الدر اسات التركية تعد [ منه ] Mete هو أول من أرسى مبدأ : [ إن الأرض هي أساس بناء الأمة ] عند التحدث عن المبادئ القومية و بناء الأمة ، كما أن صفحات التساريخ تبين أن[ مته ] هذا بعد أن تمكن من الحاق هزيمة ساحقة بـ [ طيونج - هو ] نجح أيضاً في القضاء على أقوام [يوه - جي ] و أخضع كثيراً من عشائر شمال الصين لنفوذه ك. [تتيج -لنيج ] و [ سين- لي ] و[ كيين - قو] و[ ولو - سون ] إن من بيين ما تحتويه النقوش والمتروكات الصينية صوراً تبين أن فرسان الهون كانوا يستخدمون إلى جانب القسي والرماح الحراب الطويلة ، كما كانوا مهرة في الاتجاه إلى الخلف و إلقاء سهامهم على الأعداء عند الانسحاب من أرض المعركة و قد انعكس ذلك على الرسوم و الفنون التركية حتسى عصسر العثمانيين •

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٥٣ )

إن الدراسات التاريخية الحديثة تبين أن عائلة [ تي – سين ] الصينية قد عانت كثير أ في مواجهة هجمات فرسان الهون المتكررة ، و أن هذه المعاناة كانت تدفعهم إلى التفكير في وسيلة لوقف هذا الهجوم المتدفق . و نتيجة لهذا التفكير قد أعادوا تعمير السور الذي كان قد سبق أن أنشأته الأسر الصينية المتطاحنة فيما بينهم ، و لكنهم اتحدوا فيما بينهم و أعدوا مشروعاً لسدهم العظيم الذي ظهر إلى الوجود بعد ذلك بفترة و جيزة . و كان طوله ٢٤٠٠ كم و ارتفاعه ١١ م و عرضه ٢٠٥ م إلاً أن هذا السد العظيم لم يحد من هجمات الهون و أن إمته ] بجيشه المنظم و بغرسانه المهرة قد شنوا العديد من الهجمات على ذلك السد الكبير و قد إمته ] بجيشه المنظم و بغرسانه المهرة قد شنوا العديد من الهجمات على ذلك السد الكبير و قد المته ] بجيشه المنظم و بغرسانه المهرة قد شنوا العديد من الهجمات على ذلك السد الكبير و قد المته ] بحيشه المنظم و مغرسانه المهرة قد شنوا العديد من الهجمات على نلك السد الكبير و قد المته ] بحيشه المنظم و مغرسانه المهرة قد شنوا العديد من الهجمات على نلك السد الكبير و قد المته يرابر العرية الهون التي كانت تتكون من أربع و عشرين عشيرة بعد هزيمة [ يورجي حوالي سنة ١٧٧ ق .م] حتى و صلت إلى التركستان الصينية غرباً ، بل هناك من الحفريات الحديثة التي تغيد أنهم قد و صلوا قاز اقستان و قير غيز سنان ، و ماز ال خبسراء الحغريات القير غيزية يقومون بدارساتهم على مدافن الهون التي وجدت في تلك المدافن.

إن الإمبر اطور الصيني [ ويو – تي ] ( من ١٤ / ١٤ ق . م ) قد سعى منة ١٣٩ ق . م لإيجاد حلفاء ضد الهون ، و قد كلف أحد رجاله المقربين بمهمة الاتصال بحاكم ال... " ي...وه – جي "الذين كانوا قد استقروا في Boktriya أي أفغانستان الحالية . و لكن سغيره وقع في أسر الهون .وعندما نجح بعد عشر سنين من الهرب لم يوفق أيضاً في تحقيق مهمتــه لأن ال.. " يوه – جي "كانوا قد رحلوا إلى أفغانستان و لم يكن يعرف موطنهم الجديد . إنتا نجد أن صراع الهون و الصين قد استمر إلى القرن الأول بعد الميلاد و إن كان التصدع قد بدأ يصيب المبر اطورية ، الهون فقد اتحدت الأسر الصينية ضد الهون و قد ساعد على ذلك أيضاً النزاع رغم ضعف إمبر اطورية الهون و تشتتها ؛ فقد نجحت بعض جماعاتهم المتوطنة داخل حدود الحين من تكوين دول خاصة بهم و أن سلالة خان الهون قد استمرت في المون الخامس بعد الميلاد ،

هذا وماز الت الأبحاث التاريخية منذ القرن الثامن عشر تجرى لإيجاد روابط بين هون آسيا و الهون في أوربا ، و قد كان رائد هذه الدراسة هــو الباحــث الفرنســـي [دجيونيــه] Deguines الذي درس المصادر و الحفريات الصينية و كذا النقوش اللغوية الصينية القديمة

( •1 )

و تعقب [ لفظ المهون بينها لكي يدعم نظريته القائلة بهذا الترابط المشار إليه ]. كما قام كثير من الباحثين الغربيين بدر اسات مستفيضة عن مادة [هون] أو [خون] أو [قون ] لكي يصلوا إلى رأى قاطع في هذا المضمار . بل هناك من يربط آتيلا و الهون و يُرْجع كثيراً من الهجرات الكبرى التي اجتاحت الغرب ووصلت إلى أوروبا و المجر و نهر الطونا و من ناحية أخرى إلى الهند و بحر الخزر و سيرداريا إلى هؤلاء القوم ، و أنهم سنة ٤٨٤ م قد هزموا فيروز الإمبر اطور الساساني هزيمة منكرة و أنهم نفس القوم المذي اتحد خسرو أونوشيروان الساساني مع خاقان الـ [ كوك تورك ] زيز ابول سنة ٥٠٠ ضاده م و إن الـــكوك تورك هم الذين قضوا على نفوذ المون البيض في الهند .

قد انقسمت إمبر اطورية الهون إلى قسمين سنة ٥٣ ق.م ؛جيجى خان في التركستان الغربية .وبانهيار هذا القسم حدث نوع من التوقف في نمو إمبر اطورية الهسون • إلاً أن سنة ١٣ق.م شهدت صحوة جديدة للهون،فقد انطلقت قوة الهون وتطورت من جديد في الغرب فيما بين ٤٦ \_ ١٧ ق.م . والمصادر الصينية هي التي تتير هذا الجانب.وتبين أن القلاقل الصينية هي التي أفسحت المجال لتطور هذه الدولة •

وخلال عام٣٨ بعد الميلاد كان هناك تبادل للسفراء بين الصين والتركستان ..وقد طلب سفير التركستان مساعدة الصين ضد الهون . إلاَّ أن إمبراطور الصين لم يحقق للتركستان هذه الأمنية .

وكما تسجل المصادر التاريخية القديمة فإن الهون حاولوا أن يخلقوا نوعاً من الوحــدة العرقية بين سكان أواسط آسيا من بنى جلدتهم وأن يحافظوا على استقلالهم.

وعندما ضرب الجفاف بلاد الهون سنة ٤١ بعد الميلاد ،وعقب وفاة إمبر اطور الهسون في نفس السنة وتوالى الآفات الطبيعية ، وتحت ضغط أقوام المغول في منساطق أورخسون ، ونزاع الأبناء على العرش بعد وفاة الأب اضطر الهون إلى النزوح نحو الغرب في تكستلات بشرية كبيرة ، وتوجهت موجة كبيرة منهم نحو جبال آلتاى . ونجحوا فسي عقد اتفاقيسات تجارية وتفاهمات سياسية مع دول الجوار، مما مكنهم من الإبقاء على هسذه السياسسة حتسى عام ٢٢ بعد الميلاد،

بعد هذا التاريخ ، وبعد أن قويت شوكتهم استطاعوا أن يهددوا العواصم المجاورة ، وأن يسيطروا على طريق الحرير ويفرضوا عليه نفوذهم. وهذا بالطبع أوجد العديد من القلاقل

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٥٥ )

مع الصينيين الذين كانوا يودون أن يعيشوا في سلام مع هؤلاء الهون . إلاً أن الصينيين لـم يجدوا مفراً من الزج بأعداد كثيرة من جنودهم وخيرة جنر الاتهم نحو أو اسط آسـيا .. مما اضطر الهون إلى ترك عواصمهم للصينيين و انسحبوا بعيداً.. وتو الت أعمال الكر و الغر بين الأمتين إلى أن تمكن الصينيون من الزج بأفواج جديدة من الجند فيما بسين ٨٩-١٠٠ بعـد الميلاد، و أجبروا الهون على الانسحاب من جديد نحو الغرب ..ولكن أيضاً..بعـد انسـحاب الصين ..ظلت أو اسط آسيا تحت تأثير الهون حتى ولو لم تقم لهم قائمة بعد ذلك،

تُؤَيد المصادر التاريخية ظهور أقوام الهون فى أوروبا اعتباراً مــن القــرن الثــانى للميلاد .و أول من أسس دولة للهون فى أوروبا هم [ خانات آتــيلا ].ويظــن بعــض مــن المؤرخين أنهم امتداد لهون آسيا .

إن الهون بعد أن نجحوا في فتح [ آلانيا ] لم يعد أمامهم سوى بــدء هجمــاتهم علــى الولايات الشرقية للإمبر اطورية البيزنطية •

ولقد تعرفوا على مكونات ثراء الأناضول عند فتوحاتهم فى إيران ، ومن هنا ف إنهم فيما بين أعوام ٣٦٣–٣٦٥م دخلوا إلى بلاد آرمنيا مروراً ببلاد قافقاسيا ومن هناك تقدموا إلى ميزوبو طاميه Mezopotamya أي بلاد ما بين النهرين .وحاصروا [أورفه] ، وتعرفوا على الديانة المسيحية من السريان المقيمين في [ أورفة ] آنذاك. ثم تابع الهون زحفهم حتى دخلوا بلاد المجر نحو الغرب .وبذلك أصبحوا جاراً للإمبر اطورية البيزنطية .وقد دخل عدد ضخم من الغوط الغربيين إلى الأراضي البيزنطية هروباً من الهون . ولقد تمكن الهون من تهديد حدود روما نفسها .وإن كانوا لم يحولوا أنظارهم بعد عن الأناضول .

عاش هون أوروبا أيضاً حياة التنقل والترحال في السهول الممتدة بين نهري الطونا Tuna وتيسا Tisa في المجر .ووجدوا أنفسهم في نفس الوقت يسيطرون على موقع إستراتيجي يسيطر على كل الطرق المؤدية إلى أعماق أوروبا. ونجح الهون في استخدام الغوط في السيطرة على البلدان الآنجلوسكسونية. وبلغت حدود إمبر اطورية آتيلا حتى حدود هولندا والدنيمارك . ولم يكتفوا ببسط نفوذهم السياسي على هذه المناطق بل كانوا يعينون بعض رجالهم في النقاط الاستراتيجية المهمة،

و اعتباراً من القرن الخامس الميلادي بدأ الهون يهاجمون الأراضي البيزنطية في تركيا و شبه جزيرة البلقان . و كان الإمبراطور البيزنطي في كل مرة يُقدَّم الضرائب الكبيرة لهم طلباً للصلح معهم و بعد أن استقل آتيلا بالحكم عام ٤٤٥م . أعاد تخطيط الحدود مع بيزنطة و فرض ضرائب جديدة . و أجبر إمبراطور بيزنطة الشرقية على حسن استقبال سفرائه . و بعدها حوّل جل اهتمامه نحو روما أي نحو إمبراطورية روما الغربية .

يعتمد الهون على الرعى " و تربية الماشية ، و يرتبطون بحياة وثيقة مع قطعانهم . يتغذون على ألبان حيواناتهم و يعوضون نقص اللحوم بصيدهم حيث كانوا يبتعدون عن ذبــح قطعانهم . كانوا يفضلون العيش في الخيام . حتى آتيلا نفسه كخاقان كان يُفضل العيش فــي الخيام أو في قصور من الأخشاب .. رويداً .. رويداً اعتادوا على مأكل و مشـرب الأقـوام المتوطنة .. و حسب ملاحمهم فإن الهوني يعيش فوق ظهر حصانه .. يأكل و يشرب .. بـل هناك قرارات مصيرية قد اتخذها الهون من فوق ظهور جيادهم .

يتصفون بصفات المحارب الممتاز .. فرسان يجيدون امتطاء الخيل وتسييسها خيولهم صغيرة و لكنها خفيفة الحركة سريعة الجري . أسلحتهم تعتمد على الرماح والسهام و الأقواس و يعتبرون من أمهر الشعوب في هذا الصدد ، و كانوا جميعاً من طبقة المحاربين .

تتنقل السلطة – حتى في البيت – من الأب إلى الابن . و مَنْ يظهر تفوقاً في الحروب و ميادين البطولة ينتقل من طبقة العوام إلى طبقة الأرستقراطية العسكرية . وتراعى المرتبــة الاجتماعية حتى في الأسرة ؛ فالكبار على ميمنة الرئيس أو رب الأسرة و البقية يجلسون على يساره .

كان المهون معتادين على التعدد في الزواج ، و الزوجة الأولى هي ربة البيت و ما بعدها كأنهنَ جواري . و أبناء الزوجة الأولى للإمبر اطور آتيلا هم الذين تولوا العرش من بعده . و هذا ليس معناه عدم احترام النسوة الآخرين ، بل كانت لهن أماكن اقامتهن و حتى قصور هن الخاصة بهن . حتى الآن يصعب تحديد اللغة التي كانت سائدة بين الهون ؛ فشأنهم شأن كل الإمبر اطوريات الكبيرة كان من الصعب آنذاك سيادة لغة واحدة .

و لسوف نتحدث عن ميراثهم الحضاري المادي عند الحديث عن الفنون والحضارة •

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ٥٧ )

خاقانية الهون العظماء

لقد شهدت أواسط آسيا صراعات دامية و مستمرة حتى القرن الثالث قبل الميلاد فيما بين القبائل و الأقوام التركية ، وأحياناً فيما بينهم ، و أحياناً أخرى مع الأقوام المجاورة . و قد كانت الأسباب السياسية أو الاقتصادية سبباً رئيساً في هذه الحروب كما كانت سبباً في توحيد هذه القبائل و البطون و الأفخاذ أحياناً و في أحيان أخرى كانت تُؤدي إلى تمزيقهم . و خلال هذه الأثناء ، أقامت الصين سدَّها العظيم لتتقي به الهجمات المتتالية و الشديدة المراس مسن قبل الأقوام التركية

لقد شهدت سنة ٢٢٠ ق .م نجاح تيومان يابغو في توحيد العشائر والأقوام التركية في وحدة سياسية تحت مسمى الهون ، بهذه الوحدة السياسية بزغت خاقانية الترك العظماء . هذه الخاقانية العظيمة التي تُمثل السيطرة السياسية الواسعة على عالم الترك ، قد حافظت على قوامها المسيطر حتى و إن إختلفت العائلات و المسميات إلى نهاية الأسرة العثمانية •

لقد شهد مسرح التاريخ قيام دول تركية قوية ، كانت تعتبر أقوى الدول في عصرها . كما كانت هناك دويلات صغيرة .. بل و حتى قبائل و بطون لم تتجع في تشكيل حتى إمارة أو دويلة ، و نجحت في الحفاظ على قوامها القبلي ، و إن ارتبطت بالعائلات الكبيرة التـي نجحت في تشكيل دول عظيمة ، و حملت اسمها و تعاونت معها في الحفاظ علـي كيانهـا واستمرارها .

إن الهون من أطول الدول التي أسست أسرة و دولة بين الترك ، و لم يرد عليهم سوى العثمانيين . ففي عام ٢٠٩ ق م بتولي [متَّه ] Mete الابن مكان والده تيومان يابغو . وكان هو نفسه من كل الملاحم [ أوغوزخان ] . في عصره تم توحيد ما يزيد عن مائة قبيلة و عشيرة تركية في وحدة سياسية واحدة تحت مسمى [ الهون ] و تلَقَّب [ مته ] بلقب [ طاكري قوط ] أي ابن السماء . واستطاع أن ينجح نجاحاً كبيراً في الميدان العسكري . و ينجح في بسط نفوذه و سيطرته و بسط الأمن على طريق التجارة الذي اشتهر بمسمى " طريق الحرير " . و بعد شهرته كقائد عسكري ينال شهرة كبيرة كرجل سياسة و زعامة . من هذا المنطلق نجح في أن يمد نفوذ و سلطة الهون من حدود بحر الخزر حتى المحيط الكبير .

اشتدت الهجمات و الغارات على الصين بعد متَّة .. ووصل الهون حتى سراي الإمبراطور الصيني عام ١٦٧ ق.م .. و لم يفت في عضدهم سوى السياسة التي اتبعها الصينيون ( فرَّق.. تسد ) .. ففي الوقت الذي كانوا يحاولون صد هذه الهجمات كانوا يسعون إلى خلق نوع من التفرقة و النزاع بين القادة و الأمراء الأتراك .. ورويداً .. رويداً بدأت القلاقل و حركات العصيان ضد السلطة المركزية حتى إن " التابغاج " الذين قويت شوكتهم انتقلوا إلى مهاجمة الهون أنفسهم . و ما أن حلَّت سنة ٤٨ ق .م حتى انقسمت إمبراطورية الهون إلى قسمين : هون الجنوب و قد دخلوا تحت سيطرة النفوذ الصيني ، و هون الشمال و قد امتد نفوذهم و نقلهم نحو الشمال الغربي و انتقلوا نحو ضواحي فاز اقستان الحالية .

و كلما زاد ضغط التابغاج كان الهون يتجهون نحو الغرب حتى إن عدداً كبيراً من قبائلهم انصموا إلى [جيجي يابغو] في صحاري قاز اقستان و الذي يعتبسره المؤرخون جدهون أوروبا . و قسم آخر من هذه الأقوام التركية ظل ملتغاً حول التابغاج الذي ترداد سطوته و نفوذه يوماً بعد يوم .

# مفهوم الوطن عند الهون :

نُطلق كلمة وطن على الأرض التي نعيش عليها و نؤسس فيها دولة . هو قطعة من الأرض التي عُجنَتَ بدماء أبنائها . و لقد رأينا في كُتب التاريخ خاقان الهون يقول "أنا لا أسلم الأرض التي تركها لي الأجداد إلى آخرين "كما ذُكر في نقوش أورخون تعبير [ أرض الترك و مياههم ] من هذا يتضح معنى الوطن . و حتى الوقت الحاضر ؛ فإن الوطن هو أرض عائلاتنا و موطنهم . و يعتبر الوطن مباركاً و مقدساً . و جميع الأديان سواء الوضعية منها أو المنزلة ؛ فإنها تحض على الدفاع عن الوطن والتضحية بالنفس و المال في سبيله . و كان الأتراك يؤمنون با [ الأرواح التي تحمي الوطن ] . و تلك الأرواح لم تكن هي التسي تجلب الخير و البركة فقط ؛ بل هي الروح إلتي تحمي العائلة و الأرض و المياه التي تخص العائلة . كما أن هذه الأرواح؛ هي التي تحمي الدولة و الأمة التركية متمثلة في النظام الدي العائلة . كما أن هذه الأرواح؛ هي التي تحمي الدولة و الأمة التركية متمثلة في النظام الدي

إطْلاَلَهُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضّارتَهم الْقَدِيمَة ( ٥٩ )

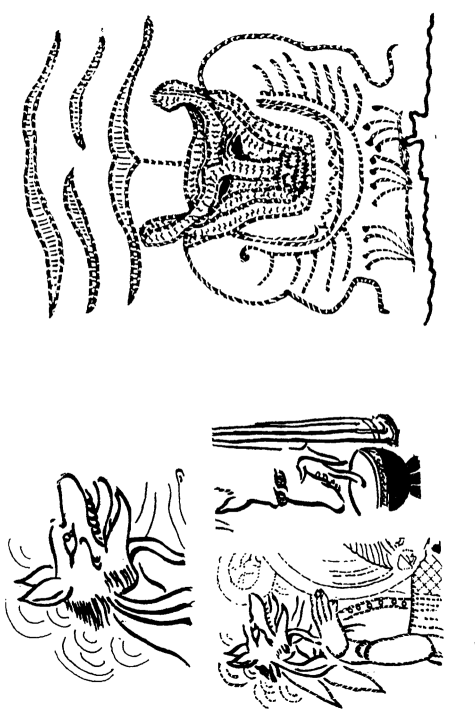
مفهوم الأمة عند الهون :

الأمة ليست تجمعاً بشرياً فقط ، بل هي ذلك التجمع الذي عاش معاً طـوال القـرون التي عاشها ، و ذاق معاً لذة الانتصار و حسرة الانكسار .. هي ذلك التجمع الذي يعيش معـاً حلم المستقبل و الرغبة في التطور . إن مجتمع أمة الهون عاش معاً مائة عام من الصـراع مع الصين ؛ بدأ بسنة ١١٩ ق .م و تحمل معاً نقمة الجفاف . وهذا مما زاد من تماسك الهون و تعاضدهم . و تعاونهم أمام نفوق حيواناتهم وخيولهم. و بالرغم من كل تلك الشـدائد كـان الهون يخوضون المعارك وهم يتغنون <u>بأهازيج</u> النصر و نشوة الانتصار .

و في خطاب كتبه متّه إلى إمبر اطور الصين عام ١٧٦ ق.م يقول : [ .. إن القوم الذي يمسك كل منهم في يده رمحه و قوسه قد تجمعوا جميعاً تحت اسم الهون ] .. و جعلهم جميعاً أمة واحدة تفاعلت مع بعضها و انصهرت معاً في بوتقة واحدة • " الأسرة " كانت هي أساس دولة و أمة الهون :

يجب على كل من يتصدى لدراسة التاريخ التركي أن يقف باهتمام حول مفهوم " الأسرة " أي العائلة ، فإن العائلة هي النموذج المصغر لمفهوم و نظام وتشكيلات الدولة ، أو بتعبير عكسي فإن الدولة تستمد نظامها و تشكيلاتها من وحدة المجتمع الأولى و هي الأسرة .... و يذكر متَه أيضاً في الخطاب الذي بعث به إلى إمبر اطور الصين تعبيراً مهماً بهذا الصدد حيث يقول :" إن كل الهون كعائلة واحدة ". رغم اختصار هذه الجملة إلاً أنها تُجسد الامتزاج بين الأسرة ﴾ و الأمة ﴾ والدولة ٠

و حسب العنعنات الهونية فإن للكبار احترامهم ، فهم مقدمون في المجالس ، مغضلون في الملبس و المأكل و المشرب .. يُطاع أمر هم مهما كان . لم تعرف أمة الهون " الرهبنــة " أي وظيفة " الراهب " بل كان الحاكم هو المرشد .. هو الزعيم لكل الأمة . و كـان الحـاكم موجوداً على رأس الاحتفالات العظيمة .. و كانت الاحتفالات الصغيرة تتم في سراي الحاكم ".. و كانت تقدم الأضاحي لخمسة أشياء؛ إلى الأجداد .. و السماء .. و الأرض .. و الأرواح مواطن إقامتها الخاصة بها .. و يتم في موسم الخريف عمل تعداد عام للمواطنين و الحيوانات بد الغاد مؤتمر عام يعقد كل عام.



النَّنِب المقدس وطبقات السماء عند الهون ( على جلد الماعز

الذئاب المقدسة في احتفالات دينية

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرَك وَ حَصَارتَهِم الْقَدِيَة ( ٦١ )

# ۲–التابغـــچــيون = الآوار

خلال أعوام ٢٢٠ ق . م تنتقل السلطة و الخاقانية إلى قادة التابغــــج .. و مــع أن الهون الذين ظلوا في أواسط آسيا قد دخلوا تحت نفوذ التابغــج ، فإنهم استطاعوا أن يحافظوا على كيانهم ووجودهم حتى إن يابغو الهون قد نجح في الاستيلاء على عاصمة الصين عــام ١١٣ مما اضطر الصينيين إلى نقل عاصمتهم إلى مدينة أخرى . و يسيطر الهون على مناطق شمال الصين .

لم يتمكن التابغــجيون من توسعة نفوذهم السياسي طوال عصور وجود الهون .. و لــم يتمكنوا من بسط نفوذهم الكامل على مناطقهم الغربية . و يبقى تُقلهم ونفوذهم محصوراً فــي مناطق الشمال و الشرق ، حتى النفوذ و التأثير المغولي .

يشهد عام ٣٩٤ م ظهور يابغو الآوار على المسرح السياسي بإسقاطه أسرة التابغ جيين و اعتلاء عرش خاقانية الترك العظام . و اعتباراً من هذه المرحلة بدأت الأسر الحاكمة تستخدم لقب "قاغان" أو " خاقان " بدلاً من يابغو . و بسط خاقان الآوار نفوذه من بحيرة " بال قاش " Balkaş حتى الأوقيانوس . ٣-إمبراطورية الـ كوك تورك : ( ٥٥٢ : ٥٤٧ م ) :

ظهور الگوك تورك :

رأينا أن نهاية الهون كانت على أيدي الـــَكُوك تورك . فمن هم هؤلاء القوم ؟ و كيف ظهروا ؟ و أين وجدوا على ظهر هذه الأرض ؟

هناك احتمال كبير أن اشتقاق الاسم قد نبع من العبارة التي كان يرددها " بــــلگـــه قاغان " Belgekagan التركي " مؤسس نقوش أورخون " و التي كان يقول فيها :

" أنا بلـــكـــه التركي الذي خُلِق في السماء مثل إله السماء " فإذا وضعنا في الاعتبار أن معنى التسمية هو أتراك السماء = أتراك الله حقوة الله . فإن هذا الاحتمال يكون وارداً .

و هناك احتمال آخر ؛ أن يكون هذا الاسم كان لأحد عشائر " أبناء إجينيا " الـــذين أسسوا إمبر اطورية الهون السابقة و التي رأينا أنها كانت تتكون من أربع وعشرين عشيرة •

و على أي حال فإن أول نقش يحمل هذا الاسم هو 'نقوش أورخون و توضيح المراجع الصينية انهم كانوا يعيشون في المناطق الغربية من مقاطعة [ بينج لينج لينج لينج عنون إفرخون - التسي Pingleang ] الصينية . و أن رئيسهم كان يحمل اسم [ آجينيا ] أما نقوش أورخون - التسي أواخر القرن الخامس الميلادي ، و أن رئيسهم كان يحمل اسم [ آجينيا ] أما نقوش أورخون - التسي تُعد المرجع الأول و القاطع بالنسبة لتاريخهم ، فتوضح أنهم ظهروا على مسرح التاريخ في أواخر القرن الخامس المراجع الأول و القاطع بالنسبة لتاريخهم ، فتوضح أنهم ظهروا على مسرح التاريخ في أواخر القرن الخامس الميلادي ، و أنهم كانوا يعيشون آنذاك في منطقة في شمال الصين ، و أنهم اضطروا تحت وطأة هجوم صيني إلى اللجوء إلى الآوار مؤسسين دولة مستقلة تحت مماية الأوار هؤلاء و قد سمح لهم الأخرون بالتوطن في منطقة بالغرب من [ كين - شان] التون داع و كان حاكمهم آنذاك ألوغ يابغو [Yapgulug ] الذي ينحدر إلى سلالته ولاد أولاد حماية الأوار هؤلاء و قد سمح لهم الأخرون بالتوطن في منطقة بالغرب من المواد ولاد ولاد ماين التون داع و كان حاكمهم آنذاك ألوغ يابغو [Yapgulug ] الذي ينحدر إلى سلالته والاه والاه والاه المولاد في منطقة بالغرب من المولاد أولاد حماية الأوار هؤلاء و قد سمح لهم الأخرون بالتوطن في منطقة بالغرب من المواد أولاد التون داع و كان حاكمهم آنذاك ألوغ يابغو [Yapgulug ] الذي ينحدر إلى سلالته أولاد أولو غيابغو " والنه كان يتحمل هذه الحياة بمشقة جمة ، و يتحين الفرصة للخلاص منها و بعد وفاة التون داع " و كان حاكمهم آنذاك ألوغ يابغو [ الموان = و أصبح يابغو [ Yabgu والو غيابغو " تولى مكانه ابنه " بومين " الموان = و أصبح يابغو " والو غيابغو " والو غيابغو المون الذي ينحدر إلى سلالته أولاد أولو غيابغو " والنه كان يتحمل هذه الحياة بمشقة جمة ، و يتحين الفرصة للخلاص منها و بعد وفاة " أولو غيابغو " والنه كان يومين المون في أولو غيابغو " والم كان ميكما منه و الحياة بومين " و أصبح يابغو" ولاولوا أولو غيابغو " واله كان ينحمل من من هذه التبعية ، ولكن لم يكن هذا بالأمر الهين . أمام [الأورا] أي مايما وال من يلكما في ذلك الميكن هذا بالأمر الهين . أمام [الأورا] أي مايخول في ذلك المون ذلك أميكن هيكن هيكن هذا بالأمر الهين . أمام الأورا أي أورا أولول أي أولول أي أولا أي مايما المول في ذلك المي ذلك أميكن ها يكن هم يابع مول

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة الْتُرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٦٣ )

هذا وقد فكر " بومين " في الاستفادة من الحرب التي كانت تنشب من حين لآخر بين [الأوار ] و العشائر الصينية التي كانت تتاصبهم العداء ، و في نفس الوقت يتقسرب من إمبراطور الأوار ، فما كان منه إلاً أن طلب يد ابنه الإمبراطور إلا أن الأخير اعتبر نلك إهانة و رد على طلب بومين قائلاً :

{ لن أعطي ابنتي التي تتحدر من سلالة الأوار الأصلي إلى رئيس جماعة لا توازينا نسباً و يعيش تحت حمايتنا } .. و تزوج " أو – نا – هـوائي " O – Na-Hoei إمبر اطـور الأوار ابنة إمبر اطور الصين سنة ٥٣٣ تدعيماً للصداقة و درءً لمخـاطر القبائـل الصـينية الأخرى .

حروب الــكوك تورك الاستقلالية :

و قد بدأت حركات الــكوك تورك الاستقلالية ضد الأوار سنة ٥٥١ م فاستمرت حتى سنة ٥٥٢ و كانت هذه الدولة في نظر الأوار – الذين ظلوا يسودون مسرح التاريخ ١٥٦ سنة – دولة تابعة و لا يمكن أن تضاهيهم قوة و عدداً ، إلاً أن مجريات الأحداث جعلت نهايـات الأوار على أيدي الــكوك تورك إذ تمكنوا من هزيمة الجيش الأواري المكون من مانتى ألف مقاتل . و كانت هذه الهزيمة مهمة ؛ ليس بالنسبة للمغول وحــدهم بـل أيضـاً للصـينيين و للدويلات التي كانت تابعة للآوار آنذاك . و يموت الأو – نا – هوئي " . و يتلقب " بــومين بــ " قاغان " و يصبح هذا لقباً للــكوك تورك من ذلك الوقت فصاعداً .

و بعد أن استقرت الأمور للكوك تورك اتفق كلِّ من " بومين و ايستامي " على تقسيم الدولة إلى قسمين :

(أ) القسم الشرقي " تولس " و يكون حاكمه " بومين " .

(ب) <u>القسم الغربى</u> "طاردوش " و يحكمه " ايسته مى " تابعاً للقاغان الشرقي وكلاهما سيكون مرتبطاً و متمسكاً بتقاليد " سلالة " أولاد [ أ - جي – نا ]. و قد كانت الدولة الشرقية محاطة من الجنوب بالصين و التبت و الهند و في الجنوب الشرقي بالأويغور و الغز و فـي الشرق بالترق بالترار و في المناصين و التبت و المان و في الجنوب الشرقي ، أما القاغانية الغربية فقد كمان الشرق بالترار و في الترم القاف أولاد [ أ - جي – نا ]. و قد كانت الدولة الشرقية محاطة من الجنوب بالصين و التبت و الهند و في الجنوب الشرقي بالأويغور و الغز و فـي الشرق بالترق بالترار و في التبت و المان و في الجنوب الشرق بالترار و في الترم القاف أولاد [ أ - جي – نا ]. و قد كانت الدولة الشرقية و فـي محاطة من الجنوب بالصين و العبر و المان و في الجنوب الشرق بالترار و في المال بالقير غيز و المان جو طونغوز ، أما القافانية الغربية فقد كمان يجاورها القارلوق و التوركش و العجم الذين يحملون أسماء " الصغد [ و آلالاما ] و يسكنون [ سمرقند ] و[ بوخارا] و[ مرو وبلخ] . و بالرغم من العداء الذي كان يسود بـين هـاتين

الدولتين و بين جير انهما فإنهما استطاعا أن يحافظا على استقالالهما و استمرار هما لمدة ناهزت السنة الثالثة والتسعين بعد المائة . و قد حاولت بعض الدول المحيطة أن تدعم صداقتها بهذه الدولة التي ظهرت سريعاً و تألق نورها ، حتى إن إمبر اطور الصين أرسل ابنته إلى بومين سنة ٥٥٣ كما أن[ خسرو أنو شيروان] شاه العجم قد تزوج بابنة " ايسته مي" سنة ٢٣م . و اتسعت دولة الـ [الـــري لنورك ] اتساعاً كبيراً حتى عبرت من الغـرب جبال الأورال ووصلت إلى نهر الفولجا و من الشرق تخطت شمال كوريا إلــى البحـر المحيط ، و ضمت تركستان الغربية ، و أصبح " سد الصين " هو الحدود الجنوبية لها. و كان هذا الاتساع السريع يمثل خطراً و تهديداً كبيراً لكل الدول المحيطة ، مما جعلها وإن كان هذا الاتساع السريع يمثل خطراً و تهديداً كبيراً لكل الدول المحيطة ، مما جعلها وإن

و توالي الأبناء الحكم بعد وفاة أو قتل الآباء في كلتا الدولتين الشرقية والغربية كما كان ينشب الشجار من حين لآخر بين الأبناء و عَمالهم على الحكم مما كان يضعف من شوكة الدولة ، كما حدث في عهد [ چورقاغان = مو ] هو الذي يُمثل الإمبر اطور السادس للــركوك تورك – و قد استمر الصراع بينه و بين أخيه " إشار قاغان سنة ٨٨٥ م و عقب قتل " جورقاغان " سنة ٨٨٥ م نشب الخلاف و الانقسام على أشده بلين أبنساء مؤسس دوله [ الــركوك تورك بومين وايسته مي ] فاستقل أبناء " ايسته مي " بليادار تهم للقسم الغربي ، ورضي أبناء " بومين " بهذا الوضع مكتفين بإدارة ما تحت أيديهم من المناطق الشرقية .

أدى الانقسام إلى تجديد الأطماع الصينية و سعيها إلى استرداد المناطق التي فقدتها في السنوات السابقة . و قد ساعدها على ذلك أيضاً ما كانت تتمتع به من تأثير اجتماعي و ثقافي بين الأتراك وما كان لها من عيون و نفوذ في بلاط الله " قاغان "، بل و في فراشه أيضاً عن طريق زيجاتهم من الصينيات و ما كانوا يسعون إليه من تغييرات في السمات و الصفات الفسيولوجية للأتراك ،

و قد أثمر هذا النفوذ و أينع في غضون خمس و عشرين أو ثلاثين سنة على الأكثر ، فقد أصبح الأمراء الذين ولدوا من زيجات صينية في مراكز القيادة و النفوذ . ساعدهم فـــي ذلك من كان قد استقر من الأسر الصينية بين الأتراك .

و إن كان هذا لا يعني على الإطلاق أنه لم تكن هناك مقاومة تركية لهذا النفوذ ، بــل إن المراجع الصينية ذاتها تفيد ما يؤيد و جهة النظر بوجود هذه المقاومة ؛ فمثلاً عندما طلب "

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْفَدِيمَة ( ٢٥ )

شي قاغان " المساعدة من إمبر اطور الصين حتى يتمكن من إعادة توحيد قسمي الشرق و الغرب أرسل إليه [قا – أدن – صو ] إمبر اطور الصين خطاباً يعده بالمساعدة إذا ما حقق الشروط التالية :

و أنهى الإمبراطور الصيني خطابة قائلاً "لو تعهدت بتنفيذ الشروط السابقة ف إنني سأكون مستعداً إلى حوار عقد الصلح ، مع مساعدتكم بالسلاح و العتاد والملابس و الرجال لتمكينكم من إخضاع خاقانية ال گوك تورك الغريبة لنفوذ وسيادة خاقانية ال گوك تورك الشرقية ، "و لكن "شي قاغان " خاقان ال گوك تورك الشرقية رد على خطاب الإمبر اطور الصيني بما يلي : { إن ولدي الآن في قصركم لتقديم رسالتي هذه إلىكم ، إنني أستطيع أن أعدكم بتقديم الجزية من سلالات خيولي الأصلية ، و أستطيع أن أعدكم بنذر حياتي على طاعتكم ، و لكن فيما يختص بحل مقدمات ملابسنا ، و قص شعورنا ، و تغير لغتنا و مسمياتنا و الخضوع لقر ابينكم فإن أحداً حتى اليوم لم يقدر عليها أو على واحدة منها لأنها متأصلة في عاداتنا وتقاليدنا وتتبع من عصور بعيدة جداً كما أن جميع ال گوك تورك يحملون قلباً واحداً }

و على هذا فقد تجددت الحروب الصينية – الـــكوك – توركية و بينمـــا الــــكوك تورك على وشك الاستفادة من ظروف الضعف التي طرأت على الصين ، إلاَّ أن " شي قاغان " تواتيه المنية " ٦١٩ " فيعتلي العرش أخوه [ جولوق قاغان ] وبدأ جولـــوق قاغـــان حكمـــه

بالتقرب الواضح للصين و الصينيين بزواجه من أميرة صينية . إلاً أن الزوجة الصينية بتكليف من ساداتها في الصين قتلت زوجها بالسم بعد سنة ونصف السنة فقط مين الحكم "171 م "، و لم تتورع على الإقدام من الزواج من أخيه "كيلي قاغان " الذي لقبه الركوك تورك "بالقاغان الأسود لفعلته هذه و لكن لم يكن الآخر بأقل من أخيه في التقرب من الصين ، مما جعل البلاد في شبه خضوع كامل للصين لدرجة إحلال العلم الصيني محل العلم التركي. و استمرت هذه الفترة ما يقرب من خمسين سنة تقسمت بلاد الركوك تورك إلى ست ولايات ؛ عُينَ على كل منها قائد صيني المعانا في استمرار عملية " تصيين" لبلاد أي تحويلها إلى بلاد صينية .

و لكن في نهاية هذه المدة قيض الله من رجالات الترك من حاول رفع راية العصيان ضد النفوذ الصيني ، و كان ذلك الأمير [تكين] الذي تولى الحكم سنة ٦٨٠ م ، و نجح في تجميع من تشرد من بني نسله و بدأ يناصبهم العداء و يشن عليهم الحملة تلو الأخرى . و يخلص بعض المناطق من نفوذهم حتى لقبه القوم " أيل ته ريش " .

إثر تشتت دولة الأوار ؛ هجر البعض إلى الصين ، و توطن البعض الآخر بــالقرب من جبال القفقاس ، و لجأ البعض إلى دولة بيزنطة عاشوا في استانبول "كجنـود مرتزقـة " لإمبر اطورية روما الشرقية . أما البقية الباقية في الإمبر اطورية المتهاوية فقد خضع الــگوك تورك . و هكذا ظهرت على مسرح التاريخ سنة ٥٥٢ أول دولة تركية تحمل اسماً تركيـاً و علماً أزرق اللون " و شارتها " رأس الذئب .

عصر آیل ته ریش قوتلوق قاغان ( ۲۹۳ : ۲۹۳ )

كان أول عمل شغل فكر أيل ته ريش هو إعادة توحيد البلاد ، و قد نجح بالفعل في إخضاع الخاقانية الغربية لحكم الخاقانية الشرقية التي يتولاها هو شخصياً ، و عَيَّن عليها [ أجينة تورجه قاغان] و عينَّ لمساعدته في الشئون العسكرية أميراً يلقب [ بشاد ] و حكيماً يلقب بـ [ يبَغُو أ و أصر على أن يعود التقليد التركي الذي يحتم أن يتولى "القاغان = الخاقان " أي السلطان قيادة الجيش أثناء الحرب . و يترك تسيير الأمور إلى " الشاد " و ليبغو أثناء غيابه . وقد أمَّن هذا النظام تغلب الـ كوك تورك على أعدائهم حتى من العشائر = الأقحوام التركية الأخرى كالـ [ دوقوز اوغوز ] و [ القيرغيز ] و الـ [ أون أو يغور ] و غيرهم من

إطْلالَةُ عَلَى لَقَافَة الْحَرَك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيَة ( ١٧ )

الأقوام التركية التي كانت تعيش في شبة اتحاد فيدرالي مع الــركوك تورك خلال فترات القوة " ٥٥٢ / ٦٣٠ "وانفصلوا عنهم خلال فترة الخضوع للصين . و كما تذكر نقوش أورخون ، فقد أوفد [ أيل ته ريش قاغان ] سبعاً و أربعين حملة على هذه الأقوام التي ناصبته العداء ، كان من نتيجتها إعادة توحيد أو إخضاع هذه الأقوام لسيطرة الــركوك تورك ، و ساد نفوذهم على مساحة تزيد عن ١٨ مليون كم و استمرت ثلاث عشرة سنة هي مدة حكم " أيـل تـه ريـش قاغان " الذي مات ، سنة ١٩٣ م .

فترة حكم قاباغان قاغان ( ٦٩٣ : ٧١٦ م )

تولى قاغان أخو " أيل ته \_ ريش قاغان " عقب وفاة أخيه سنة ٦٩٣ ، فكان على قاباغان أن يتم ما بدأ به أخوه من تحرير للسيادة التركية و كان يتحين الفرصة لتحقيق ذلك .و قد واتته تلك الفرصة عندما أعلنت العشائر المغولية خيطاي = قيطان " الحرب ضد الصين . فما كان من قاباغان إلاً أن أرسل سراً إلى إمبر اطور الصين يعده بالمساعدة ضد المغول إذا هو وعد بتحرير بقية العشائر التركية . و قد وافق إمبر اطور الصين عن رضا و سرور على هذا العرض . و تم الاتفاق الذي على إثره سيَّر قاباغان جيوشه ضد الخطاي و ألحق بهم هزيمة أخضعتهم لنفوذ الصين ، ودعمت الصداقة الصينية السروك توركية ظاهرياً .

وفي إمبر اطور الصين بوعده ، ورفع الوصاية الصينية عن العشائر و الأقوام التركية التي كانت خاضعة لنفوذه ، بل لقد أرسل إلى "قاباغان قاغان " يخطب عروساً من أميرات الركوك تورك [ قو \_ نجوى ] إلى ابن أخيه . إلاً أن رفض الخاقان التركي لهذه الزيجة و تعليل ذلك الرفض لعدم تكافؤ الأسرتين – حيث كان يري في نسبه علواً لا يضاهيه نسب إمبر اطور الصين – جعل الإمبر اطور يكتم غيظه كمداً ، ويتحين الفرصة بالرد على هذه الإهانة .

جَمدت الصين علاقاتها السياسية و الاقتصادية بالـــكوك تـورك و شـمل الصـمت والريبة العلاقة بين البلدين لفترة بددها الهجوم المفاجئ للصين على بلاد الــكوك تورك ، إلاً أن جو الصداقة عاد و شمل المنطقة لمدة ثمان سنوات من حكم [ قاباغان قاغان ]. خلال هذه السنوات الثمان كانت الصين تُعد سراً لحرب ضروس تقضي بها على الــكوك تورك تماماً ، إلاً أن الرياح تأتي بما لا تشتهي السفنُ ، و قد كانت نتيجة الحرب لصالح الــكوك تـورك و

فرضت شروط الصلح على الصين بعد أن دخلت عاصمتها الجيوش الغازية . و بناءً على هذا الصلح يتم السلام ، و تنسحب جيوش الـــكوك تورك من العاصمة ، و تعود الصداقة و السلام بين العائلتين و تقدم الصين للـــكوك تورك ما صُرف خلال الحرب ، علاوة على ذلك تُقدم الصين سنوياً خمسين ألف حمل من الملبوسات و المأكولات إلى الــكوك تورك مضافاً إليهــا مانة ألف قطعة ذهبية .

إلاً أن الصين سعت إلى إفساد المجتمع التركي من الداخل مستفيدة من معاهدة الصلح هذه . فأشاعت الفساد بين الأمراء و دست الفتنة بين العشائر و الأقوام ونشرت دعاياتها بين طبقات الشعب ضد الخاقان العجوز ، و قد ساعدها و مهد لها في ذلك ظهور مناوئ خطير للــــُوك تورك على مسرح الأحداث التاريخية آنذاك ذلكم هم العرب بعد ظهرور المدعوة الإسلامية . و بدء نشرها في ربوع آسيا . لقد صادفت هذه الفترة بدء انتشار الإســلام مما تسبب في صدام بين بني أمية و الـــوك تورك " مما جعلهم في موقف الدفاع ضد الهجمات العربية و قد أنهكت هذه الهجمات قواهم ، وكانت أهمها هي تلك التي حدثت سنة ٧٠٧ و سنة العربية و قد أنهكت هذه الهجمات قواهم ، وكانت أهمها هي تلك التي حدثت سنة ٧٠٧ و سنة العربية و قد أنهكت هذه الهجمات قواهم ، وكانت أهمها هي تلك التي حدثت سنة ١٠٧ و سنة إذرك بلـــرك مو تسببت فيما يمكن أن نسميه تجاوز أللحرب الأهلية بين الـــوك تورك . و قد كان إنورك بلــرك مو تعرين يوم ٢٦ يوليو سنة ٢١٢ م على يد جاسوس صيني بعد مدة المراعان قاغان ] في ساحة الوغي يوم ٢٦ يوليو سنة ٢١٢ م على يد جاسوس صيني بعد مدة الصراعات الغائية للوصول إلى العرش ،

عصر تورك بلكة قاغان (٧١٦ : ٧٣٤ م )

ترك قاباغان بعد مقتله ثلاثة أبناء ؛ كان أكبر هم [ بوغو ] أشد المطالبين بـالعرش إلا أن تورك بلـمـم [ قاغان ] الذي كان قد ترك العرش لعمه المقتول رأى أن من حقه العرش في ذلك الوقت ، خاصة و أن رجالات الدولة و قواد الجيش الذين عرفوه في سـاحة القتـال كانوا يؤيدونه في هذا المطلب . كما كان يدعمه في ذلك قيامه بإدارة المنطقة الغربية من البلاد باسم عمه لمدة تسع عشرة سنة . و كان تورك بلـمم خان هذا قائداً لجيش الـموك تورك أثناء المعارك التي دارت بينه و بين العرب خلال سنتي ٧٠٧ و ٢١١ م و نجح إلى حد مـا في وقف المد الإسلامي مما زاد من كفته في الصراع على العرش ، كما كان له دور بـارز

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٦٩ )

في حروب البلاد مع الصين و إيران و في إخماد الحرب الأهلية . إلاَّ أنه- لأسباب مازالت مجهولة – استطاع [بوغو] أن يصل إلى العرش ، فاندلعت الحرب الأهلية من جديد و زحف [گـوك تكين] على العاصمة [أوتو كان] و تمكن من قتل [ بوغو] و تولى [تورك بلـگـه] ] العرش و أصبح قاغانا أي خاناً سنة ٧١٦ م.

كانت المهمة العاجلة للحاكم الجديد هو إعادة الأمن إلى البلاد و تخليصها من الحروب الأهلية ، و كان له ما أراد ، ثم أعقب ذلك بإعادة تنظيم الجيش حتى يكون قادراً على مواجهة هجمات الصين و الـــ " دقوز اوغوز " ، فعيَّن أخاه " گو ل تكين " قائداً عامــاً للجــيش ، و حماه مستشاراً للبلاد . و لما رأى أن " دقوز اغوز " لم يكفوا عن المناوءة اضطر أن يسـير هو و أخوه إليهم و أنزل بهم خسارة فادحة اضطرتهم إلى توقيع صلح يفرض عليهم الخضوع الكامل لـــ تورك بلــگـه " خان سنة ٧١٩ م و يقدَّم بمقتضاه قوافل الجزية كل عام .

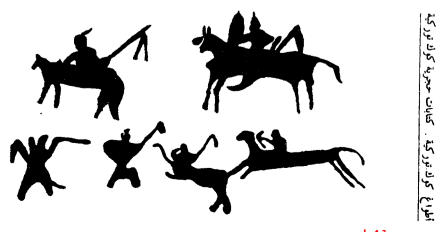
إلاً أن الصين لم تكن لترضى عن ذلك ، فلم تكف عن إشاعة الفتن و تأليب الدويلات التركية الأخرى ضد الــرقوك تورك ، مما اضطر [ تورك بلــگـه قاغان ] إلى شن حـرب جديدة ضد القارلوق سنة ٧٢٠ م أخضعهم على إثرها لنفوذه التام . ولكنه كان يدرك أن هـذه القلاقل لن تتتهي ما لم تضع الصين حداً لتدخلاتها و لن تكف الصين عن هذا التدخل إلاً بعــد حرب ، فاستشار أخاه و رجالات الدولة و أشاروا جميعاً بإعداد جيش لوقف التدخل الصيني ، و قامت الحرب بين الدولتين . و رغم الخسارة الفادحة إلاً إنهـا انتهـت بالصـلح لصـالح الــروك تورك سنة ٢٠٧٨ م

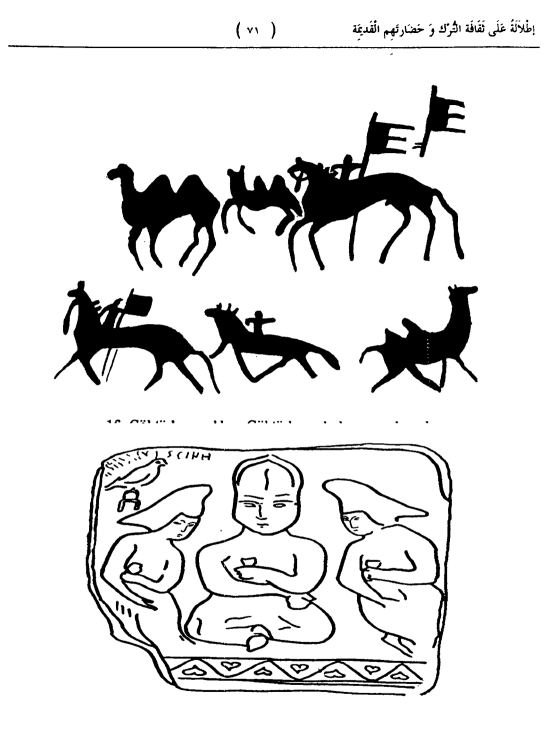
ساد البلاد شىء من الهدوء حتى سنة ٧٣١ م و لم يتخلل هذه المدة " ١١٠ سنة " سوى حربين داخليتين لم تتركا أثراً واضحاً في مجريات الأحداث . أما عن سنة ٧٣١ م فقد شهدت ميلاد حرب ضروس من جديد . فقد أعادت دولة الــ " الطقوز أغوز " بناء جيشــها . ودون سابق إنذار شنت هجمات مفاجئة على عاصمة الـــكوك تــورك و أعملــوا الســهام و المزارق في الأهالي ، و أوشك الــكوك تورك بقيادة كوك تكين " على صد الهجمات و ردها إلى بلاد الطقوز أوغوز لولا استشهاد القائد أثناء الحرب في ٢٧ فبراير ســنة ٧٣١ م مصـا جعلها تنتهي لصالح الطقوز أوغوز . وبالرغم من أن هذه الحرب لم تكن الفاصلة إلاً أنها ، -ومع موت القائد العام – قد دفعت بالبلاد إلى طريق النهاية . عاشت البلاد في هدوء و سكون

لمدة ثلاث سنوات أخرى لم يتخللها أي قلاقل أو حروب ، حتى كان مقتل الخاقان [تور بل تحسه قاغان] على يد أحد المكلفَّين بحراسته في ٢٥ نوفمبر سنة ٧٣٤ م . فلم تستطع الإمبر اطورية أن تعيش بعده سوى ثمان أو عشر سنوات كانت مخضيَّة كلها بالدماء . تولى " بل تحس قوتلوق " العرش بعد مقتل والده ، و لكنه كان صغير السن قليل الخبرة مما أفسح المجال أمام والدته في التدخل في شئون البلاد و في إدارة دفة الحكم ٠

و تصادف أن قتل أيضاً حاكم بلاد الـــَكُوك تورك الغربية مما فــتح المجــال أمــام فوضى شملت البلاد في قسميها الشرقي و الغربي حتى وصــلت هجمــات المنــاوئين إلــي العاصمة [ اتوكن ] و نجح الموالون للصين في أن يجعلوا الحاكم الشاب - دون علم والدته -يوقع طلباً للمساعدة و حق اللجوء إلى الصين •

و كان الـــ [ أون أويغور ] أقوى هؤلاء الأقوام جميعاً فكان بإمكانهم إعــداد جــيش قوامه ٢٠٠ ألف مقاتل من تعدادهم البالغ أربعمائة ألف نسمة . و لم يطل الوقت طويلاً حتــى شهد المسرح التاريخي ميلاد دولة الأويغور .





أطواغ كوك توركية . كتابات حجرية كوك توركية

## ٤- دولة الأويغور

الوضع التاريخي لمجتمع الاويغور:

لم ينجح الأيغور في تكوين دولة مستقلة بهم منذ ما قبل التاريخ ؛ فقد عاشوا منذ ما يقرب من ألفي سنة تحت سيطرة الهون و الصين و الأوار " المغول " و الـــَّكُوك تورك ثــم الصين فالقير غيز و القراخيطاي " مغول " ثم الصين من جديد .

إن الأويغور الذين لم تستقل هويتهم القومية قط ، لم يؤمنوا بديانة الترك "كحوك ديني " ذو الإله الواحد بل اعتنقوا المعتقدات المغولية البدائية . ثم ارتبطوا فيما بعد بديانة إيـران المانية " Manchnizm " ثم البوذية من بعدها ، و لما وصلت المسيحية إلـــى تلــك الــديار اعتنقوا المذهب الناسطوري ، ثم قبلوا الديانة الإسلامية وظلوا عليها .

و إلى جانب هذا التبديل و التغير من دين آخر ، فقد نتج عــن اخــتلاطهم الجنســي بالمغول و الصينيين جنسٌ خليطٌ بين السمات الصينية و المغولية .

و على الرغم من أن الأويغور ينتمون أصلاً إلى الأتراك فإن الصفة التــي ميـزتهم كمجتمع هي بعدهم عن السمات أو الصفات التركية في التفكير ، و الاعتقاد والعادات و التقاليد و انضمامهم إلى العشائر و الأقوام التركية الأخرى التي ناصبت الــــــگوك تــورك العــداء كالطقوز أوغوز و القيرغيز و القارلوق و الباسميك ، و كذلك التوركش الذين اتضحت هويتهم القومية بعض الشيء أثناء المناوشات العربية التركية خلال الفتح الإسلامي لتلك البقاع .

لقد ظهر الاويغور على مسرح التاريخ في بادئ الأمر كإمارة متحدة تدور في فلك الصين ، و كانوا يحملون اسم " جيوش " التي تعني " مهاجري الشمال الحمراء " و قد انسحبوا إلى مناطق الاستبس في القرن الثالث قبل الميلاد ، و عرفوا آنذاك بال [ جيليس ] .

أما في عهد عائلة " واي Wei الصينية التي حكمت الصين (٢٢٧ – ٢٦٤ م ) فقد كانوا يعرفون بــ " قاو – جه " و عند انضمامهم إلى إمبر اطورية الهون فقد كانوا يتكونون من خمس عشرة قبيلة متحدة عرفت في المصادر الصينية باسم [ أيو – كير ] = [ أيو – غير ] •

و عندما نجح الــــكوك تورك في القضاء على دولة الأوار و أز الوها مــن الوجــود التاريخي كإمبر اطورية ، خضع الأويغور – مع غيرهم من المجتمعات التركية – إلى سيادة

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرُك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٧٣ )

الكوك تورك و سيطرتهم ( ٥٤٥ – ٥٥٢ م ) و لكن الكثرة العددية لإمارة الأويغور المتحــدة كانت تقلق إمبر اطورية الــــكوك تورك و تجعلها تتوقع أي شىء من هؤلاء القوم الذين يبدلُون كل يوم من دياناتهم و هوياتهم القومية ويجعلون التهجُن هو السمة المميزة لعرفهم .

و لكن هذا الحدث شحذ من همم هذه العشائر و جعلها تصر على استمرار الحرب ضد الــــَحُوك تورك ، و لقد نجحوا – بعد حرب استمرت عدة شهور – في إعلان استقلالهم عــن الـــَحُوك تورك سنة ٦١٦ م . و إن كانت نهاية الحرب بهذا الشكل قد هزت كيان الــــَحُوك تورك ، فإنها في نفس الوقت قد أسمعت أو اسط آسيا أنباء الأويغور لأول مرة في ذلك العصر . و قد حاول " صدقون شيكه " حاكم الأويغور آنذاك من تشكيل دولة على ضـفاف نهـر " سلانــَحَـه " و عقب وفاته تولى الحكم بعده [ يو – صا ] الذي أظهر تفوقاً و مقدرة كبيـرة أنتاء القتال ( ٦٢٩ م ).

و كانت والدة ملك الأويغور الجديد [ يو – صا ] سيدة فاضلة نالت شهرة كبيرة بعلمها و خبرتها في إدارة شئون الملك ، و لم تبخل على ولدها بل كانت له نعم المساعد و الَمُعين .

و على الرغم من أن الاويغور قد كسبوا استقلالهم عن الإدارة السكوك توركية فإنهم كانوا يسيرون في فلك إمبر اطورية الصين ؛ يقيمون معها علاقات وطيدة في شتى المجالات ، كما كانت الصين تضع كل ثقلها و تستخدم كل قوتها العسكرية ضد أعداء الأويغور ، و قد كانوا هم أيضاً أي الأويغور – يعتبرون البعد عن السكوك تورك و السير في أفلاك الصين شرفاً يسعون إليه و يحرصون عليه ، بل جعلوا سياسة السعي إلى إزالة دولة السكوك تورك التي ينتهجها الصينيون مبدأ أسياسياً يسعون هم أيضاً إلى تحقيقه .

و طوال فترة الصراع التي امتدت إلى خمسين عاماً ( ٦٣٠ – ٦٨٠ م )بين الصين و الـــــگوك تورك و التي كانت نهايتها لصالح الصين ؛ كان للأويغور دورٌ كبيـــرٌ فـــي هـــذا

( 11)

الصراع، كما كانوا كغير هم من الأقوام حريصين على صداقة الصين أكثر من حرصهم على علاقتهم بإمبر اطورية السركوك تورك المتهاوية ، و لم تتأخر الصين عن تقديم العون للأويغور ليحلوا محل الــركوك تورك ؛ فما كان منها إلاً أن قامت بتعبيد الطريق المــودي إلــي بــلاد الأويغور وزودته بالكثير من النَّزْل " كروان سراي " كنوع من إظهار حسن النوايسا ، كما أنشأت العديد من ( مراكز البريد ) داخل البلاد لتدعيم الروابط بين البلدين •

إن الأويغور الذين يتابعون هجماتهم على الــكوك تورك بتأييد من الصين قد نجمــوا في تشتيتهم ، و إخضاع الأقوام التركية الأخرى لنفوذهم . و كتقليد لدولة الـــــكوك تــورك المنهارة فقد بدأ حكامهم يتلقبون بالـ [قاغان] و أقروا هذا اللقب بالقانون حتى و إن كان اسم هذا القاغان اسماً صينياً [ طورس - طو ] الذي حكم البلاد فيما بين ( ٦٤٠ / ٢٥٢ م ) .

و عقب مقتل هذا القاغان سنة ٢٥٢ م فقد عيَّن مكانه ابنــه [ بويـون = Boyun ] تنفيذا لأوامر إمبر اطور الصين و رغبته . و إن كان بون هذا قد حكم البلاد لمدة ثمان سنوات ، فقد أعقبه في الحكم [ بيلير قاغان Bilir Kagan ] • ثم [ طوق – قابت - س ] [ Tok Kayit -Si ] من ( ٦٦٠ - ٦٨٠ م ) خلال هذه الفترة كان الـ قوك تورك تحت قيادة [ قوتلوق تكين Kutluk Tegin ] يعيدون تنظيم أنفسهم استعداداً لحرب تعيد إليهم الحرية و تعيدهم إلى مسرح التاريخ من جديد . و بالفعل بدأوا في شن هجماتهم من جديد في أواخر أيام [طوق – قايت – س ] على كل من الأويغور و الصين في وقت واحد ، و نجـح الـــگوك تورك في إنزال هزيمة بكلا الجيشين ، و استمرت هذه الهجمات حتى اضطر " بوغداي حاكم الأويغور – بعد موت [ طوق – قايت – س ] إلى اللجوء إلى بلاد الصين مع رجاله عشيرته



35 fbi fiyanır nortresi: Daha eski çağların tesirleri vardır.

وجهی ائٹین من الاویغور و ینضح التأثیر القدیم www.j4know.com

# ٥- دولة الترك البلغار BULGAR TÜRK DEVLETİ دولة اللغار الترك

ينتسب البلغار الأتراك إلى نفس قبيلة [ الأويغور ] . و يرجعون إلى أقوام [تـنج – لنج ] المرتبطين بدور هم بإمبر اطورية الهون العظمى منذ عصر [ متَّـه Mete ] ٢٠٩ – ١٧٤ ق . م . و لقد انفصل التنج – لنج عن [ الغز Oğuz ] ، في العصور السـابقة عـن الميلاد . ولقد توطنوا جنوب روسيا و تسموا هنالك بالـ [ أوغور ] . وبسـبب التغييـر و التبديل الصوتي بين الـ [ ر ] و الـ [ ز ] فقد تغير الاسم من (أوغوز ) إلى أوغور .

و اللغة التركية التي يتحدثها البلغار هي نفسها التي يتحدثها قحوم [ الحجوواش çuvaş ] و هي التركية الحوواشية القديمة . وبهما العديد من القواعد و التراكيب والمفردات من التركية الغزية .

كان الأويغور و المجريون يعيشون معاً في القرن الخامس بالقرب من جبال قافقاسيا ، ويُعتقد أنهم كانوا موجودين داخل القسم الشرقي لإمبر اطورية هون أوروبا .

و يظن بعض الباحثين أن اسم الــ [ بلغار Bulgar ] مشتق من المصــدر التركــي Bulgamak بولغامق ] ، الذي يعني .. الاختلاط أو التوحد . و أول مرة يصادف فيها اسم [ بلغار ] مكتوباً كانت في التاريخ البيزنطي سنة ٤٨٢ م .

عندما سيطر الأوار على المنطقة في القرن السادس دخل البلغار تحت نفوذهم ، إلى أن هـــزم الــكوك توركـُ الآوار، فقويت شوكة البلغار وكوَّنوا وحدة بلغاريــة قويــة تحت إدارة [ قوبارت Kubart ] فيما بين ( ٥٨٣ – ٦٤٢ ) . و اتسعت حدودهم . و بعــد موت قوبارت توزع البلغار إلى ثلاث إدارات يديرها أولاده .

دخل بعضهم تحت نفوذ دولة الخزر ، و تمكن قسم آخر من الوصول إلـــى منــاطق الطونا Tuna و كوَّنوا دولة البلغار التركــ في البلقان عام ٦٧٩ . و هكذا أصـــبح هنـــاك دولتان للبلغار الأتراك . أ- (إتيل İtil ) . ب – طونا .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُوْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٧٧)

أ– دولة ترك بلغار إيتل :–

تمكن الإتيل من تشكيل دولة البلغار ، و حملت عاصمتهم نفس اســم [ بلغــار ]، و كان يقطنها خمسون ألف نسمة .

نجح هؤلاء في أن يمدوا حدودهم حتى قازان [ Kazan ] . و دخلوا تحــت النفـوذ الثقافي للـــگوك تورك .ثم الخزر و عندما وصلوا إلى قمة نفوذهم وصلت حدودهم من حواف جبال أورال إلى نهر أوقه [ Oka ] و ينابيع [ صارمارا Sarmara ] . ثم قضـــى علـيهم الهون الغربيون عام ( ٣٦ / ١٢٣٧ م ).

الثقافة : من الناحية الثقافية ؛ فلقد حملت دولة بلغار إتيل ثقافتها معها عندما وصلوا إلى منطقة قازان . وهم الذين نشروا الثقافة المتعلقة بالسيف و الزرد و أدوات الزينة والأزيار ليس إلى قازان فقط بل إلى روسيا و أعماق سيبيريا . و رغم أن بلغار إتيل قد تأثروا بالثقافة المجاورة للمجريين و البيزنطيين و القفقاس المحليين و الفنانديين والجرمان فإنهم لم ينفصلوا قط عن ثقافة أواسط آسيا . بل شكلوا عنصراً مهماً في الحياة الثقافية و الحضارة التركيسة الرفيعة في أواسط آسيا .

ليست هناك در اسات موثقة عن تشكيلات دولة إتيل البلغارية التركية ؛ و لكن طالما أنهم ينحدرون من سلالة خان ، فإن الخطبة كانت تُقرأ باسم الخان الحاكم . وأنهم قد ضربوا سكَّة باسمهم .

ب- دولة الأتراك البلغارية في الطونا :

و استفاد هؤلاء البلغار الترك من الحروب العربية البيزنطية ووسعوا حدود مناطقهم ، حتى إن قنسطنطين الرابع شن عليهم حرباً سنة ٦٧٩ للحد من هذا التوسع ، إلاً أن البلغار

الترك كسبوا المعركة و امتدت حدودهم من [وارنا Varna ] حتى الطونا كلها و ســاحات شومنو [Şumnu ] الشاسعة ودفع لهم البيزنطيون الجزية ٠

و مما ساعدهم في الحفاظ على حدودهم و وحدتهم تلك السمات التي ورثوهـا عــن الأتراك و هي الفروسية و ثقافة الخيل و السيف و تكنيك الحرب و تشكيلاتها .

إن اتفاق البلغار الترك مع ثيودوسيوس الثالث Theodosius وعقدهما اتفاقاً تجارياً فيما بينهما سنة ٧١٦ م ، و المساعدة التي قدمها البلغار للبيزنطيين هي التي حالت دون الاستيلاء على استانبول من قبل العرب خلال الحصار الذي ضرب حولها فيما بين ٧١٧ / ٧١٨ م . ( ٩٩ – ١٠٠ هـ ) .

نجح قروم خان Kurum Han الذي تغلب على الآوار والبيزنطيين بعد قرن من الزمان أن يرفع قدرة بلغاريا إلى أرفع مستوياتها ، و تمكن قروم خان هذا من احتلال صوفيا ثم نيس ثم بلغراد عام ٨٠٩ م = ١٩٤ هـ ، و نجح البلغار في السيطرة على طريق التجارة الممتد من أواسط أوروبا ، من بلغراد إلى سلانيك في جنوب شرق أوروبا ووفسر لها هذا من النفوذ ما جعلها في مصاف دول بيزنطة والفرنجة [ و ما زالت الحفريات الأثرية تخرج علينا كل يوم بأعمال معمارية و فنية رفيعة المستوى ترجع إلى هذه الفتسرة و هذه الدولة .. ،

عاشت دولة بلغار الطونا ؛ أزهى عصورها في عهد القيصر سيمون Simeon ( ٨٩٣ – ٢٨٧ م = ٢٨٠ – ٣١٥ هـ ) ، حيث جعل البلغان كلها تحست سيطرة النفوذ البلغاري .و عند حصاره لمدينة القسطنطينية = استانبول عام ٩٢٣ م = ٣١١ هـ غير تقبه من [ خان ] إلى [ قيصر ] ، ذلك اللقب الذي منحه إياه بابا روما آنذاك . فتخلى سيمون عن لقب الخان ذو الجذور التركية ، و حبذ لقب القيصر الروسي.

ضعفت دولة البلغار الترك تحت وطأة الحروب و النزاعات مع البيشناك والصرب و المجر و الكروات و البيزنطيين بالإضافة إلى النزاعات الداخلية . وتم احتلالها بالكامل من قبل البيزنطيين سنة ١٠١٨ م = ٤٠٩ هـ . و هكذا انتهت دولة أتراك الطونا الأولى . و تمكن أتراك القومان Kuman الذين ذابوا فيما بين البلغار من إعادة إحياء دولة أتراك الطونا الثانية في القرن الثاني عشر . و ظلت قائمة إلى أن دخلت بلغاريا تحت سيطرة النف وذ العثماني من عام ١٣٩٣ – ١٨٧٨ م = ٢٩٢ – ١٢٩٦ هـ .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٧٩)

المعتقدات الدينية و الأعراف الثقافية لدى أتراك بلغاريا = الطونا:

أثبتت الدراسات المعتمدة على المكتشفات الأثرية و النقوش و المصادر البلغارية القديمة أنهم كانوا إلى ما قبل القرن التاسع خاضعين للثقافة الدينية والاجتماعية التركية إلى حد بعيد ، و يمكن أن نقول ذلك بشكل آخر .. هو أن هناك تشابها كبيراً بسين المعتقدات الدينية و الثقافية لدى أتراك بلغاريا مع معتقدات و ثقافات الأتراك الآخرين . و كانت النقاط المشتركة بين الثقافتين كما يلى :

- ١- كان السيف عند الأتراك سلاحاً مقدساً ، يضعه التركي أمامه عند القسم . و حماكم البلغار قُروميش Krumış خان وضع سيفه أمامه عند عقد الصلح مع بيزنطة ، ثم أقسم هو أولاً على الصلح ثم جعل السفير البيزنطي يُقسم على السيف أيضاً.
- ٢- كان الأتراك القدماء يستخدمون الطوغات المعلق على أطرافها ذيل الخيل كرمز
   ٢ كاستقلالهم و لدولتهم . و نفس هذه الطوغات كانت تُشاد عند البلغار .
- ٣- كان الأتراك القدماء يطلقون سراح خيولهم بعد الحرب ، و لاتركب بعد ذلك ، وجزاء من يركبها هو الموت .. و كانت نفس العادة لدى البلغار الترك و يطلقون عليها [ جانلى آت قوربانى = Canlı at Kurbanı ] أي فداء الجواد الحى .
  - ٤- كان الترك و البلغار يستخدمون العُقَاب المزدوج الرأس لجلب الحظ و السعد
    - ما استخدم التقويم الحيواني ؛ و تقريباً نفس التتابع لشهور السنة .

و لكن مع زيادة الكثرة العددية للسلاق ، تحولت الثقافة و المعتقدات الدينية التركية رويداً رويداً إلى الثقافة السلاڤــية ثم إلى الثقافة المسيحية . و اعتباراً من القرن العاشر تحولــوا تماماً إلى أن أصبحوا قوماً سلاڤيا.

اعتمدت فلسفة تشكيلات الدولة عند البلغار الترك كما كان هو الحال عند الأتراك القدماء .. فتعتمد على الأسس الإلهية و تلتف حول [ الخان ] ثم [ القيصر ] .. ثم كانت مثل الغز لهم سياستهم " الداخلية " و سياستهم " الخارجية "..

# ۲-القارلوقيين Karluklar

(1.)

تذكر المصادر الصينية أن القارلوق = Karlık " ينحدرون إلى إحدى قبائل الــكوك تورك ، و أنهم توطنوا مناطق غرب الآلتاي في ضواحي [قارا إرتــيش Kara İrtış ] و [ طارباغاتاى Tarbagatay ] و كانوا يوجدون في هذه المناطق على هيئة تــلاث قبائــل متحدة .

في البداية عاشوا كمستقلين فيما بين ٢٣٠ – ٢٨٠ م = ٩ ← ١٢ هـ و تم توحيد القبائل الثلاث و تلقب رئيسهم بلقب [ يابغو Yabgu ] و كوَّن جيشاً قوياً . ثم ثاروا ضـد الـــُوك تورك بتحريض من الصين حتى كان لهم دور مؤثر في القضاء على خاقانية الــُوك تورك • بعد موت بلـــكَه قاغان = بلغه قاغان = Bilge Kagan . وبعد أن زاد نفوذهم في المنطقة المحيطة بــ [ بش باليق balk ] و توطنوها ، اختاروا لأنفســهم بـابغو مستقلاً وأطلقوا عليه [ طون بلغه Bilge آ و لكن خاقانية الأيغـور المشـكَلة فـي [ أوتوكن ] أخضعتهم لنفوذها الكامل . و أصبح اليابغو أو الطون بلغه تابعاً للخاقان •

لقد تمكن القارلوق من وقف تقدم الزحف العربي الأموي إلى فترة ما . و كان لهم دورهم في حروب [طالاس Talas ] التي دارت بين الصين و العرب عرام ٧٥١ م = ١٣٤ هـ ... لكنهم فيما بعد انسحبوا إلى منطقة طاريم و ما بعدها . وصارت بلاصراغون عاصمة لهم و إن كانوا خاضعين لنفوذ خاقانية الــروك تورك الغربية . و كانوا فـي نفس الوقت يتسمون باسم سياسي هو [التركمن Türkmen ] و لكن مع انتشار الإسلام في هذه المناطق دخلوه بشكل جماعي و أصبحوا يمثلون رافداً مهما في نشر الدين الجديد في أواسط آسيا ...

# ۷- خاقانية الكيمك Kimek Hakanlığı

وفقاً لما أورده المؤرخ العربي الإدريسي (\*) و الجرديزي \* فإن الكمَّك اتحاد تكوُّن من يطون الإيمي İmi و الإمك Imek, yimek و التتار Tatar والبلاندور Balandur و القيب-جاق Kıpçak و اللانقاظ Lankaz ] و [ الاجلاد Eclad ] وحسب ما نكر في كتاب [ حدود العالم ] فإن لخاقان الكمك احد عشر مساعداً [ عامل ] و هذه [ الزعامت ] تنتقل بالتورات من الأب إلى الابن . و من هذا المنطلق يفهم أن بلادهم كانت مقسمة إلى إحدى عشرة منطقة . و أن مساعدى الخاقان كان كل منهم قائداً لعشيرته . و إذا كان الجرديزي يذكرهم سبع عشائر فلربما مع مرور الزمن تحولوا إلى إحدى عشرة عشيرة و هذه [ الزعامت ] تتتقل بالتوراث من الأب إلى الابن . و من هذا المنطلق يفهم أن بلادهم كانت مقسمة إلى إحدى عشرة منطقة . و أن مساعدي الخاقان كان كل منهم قائدًا لعشيرته . و إذا كان الجرديزي يذكرهم سبع عشائر فلربما مع مرور الزمن تحولوا إلى إحدى عشرة عشيرة و في كتاب [ مجمل التواريخ و القصص ] يذكر أن لقب رئيس الكمك كان [طوطوغ ] و أن هذا اللقب يمر في النقوش التركية . و يتحدث السفير العربي تميم بن بحر عن حاكم الكمك على أنه [ ملك كيمك ] و يتحدث الجغر افي المسلم المسعودي عن أن الكمَّك كانوا موجودين على شواطئ نهرى إرتيش الأبيض و الأسمر . كما يذكر الجرديزي أن لقب حاكمهم كان [ بابغو Yabgu ] .

الإمريسي : أبو عبدالله المعروف بالشريف الإدريسي ( ١١١٠ - ١١٦٥ ) : رحَّالة ولد في سبتة . درس في قرطبة و برع في الهيئة و الجغرافية و الطب و الحكمة و الشعر طاف في بلاد الروم و اليونان و مصر و المغرب و فرنسا و جزيرة بريطانيا .. دعاه روجه الثاني ملك النورمانيين إلى زيارة صقلية فرسم له الإدريسي ماعاينه من البلدان على كرة من فضة ، من مؤلفاته : • نزهة المئتاق في اختراق الآفاق ) . انظر المنجد في اللغة و الإعلام • - الجرديزي : ( أبو سعيد عبدالحق ) ولد في جرديز بالقرب من غزنة . مؤرخ فارسي . ألف نحو ١٠٤٩ كتاب . ( زين الأخبار ) فيه تاريخ ملوك فارس و الرسول محمد و الخلفاء إلى عام ١٠٣٢م و تاريخ خراسان من الفتح العربي إلى ١٠٤١ و فيه معلومات جغرافية آسيا الوسطى . أنظر ( المنجد في المغة و الأعلام ).

#### <u>شارة الحكم و عاصمته :</u>

كانت شارة السلطة و الحكم التي يرتديها خاقان الكيمك هي غطاء رأس من الذهب و ملابسه مطرَّزة و موشاة بالذهب أيضاً . و كانت هذه من العادات التركية القديمة .. و عُرِف عن ألب أرسلان السلــچوقي أنه كان يرتدي غطاء للرأس طويلاً من الذهب و أن هذا الــ Kab = الغطاء كـــان يقدم بين الهدايا للسلاطين و الملوك.

كان للكيمك كسائر الخاقانات التركية عاصمة شتوية و أخرى صيفية . و كانت عاصمة الكيمك كما ذكر السفير تميم بن بحر [ النمكية ] و يصحح هذه التسمية المستشرق و مينورسكي V. Minorsky على أنها يمكيه Yimekiye بدلاً من Nimekiye .

و يذكر الإدريسي أن بين الكيِمَك كانت هناك عملة نحاسية متداولة فيما بينهم ؛ مما يقوم دليلاً على استقلاليتهم.

كان اقتصادهم يعتمد على الثروة الحيوانية كسائر الأقوام الرّحل ؛ و أهم الحيوانات عندهم الخيول و البغال و أحصنة العربات و الأبقار و الأغنام .. و أنهم كانوا يصطادون الجياد البرية و يسوسونها .. و كانوا يعتمدون عليها في أغذيتهم ، لحمها المقدد في الشتاء . و لحومها و ألبانها الطازجة في الصيف ، و كان الكيمك كغيرهم من الترك يصنعون نوعاً من الخمور من لبن الخيل يسمى [ قميز ] و مازال معروفاً و مستخدماً بين أتراك أواسط آسيا . و كان يستخدمه المماليك الذين أتوا من هذه الديار في مصر خلال حكمهم لمصر ٠

و تذكر المصادر الإسلامية أن البعض منهم كان يعمل بزراعة القمح و الشعير و الذرة ، و قسم آخر كان يؤمن معيشته بالصيد و أنهم كانوا يستخدمون الزحّافات الجليدية لصيد الحيوانات الفرائية ... و قد كانت – لظروف المناخ – مساكنهم من الخيام لسهولة التنقل و الترحال . و يرتدون الملابس المصنوعة من أصواف الأغنام وجلود الحيوانات . و اللباد أي وبر الجمال . كما كانت خيامهم من نفس اللباد و أهم تجارتهم كانت في الفراء و المعادن كالنحاس و الفضية و الأواني النحاسية ، و القرَب.

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُوْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٨٣)

A- السَبِجنَك Peçenek

كان الــَـبِــَجنَك يعيشون في حوض نهري جيم Gim و يلبيق [ امبا Emba اورال ] حتى منتصف القرن التاسع ، و لكنهم لم يتحملوا ضغوط أوغوز الخزر فهاجروا فــي كتــل بشرية ضخمة إلى المجر عابرين نهر الفولجا .. و استقروا فيمــا بــين ٨٦٠ – ٨٨٠ م = ٢٤٦ – ٢٢٦ هــ في ضواحي دون – قوبان . و كانوا قبلاً قــد اضــطروا أيضــاً إلــى الانسحاب إلى أعماق سيبيريا تحت ضغط الغز و القارلوق .

و إذا كانوا في بداية استقرارهم في المجر ثمانية بطون فقد وصلوا إلى ثلاثة عشر بطناً في القرن الثالث عشر . و تجاوروا مع الخزر و الأوز و المجر و بعض قبائل فنلندا و السلاق .

ثم انتشروا في ساحة ممندة من نهر الدون حتى نهر الطونا ووصلوا إلى ضواحي مدينة كييف في شمال البحر الأسود . و قد عاش الممي جنك مع الروس جنباً إلى جنب ما يزيد عن ١٣٠ عاما . إلاً أن الروس استفادوا من تشتت المميجنك ، وأنزلوا بهم هزيمة ساحقة جعلتهم ينحصرون فقط في منطقة نهر الطونا . و لكن تحت وطأة الضميغط الأوزي انسحبوا أيضاً نحو البلقان . و اتفق بعضهم مع البيزنطيين وتولوا عمنهم حراسة الحمدود ودخلت أعداد غفيرة منهم في خدمة البيزنطيين اعتباراً من ١٠٤٨ م = ٤٤٠ هما ووصل

لقد عاش السَيچِنَك أكثر من مائة و خمسين عاماً في شمال البحر الأسود وكانوا لما يزيد عن مائة عام القوة الوحيدة المسيطرة على هذه السهول المجدبة ... إلاَّ أنهم لم يسدخلوا في تشكيلات الدولة قط .

٩-القومانين / القيبچاقيين

## Kumanlar / Kipçaklar

يعتبر هم الجرديزي فرعا من فروع [ الكيمَك Kimek ] و هم من الأقوام التي عاشت في سهول و براري أواسط آسيا و الممتدة حتى جنوب شرق أوروبا . واختلفت مسمياتهم في المصادر الغربية و الشرقية . و لقد اضطروا إلى الزحف في كتل كبيرة نحو الغرب تحت ضغوط دولة [ القيطاي Kıtay ]التي تكونت في شمال الصين عام ٩١٦ م = ٣٠٤ هـ .

كان تقدم الكتلة البشرية الكبيرة من القيبچاق نحو إديل / الفولجا فــي غــرب نهــر أورال= يابيق .و انتشروا في مساحة شاسعة خلال القرن الحادي عشر الميلادي.

تُعتبر الفترة الممتدة فيما بين ١٠٩٠ – ١١١٠ م = ٤٨٣ – ٥٠٤ هـ. هــي فتــرة منتهى القوة للقومان و القيــجباقيين . <u>حيث كان على رأسهم</u> باشيو غات أقوياء .

لقد اضطرت روسيا أن تعقد معهم الصلح تلو الصلح لوقف زحفهم و هجماتهم على أراضيها .

و لقد نجح القيــجياق في المحافظة على علاقاتهم الثقافية مع آسيا التي يعيش فيهــا العديد من أصلابهم ، كما نجحوا في إقامة علاقة ثقافية قوية مع جير انهم الغربيين.

إلا أنهم تعرضوا لهزيمة ماحقة على أيدي المغول في ٣١ مارس ١٢٢٣ م = ٦٢٠ هـ . على امتداد نهر قالقا Kalka . ثم أعقب ذلك بعد بضع سنين ضربة أخرى قضيت عليهم بالكامل سنتي ١٢٣٨ / ١٢٣٩ م = ٦٣٦ / ٦٣٧ هـ و لم يعد لهم أثر في سيهول البحر الأسود الشمالية ٠

ثم تفرقت البقية الباقية منهم فيما بين المجر ، ثم انسحبوا إلى البلقان ثم بلغاريا ورومانيا و لعبوا أدواراً مهمة في روسيا وجورجيا ، و جاءت بعض الكتاب مسنهم إلى الأناضول .. و ماز الت .. وتوطنت فيه . و احتلوا مواقع رفيعة في دولة الآلتين اوردو = الجيش الذهبي ، . كما تُسجل كتب التاريخ إن للقيم جياق دوراً كبيراً في استمرارية دولسة المماليك في مصر .

اطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٨٥)

- \* المدخل : بدايات اللغة التركية ...
  - \* \_ نقوش أورخون ...
- \* \_ نصب کول تکین \* نصب بلگه قاغان ...
  - + الكتابة الأورخونية ...
  - \* اللغات الأورالية الألتانية ...
    - ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
       ۲
    - \* \_ اللغة التركية و لهجاتها ...
- \* الأبجديات التي استخدمهتا اللغة التركية ...

#### المبحث الثابى

## بدايات اللغة التركية

المحخل،

إن اللغة التركية المتداولة الآن ترجع أقدم نُصوصها إلى نهايات القرن السابع و بدايات القرن الثامن الميلادي ، وقد وجدت منقوشة فوق نصب حجرية بالحروف الــــكوك توركية بالخط المسماري .ومنذ ذلك التاريخ ونحن يمكننا أن نتتبع تطوّرات اللغة التركية .ولقد تم تتابع اكتشاف نصب تذكارية منقوشة منذ عصور الكوك تورك والأويغور فسي وديسان ينيسي وأورخون وحوض نهر طاريم Tarim حيث تم اكتشاف لغة مكتوبة على الورق فــي منطقة طور فإن Turfan وخرج Hoço، وكذلك تم اكتشاف ألواح خشبية عليها كتابات فـــى نفس المنطقة . وإذا كان الأويغور فيما بين القرن التاسع إلى الثالث عشر قد تعرفوا علي الحضارة الهندية في حوض نهر طاريم وأنتجوا أدبا ثرياً مكتوباً.. فإن للـــكوك تورك أيضــــاً نتاجهم الخاص بهم والمتمثل في نقوش أورخون أيضاً،و في نفس المدة تقريباً كان كل من أتراك القارلوق Karluk والباغمة Yağma والجيغيل çiğil يخطون خطوات حضارية أخرى فيما حول كاشغر Kasğar وبالاصاغون Balasağun وعندما تجمعت هده القبائل والبطون والأفخاد التركية حول القراخانيين أصبحوا وجها لوجه مع حضارة آسيا المعتمدة على الثقافة الإيرانية والعربية .وهناك نتاج بين أيدي الباحثين قد ظهر نتيجة هذه المواجهة طوال النصف الثاني من القرن الحادي عشر والقرن الثاني عشر .ولقد كانت اللغة المستخدمة في نقوش أورخون على نهر ينيسي ثم في حوض طاريم وأخيـراً فــي ضــواحي كاشــغر وبالاصاغون هي نفس اللغة تقريباً مع فروق بسيطة من ناحية الصوت والقواعد .وإن كـان الاختلاف الثقافي والحضاري قد أدى بالضرورة إلى اختلاف في المعجم اللفظي . فإذا كنا في النصوص الأويغورية نصادف ألفاظاً ترجع إلى اللغة الهندية و الديانة البوذية ، ففي النصوص القراخانية نُشاهد بكثرة مفردات فارسية وعربية ترجع إلى ثقافات هاتين اللغتين والحضــارة

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك رَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٨٧)

الإسلامية .وإذا كان الأتراك المعاصرون على امتداد الساحة الممتدة من مغوليستان حتى شمال البحر الأسود وشرق أوروبا وفى الجنوب في الأناضول وبعض منساطق العراق يتحدثون اللغة التركية الآن، فإن هذه اللغة هي استمرار وامتداد لتلك اللغة المستخدمة فسي نقوش أورخون والأويغور والقراخانيين والتي تُعرف باللغة التركية القديمة •

كما ظهر نتيجة لالتفاف الأتراك الغز حول السلاجقة منذ ما قبل القرن الحادي عشر في خراسان وإيران و آذربيجان ثم في العراق والأناضول وسوريا وحتى القرن الثالث عشر امتدت إلى البلقان تلك اللغة ، أو لنقل اللهجة التي تسمى [ التركية الغربية] وهمى بمدورها امتداد لتلك اللغة القديمة مع فوارق بسيطة وغير شاسعة.

إن أول نصوص تركية والتي تعود إلى القرن الثامن ؛ يعنى تلك اللغة المستخدمة على أحجار أورخون لا تحمل خصائص اللغة التركية كاملة .بل حدث فيها تغير على نظام اللواحق والبناء القواعدي والمفاهيم المجردة .وتغيرت مفاهيم بعض الكلمات والأقوال وتعمقت ونضجت حتى وصلت أخيراً إلى لغة كتابة .

وبعد أن نستعرض نقوش أورخون وما دار حول اكتشافها على اعتبار أنها أول ما وصل إلى أيدي الباحثين فلسوف نرى فى عجالة مجموعة اللغات التركية الآلتانية -الأور الية وكذا الفرع الفنلندى والخصائص المشتركة فيما باين هذه المجموعات و أهم الأبجديات التى استخدمها ا

نقوش أوخون:

إن أول نص يحمل اسم الـ [ ترك] واسم الأمة التركية ، وأول تاريخ تركي ، أو تاريخ مسجل فوق الأحجار و أول نص يبين محاكمة الأمة لحاكمها، وتبين تقديم الحـ اكم الحسـ اب لأمته...أول نص يحمل معنى النظام التركي ، والنظرية التركية ، والثقافة التركية والحضارة التركية.. أول وثيقة تبين الدهاء العسكري التركي ، وأسس الفنون العسـ كرية التركية ، أول وثيقة تبين الغرور والعظمة الإلهية للترك ، أول لوحة علوية للحياة الاجتماعية التركية.. أول نموذج لفن الخطابة التركي .و الأداء الخطابي للسلطان الحاكم.. إنه أصدق نمـ وذج للكتـ اب الأساسي للقومية التركية على مر العصور.. إنه الضوء الذي يضىء الخط البياني للاسـ حقامة التركية ...إنه النبع المبارك للغة الترك .و النموذج الأول و الفريد للغة الكتابة لدى الترك ...إنه

الدليل القاطع على ظهور لغة الترك في عصور ما قبل الميلاد..انه الوثيقة التي ترجع تأسيس الجيش التركي الأول إلى ما يزيد عن ١٢٥٠سنة قبلاً.. انه أول إشارة إلى العلاقـــة التركيــة الصينية التي ترجع إلى ما يزيد عن ٢٥٠٠سنة .انها شواهد قبور ذات معاني رفيعة من ناحية المحتوى الاجتماعي ٠



إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٨٩)

عندما نذكر نقوش أورخون لابد أن تصطف فى ذهن الإنسان كل هذه الأوصاف المذكورة أعلاه . إن نقوش أورخون كتابة قد بقيت لذا من عصر الـــُوك تــورك Göktürk = أتراك السماء و الــُوك تورك دولة قد تأسست من قبل الهون Hunlar فى عصور ما قبل الميلاد. وهى دولة ساد حكمها تحت إدارة عائلات متعددة، وكانت إمبر اطورية شاسعة فــي آسيا فيما بين القرنين السادس والثامن الميلادي .كان الأوار Avarlar هم الذين علــى رأس السلطة فى النصف الأول من القرن السادس.وفى عام ٥٥٠ أنهــى بــومين قاغـان Bumin وكانت عاصمة الدولة في هذه المرحلة فى القسم الشرقي ، وكان القسم الغربي أيضاً تابعـاً وكانت عاصمة الدولة في هذه المرحلة فى القسم الشرقي ، وكان القسم الغربي أيضاً تابعـاً ولانت عاصمة الدولة في هذه المرحلة فى القسم الشرقي ، وكان القسم الغربي أيضاً تابعـاً ولانت القسم الشرقي من الناحية الإدارية وتحت إدارة استمى قاغان Istemi Kağan أخو بـومين قاغان والذي ظل مسيطراً على القسم الغربي حتى عام ٥٢

كان لايلتيرش قاغان ولـدان ؛ أحدهما يُدعى بلـمحـ تكين Belge Tekin والثاني كول تكين Kül Tekin. وكانا في السابعة والثامنة من العمر عند وفاة والدهما.عندما تـوفى قاغان سنة ٧١٦م أراد أبناؤه الاحتفاظ بالعرش ..إلاً أن الأخوين بلـمحـه وكول حالا دون ذلك بمساعدة وزير والدهم.وأصبح بلكه قاغان حاكماً .وبمساعدة الوزير المخضرم [طـون

سوهكذا بمان نقوش أورخون محل هذا الحديث كانت نتاج عصر بلـــكــه قاغان هذا ... النقش الأول هو نقش كول تكين ، و الذى أمر بنقشه ونصبه هو أخوه الأكبــر بلــــكه قاغان فى عام ٧٣٢م ،أما النقش الثاني ؛ فهو نقش بلــكــه قاغان والذى أمر ابنه بنقشه بعد وفاة والده بعام واحد أي في عام ٧٣٥م أما النقش الثالث ؛ والذي يحمل اسم الوزير طـون يوقوق فقد أمر الوزير هو نفسه بنقشه فيما بين أعوام ٧٢٠–٧٢م.

ولما كانت هذه الأنصبة المنقوشة قد وجدت على ضفاف نهر أورخون فقد نسبت إلى حيث وجدت . ولقد تم اكتشاف كتابات أخرى في ضواحي هذه المنطقة بلغت ست أبجديات أي كتابات ،ولكن أشهرها وأكبرها هي تلك النقوش الثلاثة المشار إليها.

ويُطلق على نقوش أورخون أيضاً كتابات أورخون ". ومما لاشك فيه أنها كتابات وكل منها أثر لا يقدر بثمن سواء من الناحية المادية أو المعنوية. وكل منها تذكار شامخ من ناحية البناء بنفس القدر من الشموخ في المحتوى. نصب كول تكين :

إن نقش تكول تكين ، يعكس مدى الوفاء والتقدير الذى شعر به الأخ تجاه أخيه الذي لم يكن حاكماً ،ولكنه لعب دوراً حيوياً في تقوية الدولة وتمكين سلطة أخيه. فقد أمر بلركه قاغان بهذا النصب التذكاري لكي يُشيد باسم أخيه ؛ اعترافاً بالفضل وتعبيراً عن عواطف الود والمنَّة ..وكان يشرف بنفسه على النصب بفنيته العالية و وجده الصافي .ولقد كان بلركه قاغان تحت تأثير هذه العواطف النبيلة يجلس بجوار النصب التذكاري ويشرف بنفسه على كل صغيرة وكبيرة ، بل كان يشارك في مراحل الإعداد الأولية بنفسه. وقد سجلت الكتابة المباركة التي على النصب من فمه شخصياً..فهو مؤلف هذا الخطاب الرائع .

إن نصب تكول تكين على شاكلة سلحفاة قد استقرت فوق قاعدة حجرية مفرغة .وعند اكتشاف النصب وجد مقلوباً بجوار هذه القاعدة .وقد أثرت عوامل التعريسة الجويسة فسي الأقسام التي كانت معرضة لها بسبب هذا القلب و محت الرياح بعضاً من النقوش التي كانت

اِطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٩١)

معرضة. ثم أُعيد الترميم ونُصبت مرة أخرى في مكانها. ارتفاع النصب ٣,٧٥ متراً، تَمْ نحته بعناية فائقة من أحجار جيرية أو من رخام غير صاف وكلما اتجه النصب إلى أعلى يضيق إلى حد ما و هو . مكون من أربع جبهات . عرض جبهتا الشرق والغرب من أسفل ٣٣١ سم ومن أعلى ٢٢ اسم ،أما جبهتي الشمال والجنوب فمن أسفل ٢ ٤ سم ومن أعلى ٤ ٤ سم أعلى النصب على شكل كمر ، وعلى القسم الأعلى خمس زوايا. فوق الجبهة الشرقية توجد شارة القاغان =الحاكم.والجبهة الغربية مغلفة بكتابة صينية . والجبهات الثلاث الأخر عليها شارة القاغان =الحاكم.والجبهة الغربية مغلفة بكتابة صينية . والجبهات الثلاث الأخر عليها كتابات تركية كثيرة وفوق الزوايا غير الحادة والمتبقية فيما بين الجهات ، وإلى جوار الكتابة الصينية ، يوجد خط وكتابتها على الجبهة الشرقية أربعون سطراً،أما على الجبهتين الشالية والجنوبية فيوجد ثلاثة عشر سطراً على كل منها . وقد تم كتابة الأسطر من أعلى إلى أسفل منظمة وكانها قد أحدت بمسطرة . وخطت بشكل جميل .والكتابة الصينية تُسيد بالصاداقة منظمة وكانها قد أحدت بمسطرة . وخطت بشكل جميل .والكتابة الصينية من أعلى إلى أسفل منظمة وكانها قد أعدت بمسطرة . وخطت بشكل جميل .والكتابة المينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة . وخطت بشكل جميل .والكتابة الصينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة . وخطت بشكل جميل .والكتابة الصينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة .وخطت بشكل جميل .والكتابة المينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة .وخطت بشكل جميل .والكتابة المينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة .وخطت بشكل جميل .والكتابة المينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة .وخطت بشكل جميل .والكتابة المينية تُسيد بالصاداقة منتظمة وكانها قد أعدت بمسطرة .وخطت بشكل جميل .والكتابة المينينية ألما عدى أن هـذا

وبالقرب من هذا النصب تم اكتشاف طريق بطول ٤,٥-٥كم ممهد بالحجارة وعلى جانبيه تماثيل تتجه نحو النصب وكذا أنقاض ضريح وقطع كثيرة من هياكل متساثرة. وفى الأزمنة الأخيرة، تم الحصول على رأس تمثال كول تكين وبدن زوجته فيما بعد .

لقد عمل الفنانون الصينيون والأتراك جنباً إلى جنب في إقامة هذا النصب والمقبرة معاً. وإن الذي كتب الكتابة التي على النصب هو يولوغ تكين ابن أخ بلركمه قاغان وكرل تكين.

نصب بل گ قاغان :

و على بعد كيلومتراً .واحداً تم اكتشاف نصب بلـــكـــه قاغان في نفس المكان الـــذي فيه نصب كول تكين . و هو يشبه تماماً النصب الأول من ناحية الشكل والترتيب. و لم يزد عنه سوى ببضع سنتيمترات . و لهذا السبب فعلى الجبهة الشرقية واحد و أربعون ســطر و

على الجبهات الأخرى خمسة عشر سطراً و الكتابة الصينية تُتابع الكتابة التركية . و إن كانت الصينية قد مُحِيَت تماماً بسبب عوامل التعرية .

إن تمثال بلـــكــه قاغان إلى جانب أنه قد انقلب فقد تحطم أيضاً .. و لهذا ؛ فالتخريب و المحو باد عليه أكثر من السابق و الذي خط كتابته هو أيضاً يوللوغ تكين. و علـــى كــلا النصبين ؛ فُعدا كلمات بلـــكــه قاغان ، فهناك قيود وسجلات و إضافات من قبل يوللوغ تكين . و حول هذا النصب أيضاً تُشاهد انقاض ضريح و عدداً أقل من التماثيل المهشَّمة و العديــد من الأحجار .

# نصب طون يوقوق :

تم اكتشاف هذا النصب التذكاري في الشرق من النصبين السابقين . مازال قائماً .. .. لم ينقلب . على هيئة شجرتين مزروعتين لهما أربع جبهات . الحجر الأول هو الأكبر و عليه ٣٥ سطراً أما الثاني فعليه ٢٧ سطراً . الكتابة الموجودة على الحجر الثاني ليست فـي دقة وعناية الكتابة الموجودة على الحجر الأول . و كتابة هذا النَّصب ليست منتظمة متلما هو الحال على النصبيين الآخرين . الكتابة على هذا النصب التذكاري تتجه من أعلى إلى أسفل أيضاً. و لكنها عكس الآخرين ؟ فالسطور تتجه من اليسار إلى اليمين و الزخارف ليست متقنة فنياً مثل الأخرين . و بجواره أيضاً أطلال ضريح ، و تماثيل و أحجار ..

لقد أمر الوزير العجوز طون يوقوق في سنوات عمره الأخيرة بإعداد النصب و إقامته بنفسه و هو على قيد الحياة . ولهذا فهو الذي يتحدث هنا .. فهو مؤلف هـذه الكتابــة وهــذا النقش.

إن اكتشاف نقوش أورخون تُعتبر من أهم الاكتشافات الإنسانية . إن مــورخ القـرن الثاني عشر الجويني قد تحدث عن الكتابة المكتوبة بالحروف الأورخـــونية فـي كتابــة " تاريـخ جيهان گـوشا " . كما أن المصادر الصينية تتحدث عن هذه النقـوش و عـن هـذه النُصب . و أنها شيَّدت منذ أزمنة <u>ســحيقة</u> و لكن هذه الخطوط و هذه الأبجدية الأورخونيــة

اطْلاَلَةُ عَلَى نَفَافَة الْتُرَك رَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٩٣)

ظلت مجهولة بالنسبة للعلماء طوال القرنين الثامن عشر و التاسع عشر الميلاديين . كل مــا كان معروفاً هو بعض الكلمات و الأسماء في كتابات "يني سي " Yeni Sey " التسي تسم اكتشافها في البداية فيما بين شواهد قبور ترجع إلى القيرغيز وكان أول من اكتشــف هــذه الكتابة على شاهد قبر هو عالم النباتات مسَّار شميدس Messerschmidt عـام ١٧٢١ م فـي وادي ينيسي " Yenisey " . ولكن الذي اكتشف إلى حد ما هذه الكتابة و لفت الأنظار إليهـــا هو العالم ستر اخلنبرج .فقد كان ضابطاً في حروب بـوُلَتُوا Poltava ، ووقع هذا الضـابط النمسوي أسيراً. فنفاه الروس إلى سيبريا . و ظل في الأسر و النفي ثـــلات عشــرة ســنة . وكانت لديه الحرية في التجول في المنطقة . و قام بمساعدة مسَّار شميدس ، و بعد أن عاد ستراخلنبرج إلى وطنه عام ١٧٢٢ م قام بنشر نتائج أبحاثه عام ١٧٣٠ م ، و تحدث فيها عن كتابات ينيسي المجهولة و نشر البعض منها . و على الفور لفتت هذه الأبحاث نظر العلماء . و بدأت كشوف كتابات ينيسي تتتابع الواحدة نلو الأخرى. و في النهاية و في عـام ١٨٩٩ م تمكن العالم الروسي يادرنتسية من اكتشاف كتابات أورخون و التي اتضح فيما بعد أنها ١٨٩١ م تتابعت الرحلات العلمية و كانت الأخيرة تحت رئاسة العمالم رادولمف الروسي Radolff .و ما قبلها كانت تحت رئاسة العلم الفنلندي هيكل Heikel و قامت البعثتان بدراسة النصب عن قرب و التقطت لها صوراً عديدة . و تم توزيع الصور على مراكز الأبحاث بأوروبا ، و تم نشر صور كلتا البعثتين في شكل أطلس للصور .... و قد ساعد هذا الأطلس على سرعة التمكن من قراءة هذه النقوش. و بعد مدة وجيزة تمكن العالم الدينامركي طومسون Thomsen عام ١٨٩٣ م من فك رموز الكتابة الأورخونية و من قراءتها ، هكذا قدم خدمة جليلة للأمة التركية و للعالم أجمع و بعد فك شفرة و رموز هذه الكتابة حدث نوع من السباق العلمي الجاد بين كل من طومسون و رادلوف حول نشر و ترجمة هذه النقوش ، شـم تـبعهم علماء أخرون من أمريكا و اليابان و بقية دول أوروبا .و أخيراً تمكن العالم التركي طلعـت تكين من وضع قواعد للغة الترك الأورخونية و كتابتها ، و نشرها في أمريكا . ثم تم العديد من الحفريات الأثرية الجديدة في المنطقة . مما ترتب عليها اكتشاف بقايا و أطلال مدن

(٩٤) الصفصافي أحد القطوري

وتماثيل و آثار في نفس هذه المنطقة . و تمكن العالم المجميكوسلوفاكي ل جيمسى . L . GiSi من العثور على رأس تمثال كول تكين ؛ و أخرجه إلى الوجود .

هناك من الباحثين من يطرح أن نقوش أورخون منظومة ، حتى إن عالم روسي قد قام بتجربة في هذا الصدد و ترجم هذه النقوش نظماً و نشرها . و لكن وجهة النظر هذه ليست صحيحة . و إن كان التناغم و التناسق الموجود في النص يُلفت النظر من هذه الناحية .إذا كنا لم نطرح في هذا السياق ترجمة هذه النقوش فإنه لابد من الإشارة إلى أنها تلقي احتراماً و عناية فائقة على مستوى كل العالم التركي وليس في تركية الأناضول وحدها . و هذه الشواهد العظيمة التي ماز الت مائلة للعيان في موغوليستان هي شواهد حتى على أطلل

الكتابة الأورخونية : أي الخط الأورخوين :

إن الأتراك الذين انتشروا في ساحة واسعة من العالم القديم و خاصة في آسيا و أوربا كانوا ينشرون معهم مراكز هم الثقافية . و قد استخدموا العديد من الخطوط والأبجديات وفقاً لمتطلبات البيئات الجغرافية التي دخلوها. و كما درسنا، فإن الأتراك قد استخدموا خطوط و أبجديات كل من الــركوك تورك ، و الصغد ، و الأويغور ، و المائي ، و البراهمي ، والخط و الأبجدية العربية و الخط السرياني ، و الأرمني والرومي ، و اللاتيني و السلاڤـي و لكن أشهر هذه الخطوط و الأبجديات التي استخدمها الترك هي ؛ الـركوك تـورك و الأويغور و العربي و اللاتيني . كما سنرى في الصفحات التالية .

لقد استخدم الترك الكتابة الاورخونية أي الـــكوك توركية كلغة كتابة منــذ العصــور الأولى لظهورهم على مسرح التاريخ ، ثم حل محلها الخط الأويغوري ، وكان هذا الخط هو الأوسع انتشاراً بين الترك قبل دخولهم إلى الإسلام . و لكن بعد أن اهتدوا إلـــى الإســلام و رفعوا رايته استخدموا لغة و خط القرآن الكريم و أحلّوه محل الخط الأويغوري ، و إن ظــلا يُستخدمان جنباً إلى جنب إلى فترة زمنية ليست قصيرة . و بعد أن ظل الخط العربي مستخدماً بين الترك ما يزيد عن ألف سنة حل محله منذ سنة ١٩٢٨ م= ١٣٤٧ هـ الخـط اللاتينــي كخط رابع اشتهر بين الأتراك ،

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِعَة ( ٩٥)

يحتوى الخط الأورخوني على أكثر من مائة و خمسين إشارة تزيد عما كان مستخدماً في خط ينيسي . و يحتوي على ثمانية و ثلاثين حرفاً . حروفه غير متصلة . فلا يتصل الحرف بما قبله أو بما يأتي بعده . يُكتَب من اليمين إلى اليسار . يُفصل بين الكلمات بوضع نقطتين فوق بعضها البعض .من بين الثمانية و الثلاثين حرفاً ؛ أربعة أصرف تُستخدم كإشارات صوتية. و الباقية " أربعة و ثلاثون حرفاً " حروف صامتة . و كما هو معلوم فليس في اللغة التركية هذا القدر من الحروف الملاكنة . لا تُكتب الصوتيات أكثر من مسرة فسي الكلمة الواحدة من الأبجدية الأورخونية . و تكون الصوتيات غير المكتوبة هذه في أول الكلمة في اللغة التركية هذا القدر من الحروف الملاكنة . لا تُكتب الصوتيات أكثر مسن مسرة فسي الكلمة الواحدة من الأبجدية الأورخونية . و تكون الصوتيات غير المكتوبة هذه في أول الكلمة في الأبعدية الأورخونية . و تماني في نهاية الكلمة فهي التي تكتب دائماً . وما يلفت النظر الموحاية الما الصوتيات التي تأتي في نهاية الكلمة فهي التي تكتب دائماً . وما يلفت النظر في الأبجدية الأورخونية أنها لا تستخدم حرفي [ A . A ] في أول الكلمة أو في المعطع [ =

فالخط الأبجدي الأورخوني من ناحية الإملاء في الصوامت سليم و مترابط . و رغم كثرة الحروف الساكنة فلا نرى فيها أي تداخل . و يحدث بعــض التبــادل والتغــاير بــين الصوامت الحادة و اللينة .

و بالمقارنة بين الحروف الأبجدية الأورخونية و الأبجديات الأخرى ، فإننا نُصــانف فيها أكثر من شكل في الحرف الواحد . و للمزيد في هذا الصدد ؛ أنظر :

" Muharrem Ergin, Orhun Abideleri, Birinci Baskı, İstanbul 1970 " العقيدة الدينة لدى الكوك تورك :

يرفض الباحثون الأتراك المحدثون ما يثار عن أن الترك القدماء كانوا يعتقون الشامانية = Şamanizm أي الـ "Şamanizm " و يرفضون أن تكون الشامانية ديناً للترك . بل كانت عقيدة الترك أن الله [طائري ] موجود في السماء .و أن الله ليس له شبيه جسدي.

. و لا يرى له وجود ملموس ، بل الله له وجود روحي وروحاني عظيم ، يعيش في السماوات السبع .و تذكر نقوش أورخون ، خاصة في النقش الذي أقامه بلكه خان تخليداً لمذكرى شقيقة كول تكين أن "كل حي يموت .. يفنى و أن الخالد الذي لا يفنى أبداً هو الله [ طائري ] أي الله هو الذي يخلق كل شىء ؛ كل الموجودات و ذوات الأرواح ، و أنه خسط لكل ذوي روح خطاً = "قدراً " . هو الذي يميت و يفني .و أن "روح " الشخص الذي يميته الله تعود إلى " الله " الذي يعيش في السماء السابعة التي لا نهاية لها . هذه العودة تكون بالروح التسي تخلصت من البدن و [ طارت حيث طابق الله .. ] و من هنا فقد كانت عقيدة السكوك تورك بالنسبة للمتوفى أنه [ كوك طائرية أو چوپ كيتدي ] = أي أنه طار و ذهب إلى رب السماء . "Uça - bardi Tengri, uçà bardi" أي طار وحمل إلى السماء.

كما كانوا يعتقدون أن الله يُسْعد أرواح الذين يفعلون الخير .ويعــذب أرواح الــذين يفعلون الشر .ولم يكن هذا التقابل بين الخير والشر بعد الموت فقط، بل كان الله يُقَــيَّم أهــل الخير وأهل الشر في الدنيا أيضاً وليس في عالم الأرواح فقط.

"الطانرى" أي الرب =الله هو الذي يعلى = يعز أو يذل الأشخاص .وكان الترك يحاولون هدم وإحراق و تخريب ديار الذين لا يؤمنون به.ويحاولون إزاحتيم وإزالتهم من على وجه الدنيا.. وكان الله يرسل رسلاً = أشخاصاً إلى هذه الأمم لهدايتها.

ففي نقوش أورخون نقرأ هذا النص:

"في العلا .. إله السماء وأسفل توجد أرض هانجة

فيما بينهما .. خلق بنى البشر

فوق بنى البشر ، بومين أجداد سلالتى ..

وهو الذي أجلس ايستمى قاغان ..]

{ نقوش نصب تورك بلكه قاغان الوجعة الجنوبية .. الغقرة الثانية } .

كان المواطن الــــُكُوك توركي الذي يؤمن بدين السماء [ كُوك ديني ] يرفع يديه إلى السماء و يدعو ربَّه . ويتوسل إليه أن يُحقق أمانيه ، أو يدرأ عنه الشر . وكـــان هــو الــذي يتوسل بكلمات من عنده هو .. و ليست من تلقين أحد ..

إطْلاَلَةُ عَلَى تَقَافَة التَّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٩٧)

كان التركي عند التوسل يركع على ركبتيه رافعاً يديه نحو السماء محدقاً بعينيــه فــي السماء و كان يُدِعَّم هذا الدعاء - حسب و ضعه المادي – بتقــديم الأضــاحي إلـــى الله = " طانري ".

كانت الأضاحي لدى التركي ثلاث ؛ الخيل .. الثيران .. الخراف و كان اختيار الأنسب مرتبطاً بالوضع المادي للمضحي ووسطه الاجتماعي ، كما كان الترك يتوسلون و يتضرعون إلى الـــ [ طانري ] لكي يغفر لموتاهم ذنوبهم ، و لكي يجعل أرواحهم هادئة مطمئنـــة فـــي السماء ، و كانوا يقدمون الأضاحي كل عام تضرعاً لقبول هذا التوسل و هذا الرجاء .

كانت عبادة الكوك تورك و توسلاتهم و تضرعهم تتم ليلاً أو نهــاراً .و فــي أي مكــان يريدونه ، فراداً أو جماعة .. بصوت عالَ أو همس خاشع .

كان الـــكوك تورك يقومون بهذه العبادات و التوسل و الرجاء في أماكنهم أيضـاً ؛ و التي كانت توجد في شتى مدنهم و قراهم و يطلقون عليها " بارك Bark " و هي إلى حد بعيد تشبه المدافن و المقابر عند أصحاب الديانات السماوية . إلى جانب هذه العبادات الفردية كانت هناك عبادة جماعية يترأسها القاغان = الحاكم ، و تتم مرتين في العام ؛ إحداهما تحت حافــة أحد جبلي " دمير داغ " = جبل الحديد " أو آلتين داع = جبل الذهب لاعتقادهم في قدسية هذين الجبلين . و كان التوسل الجماعي هذا يتم لحمايتهم من المهالك و المخاطر و يهب لهم العفـو عن المعاصي و الذنوب .

أما الاحتفال الديني الثاني الجماعي فقد كان يُقام في المغارات التي كانوا يعتقدون في قدسيتها أيضاً . و كانت تُقام هذه الاحتفالات على "أرواح أجدادهم " ..

كانت تجرى هذه الاحتفالات الدينية في الشهر الخامس = إبريل من كل عـام شـكرا وعرفاناً للرب اعتقاداً منهم حسبما ورد في " أسطورة الخلق " لديهم حيث كان مجيئهم للمـرة الثانية للعالم من لقاء بين أنثى ذنب و ابن القمر في إحدى المغارات . وأن المولود قـد شـق جبل الحديد و أذابه فخرج إلى النور .. و لهذا فهم يقدمون الشكر و يعترفون بالمنـة لهـذه المناسبة ؛ سواء أكانت هذه المراسم من العبادة تتم على قمم الجبال أو تحـت حوافها فـي المغارات ، فكان الــكوك تورك يقدّمون الكثير من الأضاحي بخاصة من الخيول و الأبقار و الخراف تقرباً إلى الله

كان الـــكوك تورك يحتفظون بالمكان الذي يدفنون فيه القاغان سراً و يطلقون عليـــه [قورغان = Kurgan] و لهذا السبب لم تكتشف طوال التاريخ أماكن دفن القاغانات الأتراك . و يظن بعض الباحثين أن الدفن كان يتم على قمم الجبال .و من هنا تولدت قدسيتها لــديهم .. !!

كان من عادات الـــكوك تورك أن يدور أقارب المتوفى بخيولهم حول المتوفى تسـع دورات ، و كأنهم يشيرون بذلك بأنهم قد أعدوه إلى رحلته الأخيرة . و لم يكــن يــتم دفــن المتوفى فوراً ، بل كانوا يحنطونه و يحفظونه ، فإن كان الموسم ربيعاً أو صيفاً يتم الدفن في الخريف ، و إذا كانت الوفاة في الشتاء يتم الدفن في الربيع .

كان الــكوك تورك يقيمون مراسم جنازة يطلقون عليها [ يوغ توراني ] وكلمة يــوغ تعني [ يأس ]= الحزن .. و كانت هذه المراسم تتسم بالمبالغة في إظهار الحزن و البكاء على الميت . و لها معدَّدون و معدَّدات و بكَّاءون و بكَّاءات و موزعو الـروائح الذكيــة خــلال المراسم.

خلاصة القول ؛ إن الــكوك تورك لم يعرفوا عبادة الأصنام . بل كانت ديانتهم تعتمد على وحدة الإله أي الإله الواحد فقط .

وقد كانت عاصمة الكوك تورك هي مدينة " أتوغن Ötügen " و التي لم تُكَتَّشف أطلالها بعد . و كان لهم عَلَمَهم الخاص بهم و كان لونه أزرق فاتح في لون السماء في وسطه تماماً شكل [ الذئب الأغبر ] و كانت رأس الذئب الأغبر هذه مصنوعة من الذهب ويُثَبَّت فوق

إطْلالَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٩٩)

سارية علم القاعَان " الحاكم " . أما الأعلام التي كانت تحملها الفرق العسكرية في الحروب فقد كانت تثبت عليها رؤوس الذئب الأغبر المصنوعة من الحديد



محارباً كوك تورك و أعلامه و طوغاته و معه سهمه الذي يصدر صفيراً

 $(1 \cdots)$ 

# اللغات الأورالية الآلتائية

لقد نجح العالم الفنلندي في وضع حد للخلافات التي كانت تنشب حول الأصل الــذي تتحدر منه اللغة التركية بالرحلات العلمية التي قام بها فيما بــين ســنة ١٨٣٨ – ١٨٤٩ م وامتدت في منطقة جبال اور ال / آلتاي ، و خلص من هذه الرحلات بنتــانج علميــة بــاهرة خلاصتها أن أسرة اللغات الأورالية / الآلتائية تشمل خمسة فروع رئيسة هي : 1- الفرع الأيغوري Uğur ٢- الفرع الفنلندي – الأيغوري Fin- Uğur ٢- الفرع المغولي ٣- الفرع المغولي ٢ ٢- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٥- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٤- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويد ٦- مامويي ٦- مامويد ٦- ماموييد ٦

وإن كان قد جاء بعده " سكوت " Schott و قسم هذه الأسرة إلي فرعين رئيسين هما : أ<u>. مجموعة لغات الفرع الأورالي</u> ... <u>ب. محموعة لغات الفرع الآلتائي...</u>

و ينتسب كلا الفرعين إلى سلاسل جبال الأورال التي تفصل أوروبا عن آسيا .و جبل الألتاي في وسط آسيا . و أهم اللغات التي تدخل في هذه الأسرة اللغات المجرية ، و الفنلندية و التركية ، و المغولية . و تُعد هذه اللغات في رأي كثير من الباحثين أسرة لغوية واحدة . تقوم وحدة هذه الأسرة على أساس اشتراك لغاتها في عدد من الخصائص البنيوية.

و أهم هذه الخصائص المشتركة في هذه اللغات من الناحية الصوتية و جود التوافسق الصوتي Vocalic Harmony ، و معناه أن الحركة الأساسية في الكلمة تتحكم فسي بساقي حركات اللواحق ، فتجعلها متوافقة معها ، و يظهر التوافق الحركي في كل اللغات الأوراليسة الألتائية بدرجات متفاوتة و أقلها في اللغة الفنلندية ، و أوضحها في اللغة التركية .

و تتفق اللغات الأورالية الآلتائية في نظام البنية اللغوية ، فكل هذه لغات لاصقة ، أو التصاقية ، فهناك كلمات أساسية ، و لواحق كثيرة تؤدي عدداً كبيراً من الوظائف النحويــة ، فإذا كانت اللغات الهندية – الأوربية و اللغات السامية تعرف حروف الجــر . فــان اللغــات

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التَّرْك وَ خَصَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١٠١)

الأور الية الآلتائية تعبر عن ذلك باللواحق ؛ فإذا أردنا أن نقول ما معناه " في المنسزل " قلنسا بالمجرية " Haz ba "و بالتركية " Evde " و ففي المجرية كلمة " Haz " و في التركية كلمة " ev "تعنيان المنزل ، أما تلك اللاحقة " Ba " في المجرية ، " De " في التركية فقد عبرتسا عما نُعبر عنه في اللغة العربية واللغات السامية الأخرى بحرف الجر (في) . و هكذا فسإن اللواحق تعبر في اللغات عن معنى الوجود ، و معنى العدم ، و معنى الجمع ، و غير ذلسك . و هذا الشبه البنيوي بين هذه اللغات جعل بعض الباحثين يجعلونها أسرة لغوية واحدة . <u>أولاً : اللغات الأورالية :</u>

تشكل اللغات الأورالية الجناح الأوربي من اللغات الأورانية الآلتانية ، و تضم اللغات الأورالية فرعين هما : الفرع الفنلندي – المجري من جانب ، و الفرع الصمويدي من الجانب الأخر .

و أهم لغات هذه المجموعة هي : اللغات الفنلندية المجرية ، فهي الأكثر انتشاراً ، والأرقى حضارياً ، و الأكثر أهمية ، في التاريخ ، و الحياة المعاصرة . أما النغات الصمويدية فتتحدث بها جماعات تعيش في الاتحاد السوفيتي السابق في المنطقة الساحلية للبحر المتجمد الشمالي ، و لا يزيد عدد أبنائها عن خمسة و عشرين ألفاً فقط وقد ثبت ببحث هذه اللغات أنها تمت بصلة القرابة إلى اللغات الفنلندية المجرية .

#### الفرع الفنلندي :

يضم الفرع الفنلندي ؛ من اللغات الفنلندية المجرية عدة لغات ؛ منها اللغة الفنلندية . ويبلغ عدد أبناء اللغة الفنلندية حوالي أربعة ملايين . و هي أهم اللغات في جمهوريــة فنلنــدا التي تضم أيضاً عدة أقليات لغوية تتحدث السويدية ، وهي لغة الآداب.

و يرجع التاريخ الحضاري للغة الفنلندية إلى منتصف القرن السادس عشر ، ففي عام ١٥٤٨ م تمت ترجمة الإنجيل إلى اللغة الفنلندية ، و أصبح لدى الفنلنديين كتاب مقدس، مدًون بلغتهم .و اعتمدت الترجمة على الاستخدام اللغوي في منطقة توركو ، و بذلك ارتبطت اللغاة الفنلندية في تاريخها المبكر بلهجة هذه المنطقة التي نشأت اللغة الفنلندية في إطارها . و فالي القرنين السابع عشر ، و الثامن عشر كان استخدام اللغة الفنلندية يكاد يكون مقصوراً على

المجالات فقد تسودها اللغة السويدية ، التي ظلت لغة الثقافة ، و اللغة الرسمية لعدة قرون . ولم تنته السيادة اللغوية السويدية إلاً مع انفصال فنلندا و استقلالها عن السويد عام ١٨٠٩ م . و هنا بدأت اللغة الفنلندية تصبح اللغة الوطنية في دولة فنلندا ، و لذا أخذ المؤلفون يتركون السويدية ليؤلفوا في العلم و الثقافة باللغة الفنلندية . و بذلك از دهرت اللغة الفنلندية في القرن التاسع عشر ، في إطار الحركة القومية . و كان للعالم اللغوي الفولكلوري المولفون التاسع عشر ، في إطار الحركة القومية . و كان العام اللغوي الفولكلوري المولفوالا المرابع عشر ، في إطار الحركة القومية . و كان العام اللغوي الفولكلوري المولفوالا المرابع عشر ، في إطار الحركة القومية . و كان العام اللغوي الفولكلوري المولفوالا أندنت اللغة الفنلندية مكانتها كلغة قومية و كان العام معجم الغة الفنلندية ( ١٨٠٠ م ) . و بذلك أخذت اللغة الفنلندية مكانتها كلغة قومية و كلغة الثقافة ، والعلم في دولة فنلندا ،

و هناك لغة وثيقة الصلة باللغة الفنلندية ؛ و هي اللغة الكاريلية . و يتحدث بهذه اللغة حوالي نصف مليون في الجمهورية الكاريلية المتمتعة بالحكم الذاتي في الاتحــاد الســوفيتي السابق ، و ليس للغة الكاريلية تراث مدَّون ، و لا تستخدم في مجالات الثقافة و التعليم .

و تُعد اللغةُ الأستونية ؛ أهم اللغات التي تمت بصلة القرابة اللغوية للغـة الفنلنديـة ، ويرجع تدوينها أيضاً إلى القرن السادس عشر الميلادي . و اللغة الأستونية هي اللغة الوطنية في جمهورية أستونيا ، الاشتراكية السوفيتية ، و يتحدث بها حوالي مليـون مـواطن ، فـي أستونيا ، و نصف مليون ، في روسيا و سيبريا و ليتلاند .

و إلى جانب الفنلندية (و الكاريلية) ، و الأستونية ، هناك عدة لغات تنتمي إلى الفرع الفنلندي ؛ و هي لغة اللآب ، و الموردفينية و غيرهما . و يبلغ عدد المتحدثين بهذه اللغـات المختلفة حوالي المليونين يشكلون أقليات لغوية في الدول الاســكندنافية المختلفـة و الاتحـاد السوفيتي السابق و يعتبرها العلماء مشتقة عن التركية القديمة .

#### الفرع المجري:

يضم الفرع المجري Hungrian ؛ عدة لغات أهمها ، و أكثرها انتشاراً ، اللغة المجرية " " Hungarion " . و تُعد اللغة المجرية ، أقدم اللغات الفنلندية ، المجرية ، التي دُوَّنت ، فقد تم ذلك في القرن الثالث عشر الميلادي ؛ فهناك نص مجري وصل إلينا مدوناً عام ١٢٢٠ م . و قد ظهرت بشائر النهضة اللغوية المجرية في القرن السادس عشر ، عندما ألفت بها بعض الكتب الدينية في إطار حركة الإصلاح الديني ، و كان شأنها في هذا الصدد شأن اللغات الكثيرة الكثيرة التي نازعتها عشر يتعاملون الكثيرة التي نازعتها معن الكثيرة التي نازعتها مكانتها في بلاد المجرية ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون الكثيرة التي نازعتها مكانتها في بلاد المجر ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون الكثيرة التي نازعتها مكانتها في بلاد المجر ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون الكثيرة التي نازعتها مكانتها في بلاد المجر ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون الكثيرة التي الدينية المونية المجر ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون الكثيرة التي المونية المون المجر ، فكان المجريون في القرن السابع عشر يتعاملون م إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٠٣)

باللغة اللاتينية باعتبارها اللغة الرسمية ، و لغة القضاء ، و لغة العلم ، و كان بعضهم يتوسل في مجال العلم باللغة الألمانية أيضاً ، في حين كانت اللغة الفرنسية لغة الأرستقراطية فسي وسط أوربا . ولهذا تأثرت اللغة المجرية ، في مجال العلم و الثقافة باللاتينية ، و الألمانية ، و في ألفاظ الحياة الراقية ، باللغة الفرنسية . و قد زاد الاهتمام باللغة المجرية فسي أواخر القرن الثامن عشر ، مع ظهور الحركة القومية المجرية، فأصبح المجريون يؤلفون بها فسي مجالات العلم ، و يهتمون بها ، رمزاً لقوميتهم ، ووجودهم .

اللغات الآلتائية هي الجناح الأسيوي من اللغات الأورالية الآلتائية . و تتكون الأسرة اللغوية الآلتائية من ثلاثة فروع : الفرع التركي ، و الفرع المغولي ، والفرع التونغوزي ، و تُضاف إليها الطبقة الأقدم للغة الآلتائية .

الخصائص المشتركة بين اللغات الآلتائية :

تشترك اللغات الألتائية في الخصائص التالية :

النظام الصوتي :

١) يوجد في اللغات الآلتائية عدد كبير من الحركات ، تصل في كثير من هذه اللغات إلى سبع حركات و في التركية إلى اثنتي عشرة حركة .

Vocalic اللغات الآلتائية نظمام التوافق الحركي أي التوافق الصوتي Vocalic ) يسود في اللغات الآلتائية نظمام التوافق الحركات ؛فالحركات التسي توجد في الكامة الأساسية تتحكم في حركات اللواحق التي تُلصق بهذه الكلمة ، فمثلاً تتخذ الوحدة الصرفية الأساسية تتحكم في حركات اللواحق التي تُلصق بهذه الكلمة ، فمثلاً تتخذ الوحدة الصرفية الأساسية على الملكية ، أو التبعية أو الإضافية الأشكال الأتية ( in – in – in – in ) و تتحدد الصروة الصورة الصوتية المستخدمة في كل حالة على حدة ، و فق الحركة الخاصة بالكلمة الأساسية و بتضح هذا من الأمتلة التالية :

| Ev - in     | Bahçesi  | حديقةُ المنزل  |
|-------------|----------|----------------|
| Otobüs - ün | sürücüsü | سائقُ الأتوبيس |
| Orman - ın  | Bekçisi  | حارس الغابة    |
| Vapur – un  | Kaptanı  | قبطان السفينية |

و على هذا تحددت حركة اللاحقة و فق حركة الكلمة الأساسية ...... فالحركة الأساسية هي :[ , A , U , E , I ] أما حركة اللاحقة هي : [ E-İ , Ü ] ، و هناك عـدة قوانين للتوافق الحركي ، في كل لغة من اللغات الآلتائية ، و لكن وجود هذه الظاهرة – بصفة عامة – يُعد من السمات المميزة لهذه اللغات .

٣) لا تظهر بعض الصوامت في أول الكلمة ، أو يكون وجودها نادراً ، و من هذه الصوامت الراء و الزاي ، فلا تكاد الكلمات الأصلية ، في اللغة الآلتائية ، تبدأ بالراء أو الزاي .
٤) أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )
٤) أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )
٤ أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )
٤ أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )
٤ أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )
٤ أنواع المقاطع في اللغات الآلتائية محدودة و المقطع في هذه اللغات يتكون من (حركة )

#### <u>ب. بناء الكلمة :</u>

 ١- اللغات الآلتائية لغات لاصقة ، تتكون بنية الكلمات فيها من كلمة أساسية ،تُلحق بها لواحق كثيرة •

#### مثال من اللغة التركية:

الكلمة الأساسية : خاف Kork ، تكونَّن بإضافة بعض اللواحق الكلمات الآتية : خوَف .. جبان .. مُخيف Kork - unç /. Kork – ak /.Kork + ut +tu و بهذا تتعدد المعانى بتعدد اللواحق .

٢- تؤدي هذه اللواحق وظائف لغوية مختلفة ، للتعبير عن زمن الفعل ، و عن النفي، و عن الجمع ، و عن المكان ، و غير ذلك من المعاني ، التي تُؤدي في اللغات الأخرى بوسسائل لغوية مختلفة . و لا تعرف هذه اللغات حروف جر سابقة على الاسم ، بل تُؤدي المعاني عن طريق لواحق تأتي بعد الكلمة ، أي أنها ليست Perpositions بل Perpositons .
 و يتضح هذا من الأمثلة التركية التالية :
 منزل [ ev ]

منزل [ ev ] هو ( يكون ) في المنزل [ ev de dir/Evededir ) ٣- لا تعرف اللغات الآلتائية ، تصنيف الصيغ ، من ناحية التذكير ، و التأنيث ، وينطبق هذا على كل أنواع الكلمات من أسماء ، و أفعال ، و غير ذلك . www.j4know.com إطْلاَلَةُ عَلَى ثُقَافَة التُّرْك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٠٥)

٤- هناك مجموعات من المفردات الأساسية ، المشتركة ، في اللغات الآلتانية ، ويمكن إيضاح الفروق بين هذه المفردات و فق قواعد ، واضحة ، إلى حد كبير ، الكلمات في اللغات التركية المعولية الكلمات في اللغات التركية قوي قوي معلمة في اللغات المنولية الكلمات في اللغات التركية قوي قوي معلمة في اللغات المنولية الكلمات في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المنولية معلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المنولية معلمة في اللغات المنولية معلمة معلمة معلمة معلمة معلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المنولية معلمة في اللغات المنولية المعلمة في اللغات التركية معلمة في اللغات المنولية المعلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المنولية المعلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المنولية المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات التركية قوي معلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات التركية المعلمة في اللغات التركية قوي اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات التركية المعلمة في اللغات التركية المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في الغات المعلمة في المعلمة في اللغات المعلمة في الغات المعلمة في اللغات المعلمة في المعلمة في الغات المعلمة في اللغات المعلمة في الغات المعلمة في الغات المعلمة في اللغات المعلمة في المعلمة في اللغات المعلمة في الغات المعلمة في الغات المعلمة في المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في اللغات المعلمة في المعلمة في المعلمة في الغات المعلمة في الغات المعلمة في الغات المعلمة في المعلمة في الغات المعلمة في الغالة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في الم معلمة في الغالية في الغات المعلمة في المعلمة في الغات المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعلمة في المعالية في المعالية في المعلمة في المعالية في المعالية ف

| قص  | Kirya | Kırk |
|-----|-------|------|
| صيد | Aba   | Av   |
| جفف | Kata  | Kat  |
| حلب | Seya  | Sağ  |
| فهم | Uka   | Anla |

و يلاحظ من الأمثلة السابقة ، و – لكلها من الكلمات الأساسية –، أنها مـــن أصــل اشتقاقي واحد و أهم الفروق بين الصيغ المغولية ، و الصيغ التركية يتعلق بآخر الكلمات فقــد حذفت الحركة الأخيرة ، و هذا الحذف ملاحظ في كل الأمثلة التركية السابقة .

يمكن أيضاً مقابلة المغولية ، و التونغوزية و فق المنهج ، فيتضبح لنسا أن اللغات التنونغوزية تحذف المقطع الأوسط ، أو المقطع الأخير ، أو مقطعين اثنين داخل الكلمات ذات المقاطع الكثيرة .

| الكلمة في اللغة المنشورية | الكلمة في المغولية | المعنى        |
|---------------------------|--------------------|---------------|
| Edun                      | Adayasun           | قطيع          |
| Temen                     | Temegen            | جمل ذو سنامين |

و هكذا يمكن ملاحظة التغيرات في صيغ المفردات بين اللغات التركية ، والمغولية ، و التونغوزية – و منها اللغة المنشورية – و فق قواعد مطردة ٠ <u>ج . المفودات :</u>

يضم المعجم المشترك في اللغات الآلتائية ألفاظاً أساسية في كل الفـروع التركيــة ، والمغولية ، و التونغوزية ففي : اللغات المغولية ، اللغات التركية ، اللغات التونغوزية ،( منها المنشورية ) مثلاً كلمة : Aga أخ كبير Ağe أخ كبـيــر Age

(١٠٦) الصفصافي أحمد القطوري

و على الرغم من الاختلاف النسبي في الدلالة ، فإن هذا الاختلاف يمكن تفسيره في إطار التغير الدلالي ٠

٢. يشمل المعجم المشترك في اللغات الآلتائية ، الألفاظ الخاصة بالموضوعات التالية :
أ). جسم الإنسان ، و ذلك مثل الألفاظ الدالة على : ركبة ، رأس ، شعر ، فم ، أذن ، وجه ،
صدر ، قدم •

ب). علاقات القرابة ، و ذلك مثل الألفاظ الدالة على : أب ، أخ كبير ، أُخت كبيرة ، عـم ، جد ، أقارب ، الأب .

ج). أسماء الحيوانات ،و ذلك مثل الألفاظ الدالة على : خروف ، فأر ، جمل ، حيَّة ، سمك ، ثور ، حمار ، دب •

د). أسماء الظواهر الطبيعية ، و ذلك مثل الألفاظ الدالة على : يوم ، ليل ، ضوء ، زمــن ، مطر ، جليد .

و هذه المجموعة تعد أمثلة الألفاظ الأساسية المشتركة في اللغات الآلتانية •

إن هذه الخصائص الصوتية ، و الصرفية ، و المعجمية المشتركة ، تؤكد أن اللغات التركية ، و المغولية ، و التوتغوزية من أصل واحد مفترض . و يطلق على هذا الأصال المفترض اسم اللغة الآلتائية ،و ذلك على نحو اللغة الهندية الأوربية الأقدم، و اللغات السامية الأقدم . و لم تصل إلينا هذه اللغات الأقدم ، و لكن افتراض وجودها قبل عصور التدوين أمر ضروري حتى يمكن تفسير أوجه الشبه بين اللغات التي اتضح أنها من أصل واحد .

## اللغة التركية ولهجاتها

يُطلق مصطلح " اللغة التركية " أو " لغات الترك " على عدد من اللغات التي تنتمسي إلى أصل واحد مفترض ، و توجد اللغات التركية ، في منطقة واسعة تمتد من وسط آسيا ، حتى غربها ، و شرقي أوربا. و قد انتشرت القبائل التركية ، بعد هجرة هذه الجماعات من موطنيا الأقدم ، في وسط آسيا ، و على حدود الصين ، في اتجاه الغرب ، و تكونت من لهجات هذه المجموعات لغات تميزت شيئاً فشيئاً عن بعضها السبعض . و أهم هذه المجموعات التركية المهاجرة جماعات الأوغوز ، و جماعات القصيجاق . تحرك الأغوز إلي غرب أسيا ، بينما هاجر القصيجاق ، إلى المناطق الشرقية ، من أوربا . و هكذا تكونت عدة

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٠٧)

لغات تركية ، في المنطقة الغربية من آسيا ، و أهمها التركمانية ، و اللغة التركية تكونت لغات أخرى في المنطقة الشرقية من أوربا ، و أهمها اللغة التتارية ، و لغة القازاق . و قد بقيت جماعات تركية كثيرة في وسط آسيا ، و كانت هجرات بعضها ذات مجال محدود . ولذا كانت للغات هذه الجماعات تاريخها الخاص بها . و هكذا تتوعت اللغات التركية ، وبدأت كل منها تاريخها المتميز .

و على الرغم من هذا التنوع ، فإن لغات الترك متقاربة في بنيتها النحوية تقارباً بعيداً و تتفق هذه اللغات في المعجم الأساسي المشترك بصورة تسمح في حالات كثيرة أن يتفاهم أبناء بعض اللغات ، و كأنهم أبناء لهجات مختلفة اللغة واحدة .و مع هذا كله ، فإن من الممكن تصنيف اللغات التركية ( على أساس درجة تقارب كل لغة مع الأخرى ) إلى عدة مستويات لغوية ، و فروع لغوية . و يقوم هذا التصنيف اعتماداً على الخصائص اللغوية الحديثة المتاحة لأكثر اللغات التركية ، أما النصوص القديمة التي تمثل مستويات لغوية قديمة فهي قليلة ، لا تقدم للباحث إلا صورة شاحبة عن الحياة اللغوية القديمة.

ترجع أقدم النقوش التي وصلت إلينا بالتركية ، إلى منطقة نهر أورخون ، فسي بلاد المغول ، و لذا تسمى هذه النقوش نسبة إلى المكان باسم [ النقوش الأورخونية ] . و قد دونت هذه النقوش في الفترة الممتدة من القرن السادس أو السابع الميلادي على وجه التقريب إلى القرن الحادي عشر الميلادي . و قد دونت هذه النقوش بخط قديم ، يسمى باسم الأبجدية الأورخونية ، و يقوم هذا الخط على أساس الأبجدية الصغدية القديمة ، التي تقوم بدورها على الأبجدية الآرامية ، القديمة . و تضم الأبجدية الأورخونية عدة حروف ذات أصل تركي ، وقد أخذوها لترمز بشكلها إلى كلمات بعينها و قد سبق دراسة هذه النقوش .

تسمى المجموعة الثانية ، من النقوش التركية ؛ [ باسم النقوش الأويغورية ] – نسبة إلى جماعة الأويغور التركية – و قد دُوَّنت هذه النقوش بخط أبجدي يقوم ايضاً على الخط الصغدي القديم . و قد توازى استخدام الخط الأورخوني مع الخط الأويغوري لأكثر من قرن و سادت الكتابة بالخط الأويغوري ، شيئاً فشيئاً حتى انتهى استخدام الخط الأورخوني بصفة نهائية في القرن الحادي عشر الميلادي . وظل الخط الأويغوري هو الخط السائد عند القبائل الترك بصفة عامة ، ثم تخلت عنه القبائل التركية التي أسلمت فسدخات مجال الحضارة

الإسلامية ، و كتبت بالخط العربي . وهكذا توازى الخط الأويغوري مع الخط العربي ، عدة قرون ، و قد كتبت به هذه القبائل التركية غير المسلمة في الصين حتى أوائل القرن الشامن عشر الميلادي . وهكذا ظل الخط الأويغوري مرتبطاً في تاريخ جماعات الترك بالتاريخ القديم لها .

النقوش البلغارية التركية : هي المجموعة الثالثة من النقوش التركية القديمة ، و قد دُونت هذه النقوش في أرض أوربية ، على عكس المجموعتين : الأورخونية ، والأويغورية ، فقد دونتا في وسط آسيا . و قد دُونت النقوش البلغارية التركية في الفترة الممتدة من القرن الثامن الميلادي إلى القرن الرابع عشر الميلادي ، و لذا هناك تواز تاريخي بين النقوش التركية القديمة في كل مجموعاتها ، و استمر هذا التوازي عدة قرون . و لقد عَرَفت منطقة بلغاريا من القرن الثامن إلى القرن الرابع عشر الميلادي ، ازدواجاً لغوياً ، فكان الشعب بلغاريا من القرن الثامن إلى القرن الرابع عشر الميلادي ، ازدواجاً لغوياً ، فكان الشعب متحدث بلغة سلاقية ، و لما وقع هؤلاء السلاق تحت حكم الترك الوافدين من آسيا و جنوب روسيا . ظل الازدواج الغوي في بلغاريا انعكاساً لتقسيم السكان إلى ترك حاكمين ، و سلاق محكومين . و قد وُحدت عدة لهجات تركية في بلغاريا ، و لكن بادت أكثر هـ هذه اللهجات التركية ، بسيادة البلغارية السلاڤية وظل بعضها مستخدماً في بلغاريا حتى اليوم.

#### اللهحات التركية ذات التراث:

#### اللغة التركية :

اللغة التركية هي لغة الدولة العثمانية ، و لغة الجمهورية التركية . و هي أهم اللغات التركية في العصر الحديث ، و أهم اللغات التركية في التعبير عن الحضارة الإسلامية . و يرجع تاريخ اللغة التركية إلى القرن الخامس عشر الميلادي . فقد از دهرت اللغة التركية ، في إطار الدولة العثمانية ، و لذا تأثرت كثيراً بالعربية ، والفارسية ، و كانت اللغات العربية ، و الفارسية ، و التركية ، تستوعب مجالات التعبير الحضاري ، في الجناح الغربي ، و الأوسط من العالم الإسلامي . و تُسمى اللغة التركية في هذه الفترة باسم التركية العثمانية ، و كانت من العالم الإسلامي . و تُسمى اللغة التركية في هذه الفترة باسم التركية العثمانية ، و كانت تدون بالخط العربي . وعاشت التركية العثمانية ، في إطار الحضارة الإسلامية ، و كانت المُتُل الثقافية ، في إطار الدولة العثمانية ، تجعل اللغتين العربية ، و الفارسية ، و كانت المُتُل الثقافية ، في إطار الدولة العثمانية ، تجعل اللغتين العربية ، و الفارسية ، و كانت المُتُل الثقافية ، في إطار الدولة العثمانية ، تجعل اللغتين العربية ، و الفارسية أهم الثقاف

إِطْلَالَةُ عَلَى نُقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْفَدِيمَة ( ١٠٩)

الغارسية إلى التركية ، هذا التأثير بصفة خاصة في المجالين الثقافي ، و العلمي ، و فوق هذا كانت العربية لغة الدين ٠

و قد دخلت اللغة التركية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر مجالات التعبير. عن الحضارة الحديثة فتأثرت باللغة الإيطالية ، و باللغة الفرنسية، في الألف اظ الحض ارية ، والمصطلحات العلمية . و بدأ بعض الكتاب يطرحون قضية التجديد اللغوى باعتباره الطريق نحو التقدم و الحضارة ، و نادي كثيرون بالإقلال من الألفاظ العربية و الفارسية الكثيرة التي كان الفصحاء يتبارون في حشدها ، و طالب البعض بمحاولة الاقتراب من لغة الشعب في التعبير الأدبى ، و ظهرت في أواخر القرن التاسع عشر ، وأوائل القرن العشرين ، محاولات لإصلاح نظام الكتابة بإضافة علامات تجعل الكتابة التركية أصدق تعبيراً عن النطق التركي . و عندما ألغيت الخلافة سنة ١٩٢٤ م ، و أعلنت الجمهورية التركية دولة علَّمانية كانــت تركيا أول دولة تتفصل بإر ادة حكَّامها عن الإطار الإسلامي الحضاري ، و تُسولي وجهها شطر الغرب . و في هذا العالم أيضاً كانت المحاولات الروسية الجنوبية لفصل الأقاليم الجنوبية عن الارتباط الحضاري عن باقي أنحاء العالم الإسلامي قد اتخذت شكلًا رسميا ، وذلك بتعديل نظام كتابة اللغات التركية في جنوب الاتحاد السوفيتي السابق من الخط العربي اللاتيني ، ثم كان إعلان التحول عن الخط العربي إلى الخط اللاتيني في تدوين اللغة التركية سنة ١٩٢٨ م نقطة حاسمة في التاريخ اللغوى والحضاري التركي . فكان إعلاناً بالتحول عن الارتباط بالعربية و الفارسية ، و دعوة إلى تغريب اللغة التركية ، و قد حاولت الحكومات التركية بقرارات رسمية التخلص من كلمات عربية و فارسية كثيرة كانت قد دخلت التركية و إحلال كلمات تركية بديلة . و على الرغم من هذه المحاولات فقد ظلت نسبة عالية من الألفاظ العربية والفارسية مستقرة في اللغة التركية ، و ما تزال الدونة تسمى نفسها رسميا باسم Türkiye Cümhuriyeti دون رفض كلمة " الجمهورية " و هي كلمة عربية . ولكن تحول نظام الكتابة من الخط العربي إلى الخط اللاتيني أوقف دخول كلمات عربية جديدة ، وفتح الباب ننخول ألفاظ كثيرة من اللغات الأوربية إلى اللغة التركية الحديثة و المعاصرة • اللغة الآذارية : أو اللهجة الآذارية :

اللغة الآذارية هي لغة آذربيجان ، و تسمى هذه اللغة باسم " آذري " ، و تعـد اللغـة الآذارية أقرب اللغات من جانبي البنية النحوية ، و المعجم الأساسي من اللغة التركية ، و من www.j4know.com الممكن أن يتفاهم آذري بلغته مع تركي أناضولي بلغته في موضوعات كثيرة دون أن يكسون أحدهما قد تعلم اللغة الآخرى ، و كأن اللغتين لهجتان للغة واحدة . و اللغة الآذارية هي اللغة السائدة في جمهورية آذريبجان – و عاصمتها باكو – ، وتوجد جماعات آذارية في ايسران . ويقدر عدد أبناء اللغة الآذارية بحوالي خمسة ملايين و نصف ، ثلاثة أرباعهم في جمهوريسة أنوربيجان .

كانت اللغة الآذارية في إطار الحضارة الإسلامية إحدى اللغات التـي صنفت بها حوَلفات الأدبية . و هناك ترات أدبى آذاري منذ القرن الثالث عشر الميلادي ، و بهذا تكون الأذارية أقدم في الاستخدام الأدبي من التركية ، وكان الأدباء الآذاريون يجيدون العربيسة والفارسية ، و لذا ظهرت ألفاظ عربية و فارسية كثيرة في أشعارهم ، وكتاباتهم . و ظهرت محاولات عند بعض الأدباء للاقتراب من لغة الشعب ، و الإقلال من التفاصح بالعربية ر الفارسية . و كانت الصحافة الآذارية في أواخر القرن التاسع عشر عاملًا مساعداً للـوعي الوطني الأذاري في إطار النهضة الإسلامية . و لكن إعلان جمهورية أذربيجــان الســوفيتية (عام ١٩١٨ م) ، ثم تحويل نظام تدوين اللغة الآذارية من الخط العربي إلى الخط اللاتينسي (عام ١٩٢٤ م ) ثم إلى الخط الكيريلي الروسي ( عام ١٩٣٩ م ) حددت الوجهة الحضـارية للغة الآذارية إلى داخل الاتحاد السوفيتي ، أما في إيران فتكتب اللغة الآذارية إلى اليوم بالخط العربي ، و بذلك بدأت مرحلة جديدة " آذارية جمهورية أذربيجان " ، و تكونت مفردات جديدة في الإطار الحضاري السوفيتي ، فإذا كان الترك في جمهورية تركيا قد أحلوا محل كلملة " انقلاب " كلمة تركية الأصل هي Devrim فإن اللغة التركية في الاتحاد السوفيتي – و منها الآذارية – تستخدم في هذا الصند كلمة Rovolyutiya عن اللغة الروسية و عادت آذربيجان بعد الاستفلال عن الاتحاد السوفيتي السابق إلى استخدام الخط اللاتيني •

#### اللغة الجغتائية := الجغطائية:

اللغة الــــچغتائية إحدى اللغات التركية ذات التاريخ الأدبي ، و الثقـــافي ، وقــد دون الأدب الـــچغطائي منذ القرن الثالث عشر المـــيلادي بـــالخط العربـــي . و كانـــت اللغــة الـــچغطائية في عهد الاسلام زاخرة بالألفاظ الفارسية ، و العربية ، و كان تراثهــا محاكيــاً للتراث الفارسي و العربي ، و ظلت هذه اللغة الـــچغتائية أهم لغات شرقي دولة التتار ، إلى

اِطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١١١)

أن قام الأوزبك بطرد التتار من وسط آسيا و شرقي إيران في القرن السابع عشر ، فأخذت لهجتهم الأوزبكية في السيادة . و اليوم يتحدث باللغة الأوزبكية حوالي ستة ملايين ، أكثرهم في جمهورية أوزبكستان ، و منهم جماعات في جمهوريات التاجيك و القير غيز و القازاق . <u>اللغات الوطنية للشعوب التركية التي إستقلت عن الاتحاد السوفيتي السابق :</u>

هناك مستويات لغوية كثيرة توسلت بها الجماعات التركية في جنوب أوربا ووسط آسيا ، و كان استخدامها مقصوراً على الحياة اليومية عند هذه الجماعات . أما في مجالات الثقافة فقد كانوا – عند الضرورة – يتعاملون بغير لغاتهم المحلية .ولكن السياسة اللغوية للاتحاد السوفيتي جعلت هذه المستويات اللغوية المحلية لغات وطنية ، و دونت هذه اللغات بالخط اللاتيني ( عام ١٩٢٨ م ) و كانت الأدارية قد دُونت عام ١٩٢٤ م ، ثم عددًل نظام الكتابة إلى الخط الكيريلي عام ١٩٣٩ م و عام ١٩٤٠ م وعاد استخدام الخط اللاتيني . وأهم هذه اللغات الوطنية للشعوب التركية التي استقلت عن الاتحاد السوفيتي السابق أكثر من ستة ملايين ، أكثر هم في جمهورية أوزبكستان ، و توجد جماعات أوزبكية في المعارية الغات في جمهورية القيرغيز ، و جمهورية القازاق . و تعد اللغة الأوزبكية أهم و عادت الأوزبكية أين من معان الرابية في الاتحاد السوفيتي السابق ، ويتحدث بها و مهروية التاجيك ، و جمهورية القيرغيز ، و جمهورية القازاق . و تعد اللغة الأوزبكية أهم و الغات في جمهورية أوزبكستان إذ يشكل أبناؤها أكثر من ٢٠٠ من مواطني هذه الجمهورية و العات و عادت الأوزبكية أبي التخان الترتيز ، و عمهورية القازاق . و تعد اللغة الأوزبكية أو و عادت الاغات في جمهورية أوزبكستان إذ يشكل أبناؤها أكثر من ٢٠٠ من مواطني هذه الجمهورية و عادت الأوزبكية أيضاً إلى استخدام الخط اللاتيني

Y- اللغة التتارية : تُعد اللغة التركية الثانية بين اللغات التركية ، و يتحدث بها حوالي خمسة ملايين ، أكثر هم في جمهوريتي التتار ، و البشكير و كلتاهما من الجمهوريات التي استقلت عن الاتحاد الروسي الذي يكون مع جمهوريات أخرى الاتحاد السوفيتي السابق ، و لكن التتار بيشكلون في جمهورية الذي يكون مع جمهوريات أخرى الاتحاد السوفيتي السابق ، و لكن التار يشكلون في جمهورية التتار حوالي نصف المكان فقط ، والباقون من الروس ، و الشوباش .
T- اللغة القازاقية : تُعد لغة القازاق اللغة التركية الثالثة بين اللغات التركية يبلغ عدد أبنائها أقل من أربعة ملايين ، أكثر هم في جمهورية والي نصف المكان فقط ، والباقون من الروس ، و الشوباش .

٤- اللغة الآذارية : هي اللغة التركية الرابعة بين اللغات التركية يتحدث بها حوالي ثلاثة ملايين أكثرهم في جمهورية أزربيجان ، و هناك أقليات آذارية في جمهوريتي جورجيا و

أرمينيا . و ذلك بالإضافة إلى وجود الآذارية خارج الاتحاد السوفيتي في إيران . و قد دونت الأذارية منذ القرن الثالث عشر الميلادي بالخط العربي ، و تدون إلى اليوم خارج الاتحاد السوفيتي السابق بالخط العربي ، و لكنها كانت تدون في الاتحاد السوفيتي بالخط الكيريلي الروسي و عادت كما سبقت الإشارة إلى الخط اللاتيني .

<u>- اللغة الشوباشية :</u>هي اللغة التركية الخامسة بين اللغات التركية في الاتحاد السوفيتي ، يبلغ عدد أبنائها حوالي مليون ونصف ، يعيش حوالي نصفهم في جمهورية الشوباش ، أما الباقون فهم في جمهوريات أخرى داخل الاتحاد الروسي.

<sup>7</sup> – <u>اللغة التوكمانية</u>: هي اللغة التركية السادسة ، و يتحدث بها حوالي مليون في الاتحاد السوفيتي ، أكثر هم في جمهورية التركمان ، و هناك جماعات تركمانية خارج الاتحاد السوفيت في شمال العراق ، و تركيا ، و إيران ، و شمال غرب افغانستان ، والقوقاز وكانت تدون بصورة منتظمة منذ القرن السابع عشر بالخط العربي ، إلى أن عدل الاتحاد السوفيتي نظام التدوين إلى الخط اللاتيني ، ثم إلى الخط الروسي ، وبذلك دونت التركمانية داخل الاتحاد السوفيتي بالخط الكيريلي الروسي ، و خارج الاتحاد السوفيتي بالخط العربي و قد استقات

٧-اللغة البشكيرية : هي اللغة التركية السابعة بين اللغات التركية المستخدمة فني الاتحاد السوفيتي السابق . يتحدث بها حوالي مليون ، أكثرهم في جمهورية الباشكير ، و توجد جماعات قليلة من الباشكير في جمهوريات أخرى داخل الاتحاد الروسي .

<u>٨- اللغة القوغيزية :</u>هي اللغة التركية الثامنة يتحدث بها حـوالي مليون ، أكثرهم فـي جمهورية القرغيز . و قد استقلت عن الاتحاد السوفيتي السابق .

و هناك لغات تركية أخرى ، داخل الاتحاد السوفيتي ، منها لغة الياقوت (٢٥٠٠٠ مائتا و خمسون ألفاً ) و لغة القار اقلباق (٢٥٠٠٠ ) و اللغة الكوميكية (١٣٥٠٠ مائة و خمسة وثلاثون ألفاً ) ، و لغة الجوجوز ( ١٢٥٠٠ مائة و خمسة و –عشرون ألفاً ) ، و لغبة الأويغور ( ١٠٠٠٠ مائة ألف ) ، فضلاً عن أقليات لغوية أخرى يقل عددها عن مائة ألف ا

إطْلاَلَة عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَصَّارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١١٣)

و قد كان لتعديل نظام التدوين إلى الخط الروسي ، بالنسبة للآذارية ، والتركمانية ، وتدوين باقي المستويات اللغوية المحلية و إعلانها لغات و طنية ، في إطار السياسة اللغوية للاتحاد السوفيتي ملامح لغوية بارزة ، و تتضح هذه السياسة اللغوية مما يأتي : تكوين أبجديات جديدة للشعوب التي لم تكن لها لغات وطنية مكتوبة خاصة بها ، ولسبعض اللغات المكتوبة الجديدة التي كانت تتخذ الخط العربي أساساً لتدوينها ، وشكلت لهذا بد ثورة اللغات المكتوبة الجديدة التي كانت تتخذ الخط العربي أساساً لتدوينها ، وشكلت لهذا بد ثورة الما م " لجنة مركزية للأبجدية الجديدة " . و قد وضعت اللجنة في أواخر العقد الثالث أبجديات جديدة تقوم على الأساس اللاتيني . و بذلك انقطعت الصلة مع الخط العربي ، رمز الحضارة الإسلامية .

أثبت التطبيق أن اتخاذ الحروف اللاتينية عند الجماعات التركية جعل علاقاتها مع اللغة الروسية محدودة ، ولذا قرر المؤتمر الأول لكل جمهوريات الاتحاد السوفيتي السابق عام ١٩٣٢م الموافقة على مشروع تعديل ذلمام التدوين إلى الخط الروسي . وبذلك أصبحت هذه اللغات التركية تدور في الإطار الحضاري الروسي . و دخلت اللغة الروسية بسرامج التعليم باعتبارها اللغة الأجنبية العالمية ، فأصبحت هي اللغة الثانية عند الشعوب التركية داخل الاتحاد السوفيتي .

أصبحت اللغة الروسية مصدر الألفاظ الحضارية و المصطلحات العلمية ،و قد أوضحت دراسة مفردات الصحف الأوزبكية أنه في سنة ١٩٢٣ م كان ٢٨% من الكلمات من أصل عربي و فارسي و ٢٠% من أصل أوروبي ، و في سنة ١٩٤٠ م قلت الألفاظ ذات الأصل العربي إلى ٢٥% ، و زادت الألفاظ الروسية و الأوروبية إلى ١٥٠% ، و قد زاد معدل التغير في كلا الاتجاهين بتناقص الألفاظ العربية الفارسية، و زيادة الألفاظ الروسية والأوربية . أما في مجالات العلوم الطبيعية و الاجتماعية فإن اللغة الروسية هي المصدر الوحيد بلا منافس. و أتضبح هذا من در اسة المصطلحات الأساسية للكيمياء في لغة الباشكير ، فنجد ١٣٢٠ اصطلاحاً أوربياً بصيغته الروسية و نجد ١٤٩ كلمة بشكيرية ، و في مصطلحات علوم الطبيعة نجد ٢٤٤ كلمة بشكيرية ، و ١٤٠ المصطلحاً أوربياً بصيغته الروسية . و هكذا نلاحظ أن الاتجاه العام في تكوين ألفاظ الحضارة و المصيد

| الصفصاف أحمد القطوري | <u>(۱</u> | 12 | ) |
|----------------------|-----------|----|---|
|                      |           |    |   |

الاصطلاحات كاملة تقريباً من اللغة الروسية ، بدون تغير في الهجاء و يسفر هذا أيضاً عن تقريب جميع اللغات الوطنية بعضها للبعض الآخر ، و كذلك مع اللغة الروسية " .

أما بعد أن استقلت هذه الدولة على أثر تفكك الاتحاد السوفيتي فإنها ما زالت تبحث عن طريق لعودة الوعي الثقافي و اللغوي ... هل تعود إلى الخط العربي ؟ ... أم تأخذ بالأبجدية التركية المستخدمة في جمهورية تركيا ؟ ... أم تحافظ على الخط الكيريلي المستخدم و المتحكم منذ سيطرة الروس ؟ هذه كلها قضايا متروك حسمها لأهل اللغة ، مهما تنازعتهم الأهواء ... أو قدَّمت لهم الإغراءات ... فلا يمكن أن تنفصل قضايا اللغة عن قضايا التراث و عن قضايا السياسة ، و الاقتصاد والاحتياجات الروحية لأهل هذه اللغات . و إن كانت إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (١١٥)

# الأبجديات التي استخدمتها اللغة التركية

يمكن القول بارتياح أنه لا توجد لغة بين لغات العالم تضارع اللغة التركية في عــدد الأبجديات ، أو الخطوط التي غيرتها ، أو استخدمتها . فالوثائق العلمية تثبت أن اللغة التركية على مدى ألف وثلاثمائة عام استخدمت إثنتى عشرة أبجدية مختلفة هي :

أبجديات : گوك توركية ، صغدية ، أويغورية ، مانية ، براهمية ، سريانية ، عربيــة ، إغريقية ، أرمنية ، عبرية ، لاتينية ، و سلاڤية .

ولو استبعدنا الأبجديات الثمان التي كانت محدودة الاستخدام كالصغدية ، المانية ، والبر اهمية ، و السريانية ، و الإغريقية ، و الأرمنية ، و العبرانية ، لبقي لدينا خمس أبجديات ، أو لنقل خمس خطوط هامة ، استخدمها الأتراك على مر التاريخ، و هي : الـــُوك تورك ، و الأويغوري ، و العربي ، و اللاتيني ، والسلاقية . و يمكن إرجاع هذا التغيير المتتالي في مدة لم تتجاوز ألف و ثلاثمائة عام إلى اتساع الرقعة الجغرافية التي انتشر فيها الأتـراك وتعدد المدنيات أي الحضارات التي دخل الترك تحت دائرة نفوذها ، أو شاركوا في بنائها

و سنحاول في هذه العجالة أن نجول بين تلك الأبجديات لنتعزف عليها في ضوء ما توفر لدينا من مراجع وثائق علمية .

#### (۱) أبجدية كوك تورك : Göktürk Alfabesi

طبقاً لآخر الوثائق التي توفرت لدى الباحثين فإن أول أبجدية استخدمها الأترك هي الأبجدية الـ [ گوك تورك ] و يمكن تسميتها أيضاً بـ "كتابات الرونيك التركية القديمة " نظراً لتشابهها مع كتابات أو خطوط الرونيك الإسكندنافية و قد و جدت نقوش كثيرة بعد أن أكتشفها العالم اللغوي الدنمركي الشهير و يلهلم طومسون " ihelm Thomson في ١٥ نوفمبر عام ١٨٩٣م . و مع أن النقوش التي اكتشفت بين وادي " طالاس ببيلاد القير غيرز " وحوض " نهر ينيسي " الأعلى غنية بحروفها ، و أشكالها ، فإنها حديثة العهد و لا يعرف تاريخ بداياتها بالضبط ، و لكن ما عرف فقط هي النقوش التي وجدت في بلاد الغول بالقرب من نهر " أورخون " و في المناطق الشمالية من نفس البلاد فبعضها يرجع إلى أسرة [گوك

تورك ] الثانية(٢٨٢ – ٧٤٥) و بعضه الآخر يعود إلى عهد دولة الأويغور في بلاد المغول ( ٢٤٥ – ٨٤٠)، ويُعْتَبر نقش كول تكين " Kul Tigin " هو الوحيد بين هذه النقوش الذي يعرف تاريخ كتابته بالضبط فقد أقيم في أغسطس سنة ٧٣٢ طبقاً للكتابات الصينية الموجودة عليه . أما النقوش الأخرى فكل تواريخها تقريبية و أقدمها يرجع إلى ما بين( ٦٨٥ – ٦٩٣) و يعود هذا النقش إلى إيلتريش قاغان " مؤسس الأسرة الثانية للسكسوك تورك " ٠

و يُعد كتاب الفال الذي وجد في تركستان الشرقية أقدم نص مكتوب بهذه الأبجديــة ، وهو مكون من حوالي مائة صفحة ، و يرجع إلى القرن التاسع الميلادي.

و أبجدية أورخون تتكون من ثمان و ثلاثين حرفاً ، و هي تزيد عن الأشكال التــي كانت مستخدمة في العهد السابق عليها مباشرة بمائة و خمسين شكلاً . و كانت الكلمة في هذه الأبجدية تتكون من مقاطع ، أو هجاءات .

و طبقاً لما ذهب إليه طومسون ، فإن الاحتمال الأكثر قبوله هو أن هذه الأبجدية قد اشتقت من أصل سامي كالآر امية مثلاً ، و انتقل إلى هذه الديار عن طريق أبجدية فارسية أخرى ، و قد استند طومسون في نظريته تلك على التشابه الكبير بين بعض حروف هذه الأبجدية و حروف الأبجدية الآر امية ، كما أن أبجدية الله " كوك تورك " القديمة تكتب هي الأخرى من اليمن إلى اليسار، و يعد هذا دليلاً على أنها اشتقت من أصل سامي ، و ربما يكون أتراك الغرب قد أخذوها عن طريق المسيحيين الذين كانوا يعيشون في المناطق القريبة من الصحاري الواقعة شمال " تيان شان " ويتحدثون الصغدية .

#### (٢) الأبجدية الصغدية :

يُعد الصغديون من أهم الشعوب الإيرانية التي كان للأتراك بها صلات حضارية بعد الصين . فقد اكتشف الباحثون الكثير من النقوش التركية التي كُتبَت بالخط الصغدي متناولة العلاقات التركية الصينية و الصغدية ، و كان أقدمها هو النقش الذي أُقيم سنة ٥٨١ ـ كما أن هناك نقشان آخر يعود إلى بداية القرن التاسع كتب بثلاث لغات هي التركية ، و الصينية ، والصغدية . و جميع الأدلة العلمية تفيد أن الأتراك قد دخلوا لفترات طويلة في دائرة التأثير الحضاري الصغدي ، و اللغة الصغدية ،

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُوْك رَحْضَارتَهم الْقَدِيمَة (١١٧)

و يمكن الاعتقاد أن الأتراك الأويغور قد استخدموا هذه الأبجدية بعد انهيار دولتهم في مغوليستان ( ٧٤٥- ٨٤٠) و هجرتهم إلى شرق التركستان . و مع أن النصوص التركية التي كتبت بالصغدية قليلة فإنها تعود كلها إلى البوذين الأويغور كما سلبقت الإشارة أن فالصغدية مشتقة من أصل سرياني سامي .

#### (٣) الابجدية الأويغورية:

يعد الخط الأويغوري ، أو الأبجدية الأويغورية من أكثر الأبجديات انتشار أبين الأتراك بعد تركهم خط الرونيك الاسكندنافي . و هو مشتق من الخط الصغدي ، ولكنه أكثر سهولة و طواعية في الكتابة منه .

و بالرغم من أن هذا الخط لا يغطي احتياجات اللغة التركية ، فإنه ظل مستعملاً مسن قبل الأتراك فترة طويلة . فمعظم المخطوطات الأويغورية المتعلقة بالديانات البوذية التسي انتشرت بين الأويغور في تركستان الشرقية –و لمدة أربعمائة سنة منذ منتصف القرن التاسع – كانت كلها مكتوبة بالخط الأويغوري . كما أن النصوص المانية ، و المسيحية ، والنسطورية التي كتبت بهذا الخط ليست قليلة .

و أقدم المخطوطات الأويغورية نص متعلق بالديانات المانوية يعود إلى القرن الثامن . كما أن الأدب البوذي الذي كتب بالأويغورية قد وصل إلى نقطة النمو والكمال فــي القـرنين التاسع و العاشر حيث ترجمت إليه كثير من الأعمال الصينية البوذية .

و قد استخدمت الأبجدية الأويغورية خارج حدود الدولة الأويغورية التي تكونت في تركستان الشرقية ، فكما هو معروف فإن نسخة ڨرينا من كتاب " قوتادغو بيليلك " ، " علم الحقيقة " الذي استنسخ في هرات سنة ١٤٣٩ مكتوبة بالخط الأويغوري كما أن " أغوز قاغان داستاني " ، " ملحمة أغوز قاغان "، " و معراج نامة " كتاب المعراج ، و خاصمة النسخ الموجودة في المكتبة الوطنية بباريس مكتوبة كذلك بنفس الخط . و يستفاد من الخطاب الذي أرسله السلطان محمد الفاتح إلى أوزون حسن بالأويغورية أنها كانت معروفة لدى كتاب البلاط العثماني .

و لقد انتقلت هذه الأبجدية إلى المغول منذ منتصف القــرن الثـــاني عشــر و ظلــت مستخدمة بينهم حتى القرن العشرين ٠

(٤) الأبحدية المانية:

كان الخط الماني بين الخطوط التي استخدمتها التركية على مر العصور. فلقد عرفت المانية ، أودين ماني بين الترك منذ أزمنة مبكرة ، فلقد أعلن الحاكم الأويغوري [بوغوقاغان ] ( ٧٥٩ - ٧٨٠ ) أن المانوية هي الدين الرسمي للبلاد سنة ٧٦٢ و لقد قام الأويغور المانويون حتى قبل أن يهاجروا إلى تركستان الشرقية بتطويع الخط الماني و تطويره حتى يستلاءم مسع التركية.

و الخط الماني مشتق من الخط الإسترانجيلو الذي يعد همزة الوصل بين الخط الأرامي و السرياني . و النصوص التركية المكتوبة بالأبجدية المانية محدودة جداً ، ولا تخرج عن نطاق النصوص الدينية المانوية و قد وجدت في "طورفان " و "طونج هوانج " وأشهرها مخطوطة بخط يد النبي ماني نفسه ، و هي عبارة عن أدعية توبة و استغفار ، و يمكن أن تكون ترجمة عن الصغدية .

#### (٥)الخط البراهمي:

بعض النصوص التركية قد كتبت بالخط البراهمي الذي يختلف اختلافاً كبيراً عن الخطوط الصغدية ، و الأيغورية ، و المانوية ، و الخط البراهمي هندي الأصل قد استخدم في كتابة اللغة السنسكريتية ، و قد نقله المبشرون البوذيون بين الأتراك في أو اسط آسيا . كما قد أضافوا إليه بعض الإشارات التي تعبر عن الأصوات غير الموجودة في اللغة الهندية ، ويُكتَب هذا الخط من الشمال إلى اليمين على العكس تماماً من الخطوط السامية التي تُكتب من اليمين إلى اليسار و هو من الخطوط ذات المقاطع المنفردة ،

و النصوص التركية التي كتبت بهذا الخط تُعتبر في غاية الأهمية بالنسبة لدراسة تطور اللَّغة التركية ، و إن كان من اللازم ألا يغيب عن الذهن أن هناك فوارق كبيرة بين تركية هذا الخط ، و تركية الخطوط الأخرى .

#### (٦)الخط السرياني:

و لقد انتشر الدين المسيحي بين أتراك آسيا الوسطى ، و الأيغور في تركستان الشرقية و خاصة المذهب النستوري ، و قد عثر الباحثون في ضواحي طورفان في تركستان الشرقية على نصوص مسيحية أويغورية . و في مكتبة براين نصوص مسيحية تركية كتبــت بــالخط

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١١٩)

السرياني ، كما وجدت شواهد قبور مسيحية تركية نقشت بالخط السرياني في داخل مغوليستان و خاصة في منطقة " يدي صو " و هذه الشواهد تعود إلى الأتراك المسيحين النستوريين الذين يعيشون في أعماق منغوليا ، و تتحصر أزمنتها فيما بين القرن الشامن الرابع عشر .

و هذا الخط يكتب من اليمين إلى اليسار كبقية الخطوط السامية . و هو الخط الإسترنجيلو (<u>۲)الخط العربي:</u>

مما لائتك فيه أن الخط العربي يُعد أشهر الخطوط التي استخدمها الأتراك سواء من ناحية الإطار الزمني ، أو المحيط الجغرافي ، فمنذ أن بدأ الإسلام في الانتشار بين الأتراك منذ أواسط القرن التاسع الميلادي ، و حتى أواسط القرن العشرين ، و الأتراك يكتبون لمخاتهم و لهجاتهم بالخط العربي . و كان الخط العربي ما يزال مستخدماً بين أتراك تركستان الشرقية و الأيغور في و لاية " سنج يانج " الصينية حتى عهد قريب ، و مازال هذا الخط مستخدماً بين التركمان ، و الأتراك الذين يعيشون في كركوك بالعراق .

و الخط العربي من الخطوط الهجائية السامية ، تطور عن أحد الخطوط الآرامية وكانت الأبجدية العربية في صدر الإسلام تكتب بالخطين الكوفي ، و النسخي ، و اندثر الخط الكوفي ، و ترك مجاله لخط النسخ ، و على هذا فإن الخط العربي السلس المعاصر هو تطور لخط النسخ .

و كان أول من كتب التركية بالخط العربي بلاشك من القراخانيين هو محمود الكاشغري في معجمه [ الهام ] " ديوان لغات الترك " الذي كتبه سنة ١٠٧٣ م و يهدف إلى تعليم التركية لأبناء إلعربية ، و هذا المعجم من التركية إلى العربية ، و قد طوَّع التركية للخط العربي ، و حركاته المختلفة سواء الحركات الطويلة " الألف و الواو والياء " أو الحركات القصيرة " الفتحة و الضمة و الكسرة " حتى صارت التركية بالخط العربي لغة الكتابة السائدة منذ القرن الثاني عشر ، و الثالث عشر ( و كانت تسمى الغزبة أو التركية الشرقية ) و أنضح نموذج لها في تلك الأونة هو كتاب " بهجت الحقائق " ، و لقد نجح كاشغرلي محمود في المزج بين الخط العربي ، والإشارات الفارسية التي تُعبر عن الحروف التركية غير الموجدة

في العربية ، و التي استحدثها الايرانيون بعد استخدام الخط العربي مثل الــــ **\* گــ \* و الـــ \* چ \*** و الــــ " ژ " و الــــ " پ " ·

و ظلت الأبجدية العربية هي السائدة في الإمبر اطورية العثمانية ، و كان لها دورها البارز في تطوير اللغة التركية خلال تلك الفترة حتى أوصلتها إلى المنزلة الثالثة بين لغات الحضارة الإسلامية ، و إن كان ما يؤخذ على الخط العربي في كتابة التركية أن الحروف الصوتية العربية لم تكن لتغطي كل الحروف الصادرة في اللغة التركية ، وبخاصة الحروف الصوتية الدالة على الضم ففي حين تُعَبَّر عنها التركية بأربعة حروف هم " U, O, O, O فسإن العربية تُعبَّر عنها بحرف واحد هو " الواو " لأن التركية لا تعرف التشكيل . (<u>A)الأبجدية الأرمنية :</u>

بعد أن قضى الأتراك السلاج قة على الدولة الأرمنية في شرق الأناضول في وآسط القرن الحادي عشر اضطر الكثيرون من الأرمن إلى الهجرة إلى القرم والاستيطان بها . شم ذهب البعض منهم فيما بعد إلى أوكرانا الغربية و استقروا هنالك. و قد عاش هؤلاء الأرمن منات السنين متعاونين و متحابين مع الأتراك القي حياق في القرم و أكرانيا و كان من نتيجة هذه الحياة المشتركة أن قبل الأرمن دين العامة و لغة هؤلاء الأتراك القي حياق ، و أصبحوا يستخدمون اللغة القي بحيا قية في الكتابات الكنائسية ، و الرسمية ولكنهم كانوا يكتبون تلك الكتابات بالخط الأرمني .

و الخط الأرمني من أصل آرامي ، وأكثر الكتابات التركية بالخط الأرمني تعد وثانق رسمية ، و كانت بعض هذه الوثائق التي تعود إلى القرنين السادس عشر والسابع عشر موجودة في كييش إلى سنة ١٩٤٣ م ، و لكنها أحرقت أنتاء الانسحاب الألماني سنة ١٩٤٤ م . و لكن مازال هناك حوالي ثلاثون مخطوطة تركية بالخط الأرمني موجودة في مكتبات العواصم العالمية مثل ڤيينا، و باريس ، و برسلاڤ ، و قراقوف و بين هذه المخطوطات قاموس بالقاب القابية الأرمنية .

(٩) الأبجدية العبرية:

كان \* القرائملر \* اليهود الذين ينتمون إلى أصل تركي و يعيشون في القرم حتى عام ١٩٤٣

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٢١)

م وحالياً في أوكرانيا و ليتفانيا يكتبون أعمالهم الدينية التركية بالخط العبراني . و أقدم التراجم التوراتية تعود إلى القرن السادس عشر و الثامن عشر ٠

و القرائميون يكتبون آدابهم التي تطورت تحت التأثير الغربي منذ القرن التاســع عشــر بالخط الروسي ، أو اللاتيني .

#### (1) الابحدية الإغريقية :

كان الأتراك اليونانيون الأرثوذكس ، و الذين يتسمون بالقرامانيين ، و يعيشون فــي المدن التركية الكبيرة في الأناضول كأستانبول و أزمير حتى معاهدة تبادل المــواطنين بــين الترك و اليونان التي عقدت عام ١٩٢٤ م يكتبون لهجاتهم ومحاوراتهم التركيــة بالأبجديــة الإغريقية ٠

و أقدم مخطوطة تركية قرامانية كُتَبَت بالخط اليوناني " الإغريقي " تعود إلى القرن السادس عشر ، و هناك مخطوطات أخرى كثيرة تعود إلى القرنين السابع عشر و الشامن عشر . ثم تم طبع عدد لا بأس به من الكتب التركية القرامانية في القرن الثامن عشر في المدن الكبرى كأستانبول ، و أزمير ، و بعض عواصم أوروبا ، و إن كانت معظمها أعمال دينية .

#### (11) الأبجدية اللاتينية:

كان الأتراك الآذاريون هم أول من استخدموا أبجدية تمت إلي الأصل اللاتيني بصلة ، فقد بدأت الأفكار التي تدعو إلى تغير الخط العربي إلى اللاتيني بين الآذاريين منذ القرن التاسع عشر . فلقد تقدم المفكر الآذري ميرزا فتحعلى أخوندوف بمشروع يقترح فيه إحلال أبجدية لاتينية سلاڤية محل الأبجدية العربية ، و لكن الوضع السياسي و الاجتماعي لم يكن يسمح بتحقيق مشروع كهذا ، أو حتى مجرد مناقشته .

و لم يتحقق هذا إلاً بعد الثورة الروسية و خاصة عام ١٩٢٣ م حيث تقرر بقسانون فُرض في جمهورية آذربيجان السوفيتية الاشتراكية عامي ١٩٢٣ /١٩٢٤ تطبيق الحروف الحديثة في اللغة التركية الآذارية . و مع هذا لم تُطبق في التعليم إلاً عام ١٩٢٥ م و تعاقسب استخدام الخط اللاتيني في جمهوريات الاتحاد السوفيتي ، وكان آخرها عام ١٩٥٧ م يكتبون أعقبها الأتراك الموجودون في الصين حيث كان القاز اق والأيغور حتى عام ١٩٧٠ م يكتبون

الصفصافي أحد القطوري

(177)

اللغة التركية الأيغورية بالحروف العربية ، و لكن بعد هذا التاريخ تقرر استخدام أبجدية جديدة مشتقة عن الأصل اللانيني .

و كان أتراك الأناضول الذين يعيشون في تركيا الحالية يستخدمون الأبجدية العربية إلى حين صدور قانون الانقلاب اللغوي في الأول من شهر نوفمبر عام ١٩٢٨م تحت رقم ١٣٥٣ منهياً بذلك استخدام الخط العربي ، و مقرراً استخدام الأبجدية اللاتينية التي نتكون من تسعة و عشرين حرفاً ٠

و بهذا ، فإن كان الخط اللاتيني قد سهل استخدام اللغة التركية في القراءة والكتابة وقلل من نسبة الأمية بين الأتراك الذين يزيد سنهم عن ست سنوات حتى صلت سنة ١٩٧٠ إلى ٤,٦٧% بينما كانت سنة ١٩٢٧ لا تتجاوز ١٠,٦ % بين الذين يزيد سنهم عن سبع سنين فإن هذا الخط قد خلق سداً منيعاً بين الأتراك المحدثين و ثقافاتهم ، و حضار اتهم السابقة و لم تُعد في مقدور مثقفيهم ، أو شبابهم الاطلاع على ما خلَّفه لهم أجدادهم على مدى ما يزيد عن ألف سنة من تراث فكري ، و عقلي، و أدبي بل في كل ما يتصل بفروع الحضارة الوارفة٠

كذلك لابد من الإشارة إلى أنه في حين كان الخط العربي يجود بين التراث أو الحضارة التي كانت نتيجها اللغة التركية في شتى لهجاتها ، أو اللغات التركية – كما يفضل المستشرقون و اللغويون و الباحثون الغربيون أن يسموها – في مختلف بقاعها فيان الخط اللاتيني الذي استحدثت كل لهجة تركية فيه لنفسها ما يغطي احتياجاتها الصوتية جعل من العسير على أبناء لهجة ما الاطلاع على ما كتبه أبناء عمومتهم في لهجة أخرى ، بل يكون مدهشاً لغرابته على حد قول الأستاذ الدكتور طلعت تكين أحد المتحمسين للخط اللاتيني .

إن اللغة التركية بشتى لهجاتها أو لنقل اللغات التركية ، بين مختلف الطوائف التركية التي تعيش داخل جمهوريات الاتحاد السوفيتي السابق أصـــبحت الآن كلهــا تكتــب بــالخط السلاڤـي ، و بهذا تقطعت و إلى الأبد الصلات الحضارية و الثقافية التي كانت تربط الأتراك بماضيهم .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرَك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١٢٣)

فالخط أو الأبجدية السلاڤيية من أصل يوناني ( إغريقي ) ، قام أحد رجال الكنيسة البيزنطية في أواخر القرن التاسع الميلادي بتطويعه بما يتلاءم مع سلاڤية الكنيسة القديمة ، وظل هذا الخط مستمراً منذ ذلك التاريخ حتى يومنا هذا مع بعض التعديلات الطفيفة التسي كانت تطرأ عليه من حين لآخر . و يسمى هذا الخط في روسيا و بلغاريا بسالخط الكريلي نسبة إلى موجده "كريل ".

و لقد تتابع استخدام الخط السلاقي من قبل اللهجات التركية ، كـان أولها اللهجـة الجو اشجية المستخدمة بين أتراك بلغاريا في القرن الثامن عشر الميلادي ، على يد المبشرين الروس ، ومن غرائب القدر أن تستخدم بقية اللغات أو اللهجـات التركيـة هـذه الأبجديـة السلاقــية أيضاً على أيدي الملحدين الروس بدءاً من سنة ١٩٢٤ م حتى سنة ١٩٥٧ م

و يجب ألاً يُقبّل بسهولة الادعاء الذي يذهب إلى القول بأن الأبجدية السلاڤــــية أكثر سهولة و طواعية للغات التركية ، فلم يكن ، و لن يكون كذلك كما سيتضح في أبحاثنا القادمة إن شاء الله •

~

أولاً : - الأدب الشفاهي:

ب م - الأساطير الشعبية .

ثانياً: - الأدب المكتوب:

- أنصاب بنغو ..
- اکتشاف مسلات بنغو و قراءتها ..

الخيل .. الأولياء ... الموسيقي ...

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُوَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٢٥)

### المبدئ الثالث

الأدب التركي قبل الإسلام و بُعَيْدُه )

إن النتاج الأدبي ينقسم إلى فرعين رئيسين هما: أ- الأدب الشفاهي ،و ب- الأدب المكتوب ،ويعتبر الأدب الشفوي أسوأ حظاً لأنه لم يدون إلاً قليل منه في العصر الحديث . ومن هذا المنطلق فالتعرف على أشكال هذا الأدب بشكل كامل أمر غير ممكن .ولكن نستطيع أن نحصل على النزر اليسير بصدد هذا الأدب من ثلاثة مصادر:

١- ترجمات بعض النصوص في اللغات الأخرى التي كان للترك علاق بهم كالصين
 والتبت والبيز نطيين والغوط والفرس والعرب .

٢ - من بعض النصوص التركية التي تم تسجيلها في عصور لاحقه باللغة التركية ومن قبل الأتراك أنفسهم .

٣- من الأبحاث التي قام بها الباحثون حول الأقوام والقبائل التركية منذ القرن التاسع عشر والعشرين.

١- بعض القطع المتعلقة بالملاحم التركية ،وقد تم استنباطها من المصادر الصسينية وتتعلق بملاحم وأساطير سينبى Siyenpi والبوزكورد = الذئب الأغبر Bozkurt وأسطورة الخلق Türeyiş وملاحم الهجرة .

كما تم الحصول على بعض المقاطع من <u>أغنية هونيه</u> تغنى بها الهون بعد الهزيمة التي لحقت بهم سنة ١١٩ق . م . وقد سجلتها المصادر الصينية . وتُعتبر بكائية فــي حـب الوطن.

كما تُسجل مصادر النبت جزءا من تقرير قواعد باللغة الأويغورية ويرجع إلى القرن الثامن . كما تُسجل بعض المصادر البيزنطيون بعض الروايات عن الأثراك والتسي سلجها السفراء البيزنطيين الذين كان يُبْعَث بهم إلى الدول والإمبراطوريات التركية .

Alp كذلك فإن المصادر الفارسية قد سجلت بعض الأجزاء من ملحمة آلب أر تونغه Alp كذلك فإن المصادر الفارسية قد سجلت بعض الأجزاء من ملحمة آلب أر تونغه Er Tonga وخاصة في شهنامة الفردوسي كما أفسح المؤرخ رشيد الدين في كتابه الفارسي "جامع التواريخ" مجالاً فسيحاً للحديث عن ملحمة "أر غنه قون" Ergene Kon التي تتعلق بالـحولك ، كما أن ملحمة الهجرة التي ترجع إلى الأويغور موجودة في المصادر الفارسية،

كذلك فإن كتاب " ديوان لغات الترك" والمدوَّن باللغة العربية يحتوى على الكثير من الأساطير والخرافات المتعلقة بالترك . كما يحتوى كتاب الطبري على بعض الروايات عن ملحمة آلب أرتونغه أيضاً.

٢- فيما بين النتاج الشفوي الذي تم تسجيله في العصور اللاحقة من قبل الأتراك أنفسهم وباللغة التركية، فهناك أشيعار وبعض القطع الملحمية والرباعيات الغنائية مدونة فلي كتاب " ديوان لغات الترك" . وقد قدم محمود الكشغرى ( القرن الحادي عشر الميلادي) فلي كتاب " ديوان لغات الترك" . وقد قدم محمود الكشغرى ( القرن الحادي عشر الميلادي) فلي كتاب هذا وبهذه المقطوعات التي أوردها نمطأ من الأشكال الرباعية في الشعر ، كما يوضل خلك أن الحياة الاجتماعية للترك . قد انعكست على الشعر وبين أشطره وقد قدّم كتاب من الأشكال الرباعية في المعر ، كما يوضل كتاب من الأشكال الرباعية في الشعر ، كما يوضل خلك أن الحياة الاجتماعية للترك . قد انعكست على الشعر وبين أشطره وقد قدّم كتابه هذا الذي أتمه في العاشر من فبراير ١٠٧٤ م إلى الخليفة العباسي المقتدى بالله ،

كما يمكن أن نضيف حكايات الجد قورقوت \* Dede Korkut" إلى هذا القسم ·

٣- أما أهم الباحثين الذين قاموا بأبحات حول الأتراك فهم راد لـوف فـي القـرن التاسع عشر ، حيث استطاع أن ينسب بعض الأجزاء من ملحمة سيَنبى Siyenbi إلى أتراك آلتاى. وأسند ملحمة كوراوغلى Köroğlu إلى الأوزبك في أوزبكستان وإلى التركمان وإلي الأداريين في آذربيجان والأتراك في تركيا ، أما ملحمة مناص Manas فقد أسـندها إلـى الأداريين في أذربيجان والأتراك في تركيا ، أما ملحمة مناص مقاد قورقوت " إلى مناطق القير غير والقازاق . كما قام نفس الباحث بإسناد بعض حكايات " ده ده قورقوت " إلى مناطق مختلفة في الأناضول وآذربيجان أيضاً.

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُرْك رُ حَضّارتُهم الْقَدِيمَة ( ١٢٧)

# أ– أهم السير والملاحم التركية

أهم السير والملاحم:

إن أهم نتاج أدبي شفاهي يُعتد به ويمكن إسناده إلى فترة ما قبل الإسلام في تريخ الأدب التركي هي الملاحم و قد أمكن تقسيمها إلى أقسام نتبع بعضها بعضاً: 1- الخلق Saka Alp er Tonga Ve Şu 7- صاقا"آلب أرطونغه وشو " Oğuz Kağan 7- ملحمة أو غوز قاغان = Siyenpi 6- كوك تورك 7- أويغور

وقد قام رادلوف في القرن التاسع عشر باستنباط ملاحم الخلق من تراث أتراك آلتاى . وعلى الرغم من أن هذه الملحمة تم تسجيلها ودراستها في زمن متأخر إلى حد ما بالنسبة إلى الدين القديم الذي ينتسب إليه الأتراك فإنها تعكس أقدم المعتقدات التركية حول خلق الأتراك ، ولا يمكن استبعاد التغيرات التي حدثت عليها بمرور الزمن .

أما أسطورة أو لنقل ملحمة "صاقا" فإنها تتقسم إلى قسمين / آلب أرتونجه ، وشو .

ملحمة آلب أرتونجه : تتحدث عن حاكم صاقا المشهور والذي يحمل نفس الاسم في القرن السابع قبل الميلاد . وكما أن هذا الحاكم قد أخضع كل أواسط آسيا لسيطرته ، فإنه قد فتح بلاد القفقاس من الشمال إلى الجنوب، بل وصل إلى الأناضول و سوريا .. وقضى وقتاً طويلاً في الصراع مع الإيرانيين ، وقد قتله الإيرانيون بالسم خلال الوليمة التي أقامها لــه كيخسرو الحاكم الإيراني في إحدى سنوات ٢٢٦ أ و ٢٢٥ أو ٢٢٤ ق . م وهو نفسه الذي يمر ذكره في المصادر الإيرانية والبيزنطية والعربية الإسلامية تحت اسم"آفرسياب" ولشـجاعته فقد تم تخليد ذكراه وحروبه في هذه الملحمة .

وقد تحدث عنه كل من يوسف خاص حاجب ، ومحمود الكاشغرى كاتباً القرن الحادي عشر الميلادي ، و وفقاً لما ذهبا إليه فإن الترجمة التركية للقب آفراسياب هي [ تونجه آلــب

أر] أي البطل آلب طونجه . وينتسب إليه العديد من ملوك الــــكُوك تـــورك، والقراخـــانيين وحكام الأوغور البوذيين؛ هذا وفقاً لما ذهب إليه كل من <u>المرجاني</u> و الجوني ، وفق وفقـــاً لكتاب " شجرة التراكمة " فإن ملوك السلاچقة ينحدرون إلى هذا الحاكم البطل .

و لا نملك من هذه الملحمة سوى قطع بسيطة ورد ذكرها في كتاب " ديـوان لغـات الترك " .

أما ملحمة شو " Şu " فترجع إلى أحداث سنوات ٣٣٠ – ٣٢٧ ق . م . فف ي هذا التاريخ استولى إلاسكندر المقدوني على إيران و تركستان . و كان على رأس الترك آنهذاك حاكم يُسمى " شو " ، و تقص الملحمة هذا الصدام فيما بين شو وإلاسكندر المقدوني . و تثبت الملحمة أن أربعاً و عشرين قبيلة من قبائل الترك بقيت في التركستان و لم تهاجر إلى الجنوب . و هم الذين شكلوا قبائل الغز . وربط محمود الكشغري بين هؤلاء و بين التركمان ، و أن الاسكندر هذا ما هو إلاً الاسكندر ذي القرنين وفقاً لما ذهب إليه الكشغري ، أما ملحمة أو غوز قاغان فيظهر فيها تأثير ملحمة آلب أرتونجه و تدور حول حياة موتون Motun العور قافي العون . ومع الأسف لم تصل هذه الملحمة إلى أيدي الباحثين بشكلها الأصلي . و في أيدينا اليوم بعض المقطوعات المختصرة من هذه الملحمة التي تتشكل حول حياة "أو غوز قاغان"، وهناك مقطوعات منها بالحروف الأويغورية . وهي تجسد شكل ونمط حياة الأنراك قبل الإسلام.

وهناك من الباحثين من يدعون أن حكايات "ده ده قورقوت" ما هي إلاً مقطوعات من ملحمة أوغوز قاعان .

إذا ما انتقلنا إلى ملحمة سينبى Siyenpi . فنجد أنها تحكى عن المولد والبطولات الخارقة للحاكم "طان – شه هواى" = " Tan Şe Hoay حاكم ينبى Yenbi الذي عـاش فــي القرن الثاني قبل الميلاد . وقد تم تسجيلها في المصادر الصينية بشكل مختصر . و قــام راد لوف بجمعها بشكل أكثر تفصيلاً بعض الشيء من بين أتراك آلتاى.

أما ملحمة كلوك تورك Gök Türk فهي متعلقة بنشأة الــوكحك تورك وظهــور هم على مسرح التاريخ . وترد في المصادر الصينية تحت مسمى " ملحمة بوزكورت "أي ملحمة

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٢٩)

الذئب الأغبر .أما رشيد الدين وغازى بها درخان فيوردها كل منهما في تاريخه تحت مسمى" ملحمة أرغنه كون". وإن كان البعض يرى أن هذه ملاحم تختلف عن بعضها البعض.

إن ملحمة أويغور ما هي إلا مقتطفات تتحدث عن نشأة الأويغور وهجرتهم، وقد تمم استخلاصها من المصادر الصينية . وتحكى عن انحدار الأويغور من ذئبة بوزقيرية ، و هجرتهم من منطقة أوتوكن Ötüken إلى حوض طاريم . و القسمان يتممان بعضهما . يمكن أن يضاف بعد هذا الحديث عن التراث الشعبي الذي أمكن تسجيله في العصر الحديث ملحمة آلب إميش .

# ب-الأساطير الشعبية = " الحواديت "

إن الأساطير الشعبية التركية تُمثل نتاجاً فنياً رائعاً للإبداع الشعبي . فلقد تشكلت تلك الأساطير عبر قرون طويلة من الزمن ، و نُسجت حكاياتها المتنوعة على ألسنة الرواة والحكاة الذين نقلوها من جيل إلى آخر . و خلال تلك الرحلة الزمنية الطويلة التي قطعتها ، تعرضت الأساطير إلى العديد من التغيرات التي دائماً تُصيب سائر الفنون الشعبية والفلكلورية . تمثلت تلك التغيرات في " غربلة " الأساطير ، وتنقيتها من الشوائب الدخيلة والمبتذلة عبر العصور . وصقل جوهرها الإبداعي حتى وصلت إلينا في أبهى و أرقى صورة فنية ،

تعكس الأساطير في جوهرها الواقع المادي الذي تعيشه الشعوب . وهي مرآة صادقة لعادات تلك الشعوب و معتقداتها الروحية و الدينية . و لهذا فإن الأساطير كثيراً مــا تصُــبح خير معين لدارسة الظواهر التاريخية و الاجتماعية والثقافات القديمة.

الأساطير الشعبية ثمرة للوعي الاجتماعي و الإبداع الجماعي للشعوب ، والدليل على ذلك أنها عندما تُلقى بالضوء على مراحل تاريخية معينة نجدها تفعل هذا من منظور وإدراك شعبي ، فهي تُجسد في صورة فنية صادقة الأمال التاريخية للشعوب ، كما تُبرز الأساطير أخلاقيات و سلوكيات تلك الشعوب . فتتغنى في حكاياتها بأحلامهم حول السعادة

المنشودة و العدل الاجتماعي ، و تُمثل مع السير والملاحم أهم منابع الثقافيـــة الشـــعبية لأي شعب من الشعوب .

# خصائص الأساطير الشعبية التركية:

الأساطير الشعبية التركية تتميز بالإيجاز الشديد و المعاني المكُنْفَة . و أيضاً بالحيوية و الوصف الدقيق للملامح الرئيسة التي تتسم بها الشخصيات . و هي كثيراً لا تـذكر اسـماً معيناً للبطل أو الشخصية المقدمة ، بل نجدها تصف نماذج عامة بمسميات عامة : الغني ، الفقير ، الكريم ، البخيل .. إلخ . أما الصدام و التفاعل بين تلك الشخصيات فيدور في بنـاء فني بسيط يتسم في الوقت نفسه بالعمق و الإقناع .

كانت الأساطير الشعبية تنتقل عبر الزمن بالوسائل الشفهية ، فكان ذلك سبباً لتعرضها إلى الصقل المستمر و التكثيف الدائم ، و أصبح من النادر أن تجد فيها وصفاً زائداً للأحداث أو تفاصيل لا حاجة لها ، و نتيجة لذلك فقد أصبحت الأسطورة الشعبية – على الرغم من صغر حجمها – مشبعة بعالم رحيب من الأفكار و المشاعر الإنسانية و المعاني المكثفة دون أن ترتبط ببيئة جغر افية معينة أو زمن محدد .

في الأساطير الشعبية التركية تتنوع الملامح الداخلية و الخارجيــة للبطــل . كمــا تتطابق تلك الملامح مع الثقل الفكري الذي تعبر عنه . و تركز الأساطير على إبراز الطبائع المتتوعة للشخصيات الاجتماعية و على الجوهر الروحي لتلك الشخصيات .

تنبض الأساطير التركية بحس شاعري إنساني يتمثل في استثارة و تحفيز مشاعر السامع و القارئ نحو الإحساس بالعدل و العدالة . و على الرغم من بساطة الصراعات الإنسانية في تلك الأساطير ، فإنها تكشف لنا عن السمات الرئيسة للعلاقات الاجتماعية بين البشر .فيشعر السامع أو القارئ لدى سماعه أو قراءته لها بالتعاطف والمودة إزاء البطل الطيب و الخيّر ، و بالمشاعر المعاكسة تجاه الشخصية النقيض .

في قلب كل أسطورة تنبض دماء الواقع ، فالخيال الأسطوري الــذي جســد آمــال الشعوب كان دائماً يمهد السبيل أمام التطور في جميع مجالات الحياة الاجتماعية والروحية . منذ أقدم العصور كان الإنسان يحلم بالطيران و ملامسة السحاب في السماء ، و بالسفر إلـــى

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُوك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٣١)

البعيد و الحركة في زمن قصير ، و غيرها من الأحلام الأسطورية الني تحولت فيما بعد إلى حقائق . فمن هنا فإن الأساطير الشعبية أو " الحواديت " هي تعبير عن الشــعور و الأحــلام الجماعية للأمة كلها .

الأساطير الشعبية التركية تفيض بقدرة حيوية فائقة . و فيها يصبح الخيال شكلاً من أشكال التعبير عن الحكمة و الأمال ، و المستقبل السعيد للناس . و الجوهر الرئيسي فيها هو السعي الدائم إلى التغلب على مصاعب الحياة و تجاوزها و الدعوة إلى النضال من أجل المستقبل المشرق . لقد اخترع الناس الزورق و الشراع حتى يسبحوا ضد التيار ، و صنعوا القوس و السهم لقتل الوحوش المفترسة التي لا يستطيعون الاقتراب منها ، وأبدعوا الكثير من أدوات العمل التي جعلت الإنسان سيداً بلا منازع على . الأرض إن كل ذلك يدخل ضمن الجانب السياسي و الاجتماعي للحياة البشرية . فعندما تعلو الفكرة و تتخطى حدود التنفيذ العملي لها ، تتحول إلى صورة خيالية مجازية ، و هذا بالتحديد هو فن الأسطورة الشعبي الرائع .

الأساطير الشعبية التركية تمتلئ بالكثير من المثل التعليمية و القيم الجمالية الرائعة . كما تحتل مساحة كبيرة فيها موضوعات الحب و الصدق العميق . إن الخيال في تلك الأساطير و التحليق معها يُساعد على تهذيب الأفكار و صياغتها في صور فنية مضيئة ، مما يحقق الهدف من البناء الفني و الفكري للأسطورة . فالخيال المشرق و الفرح الصادق في الأسطورة كانا دائماً الدافع للبشر في سعيهم من أجل العدالة والمساواة و الفوز بالسعادة . كما كان الخيال الأسطوري وسيلة فاعلة لنشر الأفكار والنضال من أجل الحرية والبحث عن الخير للجميع ، و ظلت الأسطورة الشعبية دائماً تبعث لدى الناس مشاعر التفاؤل و الأمل بالسعادة في أحلك الأوقات و أشدها عليهم . و في كل هذا نستطيع أن ندرك السر في خلود الأساطير الشعبية و بقائها على مر الزمن .

إذا كان أبطال الماصال أي الأساطير الشعبية و الحواديت هم بصفة عامة الملك و الأمير و الوزير و الكاهن و الساحرة و الفتاة الفقيرة أو الغلام الذكي صاحب العقل الراجح و الفكر المتقن و الأصلع و الأعمى والشاطر و غير ذلك من الأنماط البشرية العامة ، فيشترك

الصفصافي أحمد القطوري

(177)

مع تلك الشخصيات غير المحددة شخصيات أخرى خرافية كالجان الطيب و الشرير منهم على حد سواء .. و الغيلان و التنين و العجوز الشمطاء و الساحرة . . و الخدم الزنوج .

و لما كانت الأسطورة الشعبية غير محددة بمكان أو بزمان معيّن فإن تحديد منشئها بشكل دقيق أمر في غاية الصعوبة . . و لا يتوفر هذا إلاً لكبار المختصين والذين يبحثون في الأسطورة عن مفردات يمكن أن تؤدي إلى تحديد تقريبي للزمان والمكان .

## <u>ثانيا :الأدب المكتوب :-</u>

أدب بنغوطاش = Bengütas Edebiyatı " أدب نقوش بنغو "

لقد ظهر للترك أدب مكتوب منذ عصر الـوكك تورك . و قـد أطلـق عليـه أدب بنغوطاش ؛ أي أدب نقوش بنغو . و هو أول نتاج أدبي مسجل يصل إلى أيـدي الباحثين . وكلمة بنغوطاش تعنى الحجر الخالد أي النقش الأبدي . و كمصطلح " آبيده = آنيت " تعنـي النصب التذكاري . و خاصة ذلك النصب الذي يُقام بعد وفاة الحاكم أو أحد رجـالات الدولـة النصب التذكاري . و غالباً ما يكون على شكل أو هيئة معبد قد تم العناية بزخرفته خارجياً و داخلياً . ويقام في المعبد أو في المعبد أو مسلة معبد أو أحد رجـالات الدولـة ويقام في المعبد أو في حديقة تُقام ، أو مسلة مكتوب عليها آثار و أعمال الحاكم . و الحد أو الحدات المتبعة منذ خاقانية الـكوك تورك . و كانت تُنقش أقوال الحـاكم في أو مالة مناز و يقام في المعبد أو في حديقة تُقام ، أو مسلة مكتوب عليها آثار و أعمال الحاكم . و العد أصبح ونقام في المعبد أو في حديقة تُقام ، أو مسلة مكتوب عليها آثار و أعمال الحاكم . و المعاد الحاكم أو و المعاد المعبد أو في حديقة تُقام ، أو مسلة مكتوب عليها آثار و أعمال الحاكم . و المعبد أو في حديقة تُقام ، أو مسلة مكتوب عليها آثار و أعمال الحاكم . و المعاد الحاكم . و المعاد المتبعة منذ خاقانية الـكوك تورك . و كانت تُنقش أقوال الحـاكم وتمنياته إلى شعبه حيث يطلب منهم العمل بمقتضى ما يقول أبد الدهر . و الماق عليها الأتر الك "بنغوطاش " أي المَسلَّة أو النُصب الأبدي . و استخدم الأويغور كلمـة " بتيــك المائم الكالة "بنغوطاش " أي المَسلَّة أو النُصب الأبدي . و استخدم الأويغور كلمـة " بتيــك المائم المائم المائم المائم المائمية الكائية .. كما تعنـي " نيشـان " أو " أشـر " أو " نُصب.

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٣٣)

شواهد القبور، يقطع بين الشاهد و الآخر متران و نصف المتر، حتى نصل إلى الميدان. وحول الجدران شواهد قبور قد نصبت تذكرة بأعداء كول تكبين البذين قستلهم وتسذكرة بالانتصار. و يمتد الميدان من الشرق إلى الغرب، و عندما نقترب من الجدار الشرقي عقب هذه الشواهد ، يتم الصعود إلى رصيف بعرض ٣٣,٥ سم ، و على الجانبين هيكلي كبشين من الرخام ، و ندخل إلى الميدان من باب بعرض ٢,٩٠ متراً • و أرض الميدان مرصــوفة بأحجار من الفخار أو الآجر المسوى ، و على بعد ثمانية أمتار من الباب يرتفع نصب بانـــكو المحكوك من المرمر = الرخام ، فوق هيكل سلحفاة من المرمر أيضاً . و فوق سطح نصب بانكر الذي يبلغ ارتفاعه مع السلحفاة زهاء خمسة أمتار يوجد سقف من الكراميد . وتم تثبيت السقف بأعمدة خشبية ، تم تثبيتها هي الأخرى في الزوايا الأربع لقاعدة السلحفاة . و بعد قراءة النقوش التذكارية و المنقوشة فوق حجر بانكو ، ندخل إلى الطريق المؤدي إلـــي المعبد التذكاري .على جانبي الطريق هياكل و تماثيل رجالية ونسائية في قامة البشر، تُجَسِّد أصول الـــكوك تورك . ترى و قد ركعت على ركبتيها واضعة يديها على صدر ها في احترام زائد أمام الحاكم ... يتلو هذا الطريق المُعْبَدُ التذكاري الذي يأخذ شكلاً مربعاً في سـعة ١٠٠ متر أمربعاً ، مغطى بالكراميد الأحمر . وعندما ندخل إلى المعبد الذي يُعبِّر عنه الكوك تورك بمصطلح " بارك أي مزار " نجد أنفسنا و كأننا في ساحة وغمي . فقمد تمم زخرفة الجدران بلوحات جصية و رسومات بارزة تجسد بطولة كول تكين الحربية . و الجدران مكسوة بهذه المشاهد من أسفل إلى أعلى و على الجدر إن أيضا قد تم تعليق وجوه تتكيريـــة " Mask ' لتنين أو أسد . و في وسط المعبد تماماً يوجد بناء داخلي آخر فــي شــكل مربــع مساحته عشرون متراً . هنا في هذا المكان يوجد " الموقد المقدس " ، و بعد الطواف بالموقد المقدس ، و في ناحية الغرب خلف الموقد نجد لحدا من الجرانيت المزخرف برسوم بارزة . و هناك أيضاً حُفَّرة لتقديم القربان ، و خلف حفرة القربان يُوجد تمثال لـــكُول تكين ، و آخر لإحدى زوجاته من الرخام الأبيض ، و قد نصبا فوق كتل من الرخام . و هناك على الجدران الداخلية ، ينظر إليهما اثنان من الياوران و قد أسندا ظهريهما على الجدار .و نرى كول تكين وزوجته و قد وضعا يسراهما على ركبتيهما اليسيريتين أيضاً ، و على رأس گول تكين تاج مكوَّن من خمسة تلمات ، وفوق التاج زخرفة عبارة عن عُقَّاب بارز و قد فرد جناحيه .

إن الخط المستخدم في كتابة نقوش بانغو يُشبه إلى حد كبيسر خسط الرونيك " Runik " الذي كان يُستخدم قديماً في البلاد الاسكندنافية . و من هنا فقد أطلق علماء الغرب على هذا الخط خط " الرونيك " . و هو يُكتب من أعلى إلى أسفل و من اليمين إلى اليسار ، و حروفه غير متصلة ، و يفصل بين الكلمة و الأخرى أو بين مجموعات الكلمات نقطتان فوق بعضهما البعض " : " إن نصوص نقوش كل من كول تكين و بلسگ قاغان قد تسم كتابتها من أعلى إلى أسفل . و قد صُفت الأسطر بجوار بعضها البعض من اليمين إلى اليسار . الأبجدية مكونة من أربعة حروف صوتية ، و بقية الثمانية و الثلاثين حرفاً حروف صامتة أي ساكنة ، و يتم التعبير عن صوتي " a, e " بحرف واحد ، و عن " i, I أي ساكنة ، و يتم التعبير عن صوتي " a, e " بحرف واحد ، و عن " i, I أي ساكنة ، و يتم التعبير عن صوتي " b a " و بقية الثمانية و الثلاثين حرفاً حروف مامتة أردنا التعبير عن الحروف الغليظة نستخدم حرفاً ثقيلاً و عند التعبير عسن حسرف صامت خفيف نستخدم معه حرفاً صوتياً خفيفاً مثل : b a [ با ] و علا [ ب ] .. و هكذا .

ليس هناك اتفاق بين العلماء حول منشأ هذا الخط ، و يُرجعه طومسون إلى الأبجديات السامية و خاصة إلى الآرامية ، و أنه قد انتقل إلى الترك عبر إيران . ويعده علماء آخرون خطأ بهلوياً ، و يرى كل من ريستوف Rristov وبوليث انوث Polivanov الروسيان انه يحمل بصمات وكك تركية . و يقبل كل من حسين نامق أوروكن و أحمد جعفر أوغلي التركيان هذا الطرح . و يقولون إن هذه الأبجدية هي أبجدية تركية ،حتى و إن وُجد فيها

يتم تقسيم هذه النقوش حسب الأماكن التي وُجدت فيها إلى أربع مجموعات ؛ مجموعة مغوليستان ..مجموعة ينيسى ، مجموعة طالاس .. و مجموعة قازاقيستان .

# ۱- <u>کوک تورک بنْغُوطاش = نقوش بنغو الکوك ترکية :</u>

إن النقوش التي ترجع إلى عصر الوگك توركو هي : I - بوغوت = " ماهان قاغان " Coyrin Hoytu Tamır 2 - أونغين = ايشبار اطامغان طارقان 3 - أونغين = ايشبار اطامغان طارقان

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٣٥)

|             | -                                                     |    |
|-------------|-------------------------------------------------------|----|
| Kül iç çor  | – ایخه هو شونو = کول ایـــج چور                       | ٥  |
|             | <ul> <li>ایخه آشته = آلتون طامغان طارقان "</li> </ul> | ٦  |
|             | <ul> <li>باین جوقتو</li> <li>طون یوقوق</li> </ul>     | ۷  |
| Kul Tekin   | – برنجي أورخون 🛥 كول تكين                             | ٨  |
| Bilge Kağan | – أيكنجي أورخون = بلكة قاغان                          | ٩  |
| Nàlàhyà     | – نالاهیا <del>–</del>                                | ۱. |
| Ihe-Nur     | - ايخه نور 🖛                                          | 11 |
| Hangiday    | – هانیگی دای <del>–</del>                             | ۱۲ |
| Tàlàs       | - طالا <i>س =</i>                                     |    |
| _           |                                                       |    |

و مما لاشك فيه أن جميع هذه النصوص المنقوشة التي تعتبر النتاج الأدبي المكتوب لدى الترك قبل الإسلام ، إنها جميعاً تدور حول الحاكم و سعيه لصد عـدوان الأعـداء ، و العمل على رفاهية شعبه و العمل على أن يكون الجميع صفاً واحداً أمام العـدو . و أن هــذه

النصوص قد نُقلَت عن الحكام أنفسهم في شكل نصائح لمن هم حولهم من الأبناء و القواد ورجالات الدولة و الفرسان ، و يُبَيَّن لهم كيفية سياسة الشعب و سياسة الأمور .. و استئناس الخيول و سياستها .. و التدريب على الفروسية و الرمي بالسهام و الرماح .

## <u>- أنصاب بنغو أويغور: Uygur Bengu Taslàr: أنصاب بنغو أويغور</u>

والأنصباب أو النقوش التي تحمل نصوصاً أدبية تعود إلى الأويغور تنقسم إلى سبعة نقوش هي : Taryat ۱- طار یاط Tes ۲ – تس Sine-usu ۳- شينه – أو صبو Kara Balağasun ٤- قار ابلغاصون Gürbelçin ٥- كوربليجين Somon Tes صومون تس Somon Sevruy صومون سيـــڤروي

و كلها قطع أدبية منقوشة على مسلات حجرية تُخلد ذكرى ملوك الأويغور . وحروبهم .. و سعيهم الدءوب حول توحيد القبائل التركية لمواجهة الأعداء .. ويختلف حجم و عدد سطور كل نقش عن الآخر ، كما تختلف تواريخ اكتشافها .. كلها جاءت نتيجة الحفريات الأثرية التي تمت في أواخر القرن التاسع عشر و القرن العشرين .

## 

هذه النقوش قد تم القطع بأنها تعود إلى القيرغيز . و أنها ترجع إلى صوحي " Suci " من قاغانات أواسط القرن التاسع . و أنها قد أقيمت تخليداً لذكرى بويلاقوتلوغ باراغان الذي كان مستشاراً مخلصاً لـ " قوتلوغ باغا طارقان " .. و أن شهرته و حكمته قد انتشرت فـ كل مكان .. و أن " قطعان الخيل التي ساسها كانت تمتد من مطلع الشمس إلى مغربها "... وهو يوصى أولاده بالعمل في خدمة الـ " طارقان " بإخلاص .

# ٤- ينيسي بنغو طاشلري Yenisey Bengu Taslari = أنصاب ينيسي

لما كانت هذه المسلات الحجرية المنقوشة بنقوش كتابية تعود إلى المنطقة التم كان يُسيطر عليها القيرغيز ؛ فهناك من ينسبها إليهم أيضاً ، و لكنها اشتهرت باسم المنطقة التي وجدت بها .. و هي تتخطى الخمسين نقشاً . و ترجع إلى الأقوام التركيسة التي عاشت في هذه المنطقة . لم يتضح في أي منها متى تم نصبها و إن كان المرجح أنها تعود إلى القرن السابع و السادس و هناك من يقول إنها ترجع إلى القرن الخامس قبل الميلاد . و لذا فهي ليست في تنظيم و ترتيب نقوش أورخون . و من المرجح أنها كانت جميعها شواهد قبور ، و تتسمى بأسماء المناطق التي وجدت بها .

تم كتابة هذه النقوش بلغة سهلة و بسيطة و خالية من المبالغات و هي تدور حول رب الأسرة ، الذي تم إقامة شاهد القبر باسمه و عن لسانه حول أفراد أسرته وأقاربه و حاكمــه و الأرض التي يعيش عليها و الأمة التي ينتسب . إليها كانت هذه الشواهد تحمل أيضاً أســماء العديد من حاجيات المتوفى كالأختام و النقود و السهام والمرايا و المشــارب = الزمزميـات الفضية ، و توكات الأحزمة المصنوعة من الفضة أيضاً . و من هنــا تنبـع أهميــة هـذه المكتشفات من الوجهة الحضارية .

#### <u>اکتشاف مسلات بنغو و قراءتها :--</u>

في أو اخر عام ١١٣٤ هـ = ١٧٢١ م قام ضابط شاب بصحبة دكتور شاب بالتجول في المنطقة التي تُرَى من نهر ينيسى في جنوب سيبريا . وكانا يهدفان إلى در اسة كـل مـا يعيش في هذه المنطقة من بشر و حيوان و نبات و ما يحتوي عليه باطن الأرض من معادن ، و يدققون النظر في لغات و عادات و أعراف و شواهد قبور السـكان المحليـين .. كـانوا يجمعون كل ما تقع عليه أياديهم .. و يرسمون ما يتركونه ، و يكتبون في دفاتر هم أسماء هذه الأشياء كما سمعوها من الأهالي .

Danial كان الدكتور الشاب هو عالم ألماني يدعى دانيال غوتليب مسرشميد Gottlieb Messerschimidt قد وصل إلى منطقة آباقان متحركاً من مدينة طومسك

Tomsek في الرابع من مايو سنة ١٣٤هـ = ١٧٢١م ، و كان قد دخل في خدمة القيصر الروسي عقب احتلاله لمدينة دانزيج سنة ١٣٢هـ = ١٧١٩م ، ثم تحرك بعد هذا التاريخ من موسكو متجهاً نحو قازان . و بعد أن مر بها وصل الي مدينة طومسك . أما الضابط الشاب فقد وقع أسيراً في أيدي الروس خلال حرب Boltava = بولتاوا.و أجبر على الإقامة في سيبريا . هو اليوزباشي السويدي كوهان فيليب طابرت Gohann Philipp Tabbert . عندما كان الباحثان يقومان بأبحاثهما قَدِم أحد القرويين القازاق وتحدث مع مسر شميدث عن

كان ذلك خلال شهر ديسمبر سنة ١١٣٤هـ = ١٧٢١ م ، و في بداية أيام ١٧٢٢ م توجه الدكتور دانيال الي المكان المذكور . و كان على شاطئ نهر بك " Bey " الذي هو واحد من فروع نهر أويبات الذي يصب في ينيسي . كان الموقع فوق تبة في قرية جاركوف . و هناك رأى مسلة راقدة على الأرض . و بارتفاع ثلاثة أمتار وعشرين سنتيمتراً . وفسوق هذا الحجر كتابات غريبة ، و كانت هذه هي نقوش اويباد الثالثة بين نقوش بنغو ينيسمي ، و تتابعت الاكتشافات عقب الجو لات التي قام بها الضابط و الدكتور و مساعدوهم . و بمساعدة أهالي المنطقة من القرويين . و يقوم طابرت بنشر هذه الملاحظات عام ١١٤٣ هــ = ١٧٣٠ م في ستوكهولم دون علم جوهان . توالت الدر اسات و النشر ات حول هذه المكتشفات حتمي تمت سفريات رسمية من قبل هيئات علمية عام ١٣٠٦ هـ = ١٨٨٨ م تحت رئاسة العالم الفناندي أسبيلين " Aspelin " إلى بلاد الآلتاي . و قد نجحت هذه الهيئة فـي الكشـف عـن العديد من الأحجار المنقوشة و شواهد القبور . و نجحت أيضاً هذه الهيئة في نشر أعمالها في هلسنكي و كانت تحتوى على صور طبق الأصل من ٣٢ نقشاً مخطوطاً للنقوش الموجودة في ينيسى . في عام ١٨٨٩ م توالت الأخبار عن اكتشاف أحجار أكبر حجماً و أكثر شراء من ناحية الخطوط و النصوص . كان أهمها نصب طوله ثلاثة أمتار ، وسبعون سنتيمتر أ من الرخام الأبيض ممدداً بجوار تمثال حجري ضخم يشبه السلحفاة . وأخيراً تم التأكد من أنهـا نقوش كول تكين أحد أمراء الـ تحوك تورك . و توالت - كما سبقت الإشارة - أبحـات رادلوف و طومسون . و تعرف أحمد مدحت أفندي المؤرخ التركي على طومسون في مؤتمر المستشرقين المنعقد في ستوكهولم . وأهدى طومسون نسخة من كتابة إلى أحمد مدحت أفندي

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٣٩)

، و قدم أحمد مدحت أفندي بتقديم الكتاب إلى نجيب عاصم بك الذي قام بنشر رسالة عنه باللغة التركية عام ١٣٠٧هـ = ١٨٩٩ م ، و كانت هذه أول مرة يُعَرف بهذه النصب والنقوش في اللغة التركية ، ثم أعيد نشر نفس الرسالة عام ١٣٣٠هـ = ١٩١١ م ، ثم قرام نجيب عاصم باطلاع شمس الدين سامي على كتاب طومسون ، و قام سامي بإعراد نقوش أروخون للنشر في اللغة التركية في ١٠٤ صفحة عرام ١٣٣٢ – ١٩١٢ م مضيفاً إليها الحروف الأصلية مع طريقة نطقها بالتركية آنذاك . و لكن لم يمهل القدر شمس الدين سامي الحروف الأصلية مع طريقة نطقها بالتركية آنذاك . و لكن لم يمهل القدر شمس الدين سامي والروف تروف و الأصلية مع طريقة نطقها بالتركية الذاك . و لكن لم يمهل القدر شمس الدين سامي والروف توركية ، فإنه هو أيضاً صاحب الفضل في نشر نقوش أورخون في اللغة التركية . وبروف آبيده لرى " أي نقوش أورخون مرتقاً بها ترجمة من نصوص نقوش كرول تكرين وبلرف قاغان ، كما قدًم محاولة لوضع قواعد لغة أورخون .

توالت الترجمات حيث قام المؤرخ الكبير حسين نامق أوقون فيما بين أعوام ١٩٣٦ م - ١٩٤١ م بنشر هذه النقوش مع ترجمتها و صورها في أربعة مجلدات . و كانت هذه الطبعة حتى تاريخها هي أوسع الأعمال التي صدرت عن هذه النقوش ومحتوياتها من جميع النواحي ثم كانت طبعة محرم أرغين ، و التي صدرت عام ١٣٩٠هـ = ١٩٧٠ م ، و التي اعتمدتُ عليها في التعريف بهذه النقوش في حينه . ثم قام بعده عثمان ف . سرتقايا " ومتأنية لإيضاح كل ما كان غامضاً في هذه النصب و النقوش و فنونها .

ماز الت الأبحاث الأثرية و اللغوية و التاريخية تجري حول هذه النصب التذكرية لكل ما تحويه من نقوش و فنون و ألقاب و مصطلحات و كلمات ، و ما تُوحي به من قنون وعادات و أعراف و مراسم تجرى على مستوى العالم ؛ فمن اليابان وأمريكا و روسيا وكل دول أوروبا و حتى الأكاديميات العلمية التي ظهرت في بلدان كل أواسط آسيا كلها مهتمة بهذه الأنصاب . أشهر هذه الأعمال التي ظهرت في أواسط آسيا و بين الأتراك الذين يعيشون داخل إطار الاتحاد السوفيتي القديم هي الدراسات التي ظهرت في قير غير بستان و رمسيتان و رمسيتا

١٦٨٠ كلمة من هذه النقوش ونشرتها مع ترجماتها و نطقها فيما يقابل ذلك في كل اللهجات أو اللغات التركية المعاصرة . وقد قامت أكاديمية العلوم في قير غير بستان بهذا العمل العظيم وكدر اسة تطبيقية على هذه السير و الملاحم ، فلسوف أقدم ملحمة أى سيرة البطل

وكرات عسبية على عنا المير والمسترو المعارك معام المسوك المم مسلم المول شكل من أشكال السهاميش التي أشتهرت في كل دول أواسط آسيا و لها في كل هذه الدول شكل من أشكال القص و الحكاية . و قد اهتمت بها دولة اوزبكستان بعد استقلالها عن الاتحاد السوفيتي السابق و عقدت مؤتمراً عالمياً ربطت فيه بين البطل التاريخي جلال الدين منكبرتي و البطل الملحمي الشعبي ألسباميش عام ١٩٩٩م وكان لي شرف المشاركة فيه بالدراسة التالية .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٤١)

# مَلْحَمَة آلـب اميش ودورها في

# عودة الوعي القومي للشعب الأوزبكي (\*)

اطلالة تاريخية :

ظهر الأدب التركي في بداية أمره في دول أواسط آسيا . و كــان عبــارة عــن أدب ملحمي ثري .

و الملاحم كما هو ثابت تحكى بشكل منظوم بطولات أمة من الأمم ، ومعتقداتها الدينية كما تُعبر عن مغامراتها .. و أعرافها .. و فضائلها .. و غالباً ما تحكى هذه المغامرات عن فترات ما قبل التاريخ ، أو في مراحل البدايات الأولى للتاريخ ، و تظل ممتدة – أحياناً طوال التاريخ – . '

إن الملاحم سواء من الناحية التاريخية ، أو الفكرية ، أو العقائدية ، أو حتى الفنية تحمل قيمة كبيرة . و غالباً ما تكون نبعاً فياضاً للحياء الفنية و الفكرية و تُلقي الضوء على الصفحات المبهمة من تاريخ الأمة . و منها تنبع أهميتها للتاريخ حيث إنها تعود إلى عصور ما قبل التاريخ أو بدايات التاريخ ، و تقص علينا ما نجهله عن المعتقدات .. و المناقب ، و البطولات التي مرت بحياة هذه الأمة .. و سواء أكانت هذه الملاحم حقيقية ، أو قريبة مسن الحقيقة أو حتى عارية تماماً من الحقيقة فإنها ذات أهمية قصوى بما تقدمه من أخبار .. و أفكار .. و معتقدات دينية و قومية لهذه الأمة المعنية .

#### كيف تتكون الملحمة ؟..

لا بد من توافر ثلاثة شروط و ثلاث مراحل لتكوين و تثبيت النواة في تشكّيل وتكوَّين الملحمة القومية . أول هذه الشروط هو حدوث حادثة أو حدث أو مغامرة تزلزل كيان هـذه الأمة ، و تجعلها تتحدث عنها ، و لا تنساها قط و تكون قد حدثت فيما قبل تسجيل التاريخ ..

• قدمت هذه الدراسة في المؤتمر العالمي الذي عقد عام ١٩٩٩ م في دولة اوزبكستان تخليداً لذكرى البطل التاريخي جلال الدين من مهورية أوزبكستان خلال ٣ – ١٠ / ١١ / ١٩٩٩ .

هذا الحد هو الذي يشكل النواة الأولى للملحمة .. ثم تكبر وتتعاظم هذه النواة رويدا رويداً مع الزمن .. و تبدأ الأجيال تحكيها بشكل شفاهي لبعضها البعض .. و مع تقدم الزمن ووسـائل التسجيل و كتابة التاريخ يتم جمع هذه الروايات الشفاهية ، و التي تمت في مُناخ أسـطوري أحياناً ، و مناقبي أحياناً أخرى .. و ملحمي أو قومي في أكثر الأحايين . و تعتبر هذه هـي مرحلة تسجيل الملحمة.

إن الأمة التركية على امتداد الساحة الجغرافية . و التاريخية تمتلك حياة ثرية .. نشطة .. متعددة .. و متنوعة .. فيها من الأحداث الجسام ما يغطي المراحل الثلاث اللازمة لتكون الملاحم .. و ما يجعل لهم ملاحمهم القومية الخاصة بهم .. و لم تكن لهم ملحمة واحدة ، بل ملاحم متعددة إن الأمم التي تمتلك شروط تُشَكُيل و تَكُوين الملاحم و تكون واعية بماضيها السحيق .. بينما لكل من هذه الأمم ملحمة واحدة فإن للترك أكثر من ملحمة ، و كلها قد وصلت إلينا .. و كلها قد سُجلًت ، فمن ملحمة أركنه قون إلى ملحمة مناص .. و مسن ملحمة أو غوز إلى ملحمة آلسيساميش وبطًال غازي .. إن هناك العديد من الملاحم الكامة . و التي يُعد كلّ منها أثراً قومياً مستقلاً بين أيدي الباحثين اليوم ، وإن كانت كلها تدور حول

إن الملاحم التركية التي تنطبق عليها صفات ، و سمات الملاحم المتكاملة – إن كانت قد ضاعت بسبب الهزات التاريخية التي مرت بها الشعوب التركية فإن ملخّصاتها .. و أساس الرواية فيها قد وصل إلينا .. و إذا كان البعض يُقسم الملاحم

التركية إلى سنة أقسام . فمما لا شك فيه أن أهمها .. و أشهر ها بين كل الأتراك هي [ <u>ملحمة أوغوزقاغان</u> ] . فهي الملحمة التي يمكن أن نصادفها في كتب التاريخ بمسمى " أوغوزنامه "كاسم مشترك لكل الأتراك الغز .. فهي تجسد الحياة المعيشية ، و الاجتماعية ، و التاريخية لقوم الغز ، و تُتخذ مثالاً لحياة و معتقدات كل الترك ، إنها تترنم بأيام الترك كما يترنم بها الترك في سائر أيامهم .. فلقد كان الترك ينشدونها عند التوجه للحرب لتحميس الجند ، و الرفع من معنويات الأبطال المحاربين .. كان الشعراء و الملحميون ينشدونها على دقات الطبول و نغمات الموسيقى الحماسية بشكل منظوم .

اِطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٤٣)

أهم الملاحم التركية :

إن شعر الملاحم يعتبر من أغنى المعطيات الأدبية الشفاهية التي كـان يتـرنم بهـا الشعراء الشعبيون على رباباتهم ، و هم يطوفون بين القبائل و الأقوام الرُحَّلَ في الوقت الذي لم يكن قد تشكل أي أدب تركي مكتوب بعد ..

في الواقع ، إذا لم يكن للترك " إليازه و أوديسة "أو " شهنامة " أو " أوزيس وأوزيريس " كملاحم متكاملة مكتوبة أو مدروسة دراسة متأنية فإنهم يملكون كل مقومات خلق الملاحم المتكاملة .. و لديهم الأحداث .. و لديهم الخيال الشعبي الذي يمكنهم من خلق الأساطير و الملاحم .. و السَيَر ولديهم الحياة الممتدة في مراحل ما قبل تسجيل التاريخ .. كان لهم رحلاتهم و ترحالهم و هجراتهم .. أستيلاؤهم على أوطان غيرهم .. و هنده كلها عوامل مهيئة لخلق الملاحم و المناقب و من قبلها الأساطير ..

تنقسم الملاحم التركية إلى قسمين رئيسين ، ملاحم ما قبل الإسلام و ملاحم ما بعد الإسلام .. و تنقسم ملاحم الترك قبل الإسلام إلى سنة أقسام ، يعقب بعضها بعضاً ١-الخليقة ٢٠ – صاقاً [ آلب آرتونغاوشو ] ٣٠ – أوغوز قاغان ٤٠ – سيه نييوي و. كوك تورك ٣٠ – أويغور .. وكلها تدور حول حياة دول الترك المثلاث و همم الهون ، والمركوك تورك ، و الأويغور أي منذ القرن الثاني عشر قبل الميلاد إلى القرن التاسع بعد الميلاد ،

إن دولة الأويغور هي آخسر دولة في الإمبر اطورية التركية قبسل الإسسلام . والأويغور هم الذين قضوا على نفوذ الـــكــوك تورك في المناطق و الدويلات التركية وأسسوا دولتهم و لقد كان بين الأقوام التركية التي وحدت من أقوام صاقا القدماء من ناحية ، و مــن ناحية أخرى أقوام قد تتركت .. و لقد نجحت دولة الأويغور الجديدة في أن تنتشر في دويلات كثيرة في وقت قياسي .. و تركت هذه الدولة آثاراً عميقة في تاريخ الترك في أواسط آسيا من الناحية الثقافية و الحضارية .

لقد كانت قبائل الأويغور و. أقوامها يعيشون حياتهم المدنية في العصور السابقة. حتى إن المصادر الصينية تُسجل أنه كانت لهم أبجديتهم الخاصة بهم مُنذ القرن الخامس الميلادي <sup>.</sup> – و لقد تأسست دولة الأويغور أولاً في ضواحي بلاصاغون السـوداء فــي حــوض نهــر

(122)

الأورخون في بلاد المغول . و كمان حاكمها الثاني [ مويو چور ] خان حاكماً مثقفاً كبيراً .. فأمر بنصب تذكار خاص به و أمر أن تُسجل عليه أعماله بالحروف الكوك توركية التي كانت سائده في بلاده أنذاك .- و ما أن قبل هذا الحاكم الديانة المانية ١٤٦هـ = ٧٦٣ م حتبي تحول الأويغور إلى هذه الديانة ، وبدأوا في استخدام الحروف الجديدة التسى أحضرها المبشرون المانويين معهم .

و خلال سنة ٢٢٦ هـ = ٨٤٠ م عم القحط بلاد الأويغور ، فرفع الأهالي راية العصيان .. و انقسم الأويغور تحت وطأة هذا العصيان إلى قسمين ، قبل أحدهم نفوذ الصين ، و القسم الآخر هاجـر نحو الجنوب الغربي .. فاستوطنوا مدن قوجى ، و بـش بـاليغ ، وتيان شان الشرقية .. و مع مرور الزمن شيدوا لأنفسهم مدناً جديدة ولكنهم عاشوا فيها تحت اسم الأويغور أيضاً. ثم تركوا هذه المنطقة سنة ٣٢٩ هـ = ٩٤٠ م للقر اخانيين المسلمين •

و قد تم تنصيب أحد حفدة جوجي خاناً على بلاد الأوزبك .. و تقدم أبو الخير نحو نهر سيحون ، و يدخل منطقة خارزم سنة ٨٣٤ هـ = ١٤٣٠ م ، و يجعل من مدينة صيغناق التي تقع في وادى سيحون عاصمة ملكه ..و يسيطر على كل المنطقة حتمي [ أوزكنمت ]. وتتعرض خانية الأوزبك لهجمات [ الأويرات] و [ القالموق ] الذين أتوا من الشرق و تحــت تأثير هذه الهجمات يترك بعض الأمراء هذه المناطق ، وينضمون إلى جانــب أســن بوغــا "Esen Buğa " خان المجمع عطاى ، و يستقرون على الحدود الشرقية •

مسيما يقوم محمود خان سنة ٨٩٣ هـ = ١٤٨٧ م بتقديم مدينة التركستان إلى محمد الشيباني كاقطاع .. و ينجح [شاهي بيغ ] الذي زاد نفوذه في هذه المنطقة في بسط نقوذه على ما وراء النهر خلال بضع سنوات .. و يبدأ في منازعة التيموريين من أجل إعـادة وحـدة الأوزبك من جديد ، و يتمكن من دخول بخار ا و سمر قند في سنة ٩٠٦هـ = ١٥٠٠ م ويعلن نفسه حاكما على تركستان .. و بذلك تم أسلُّمة منطقة تركستان الشرقية و أخذت على عائقها رفع راية الجهاد ضد كفار الأويرات و القالموق.

هكذا – في هذا المناخ التاريخي و في هذه السماحة الجغرافيمة ظهرت ملحممة -

| (150)         | طْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة الْتُرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيَة |
|---------------|-------------------------------------------------------------|
|               | -                                                           |
|               |                                                             |
| ملحمة آلهاميش |                                                             |

آلب اميش ... آلب اميشي . ( آلب بامسى ) آلب امشة .. بامسنى بيرك .. بُويْرَك .. و هي تُعتبر أشهر و أحب الملاحم و الحكايات الشعبية بين الشعب الأوزبكي كما أنها أقدم ملحمة شفاهية و حماسية توارثتها الأجيال حتى وصلت إلى مرحلة التسجيل .

تحكى ، و تتشد ملحمة آلب اميش في ربوع أوزبكستان .. هذا النتاج الحماسي يعم كل المدن الكبيرة و القصبات ، و تُنشد بين كافة التجمعات ، و تلقي رواجاً و استحساناً منقطع النظير ...و قد تم تسجيلها و تصنيفها من قبل العديد من المنشدين ، و المهتمين بالترات الشعبي الأوزبكي . و يوجد منها بين أيدي المتابعين ما لا يقل عن عشر تصنيفات .. و أهم ، و أتم تسجيل و تصنيف هو ذلك الذي قام به " مشهور فاضل يولداش " ، و إن كان لا يختلف عن الروايات الأخرى .و قد اهتمت الأوساط الثقافية الأوزبيكية بها في السنوات الأخيرة اهتماماً ملحوظاً ،

# ملخص الملحمة منثوراً:

أ - " ... كان هناك أخوان يدعى أحدهما [ باى بورو] و[ باي صاري ] في أحد الأقاليم التركية.. لم يرزقهما الله بالخلف .. فظلا يدعوان الله لمدة أربعين يوماً وليلة ..
 وأخيراً استجاب الله لهما فرزق [ باى بورو ] بولد أسماه " آلــــاميش "
 و[ باى صارى ] ببنت أسماها " آي بارجين " .. يتفق الأبوان على خطبة الولد والبنت وهما في سن الصبا .. و يدفعا بهما إلى المدرسة .. و ما أن وصل آلــيـاميش إلى سن السـابعة أر باى سن السـابعة إلى مارى ] في ماري ] في مارى ] في مارى ] بانت أسماها " آي بارجين " .. يتفق الأبوان على خطبة الولد والبنت وهما في سن الصبا .. و يدفعا بهما إلى المدرسة .. و ما أن وصل آلــيـاميش إلى سن السـابعة أر اد والده أن يعلمه الإمارة و أصول الحكم .. و فنون القتال .. يشب آلــيـاميش عن الطوق .. و بعد العديد من المغامرات يقع سجيناً في سجون " القــالموق " .. و يخومار] .. و ظــن[ بــا ي مارى ] مارى ] مارى ] مارى ] مارى ] مارى يحلمه الإمارة و أصول الحكم .. و فنون القتال .. يشب آلــيـاميش عن الطوق .. و ما أن وصل آلــيـاميش إلى سن السـابعة أر اد والده أن يعلمه الإمارة و أصول الحكم .. و فنون القتال .. يشب آلــيـاميش عن الطوق .. و بعد العديد من المغامرات يقع سجيناً في سجون " القــالموق " .. و لكــن يــتم إنقــاده ان المارى] .. و ظــن[ بــا ي مارى] .. و ما أن آلــيـاميش قد اختفى و لن يعود ، فيود أن يزوج أبنته أي بارجــين بــالقوة و مارى] أن آلــيـاميش قد اختفى و لن يعود ، فيود أن يزوج أبنته أي بارجــين بــالقوة مارى] مارى] مارى] مارى إمراري إمراري إمراري إلــي مولا الــيــين مارى] .. و ظــن[ بــا ي مارى] مارى إمراري إمراري إمراري إمراري إلــي مولا مارى] .. و ظــن[ مــالموق مارى] مارى إمراري إمراري إلــي مارى إمراري إلــي مو مارى] مالمون إلى الــيــيــي ماري إلــيــي مولا إلــي مولا ماري إلــي مولا ماري إلــي مومار إلــي ماري إلــي مالموي مارى] ماري إلــي م ماري إلــي مولا ماري إلــي مولا مارى إمراري إلــي مولا ماري إلــي مو مارى إلــي مولاي إلــيــي مولاي إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي مولاي إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي موماري إلــي مومالموي إلــي موماري إلــي موماري إلــي مومالموي إلــي مومالموي إ

الصفصافي أحمد القطوري

ودون رضاها .. ورغم إصرار الفتاة ورفضها على الزواج ، وتُزف . إلاَّ أن آلــــــــاميش يظهر وينجح في إفساد الفرح " ٠

ب –هذا هو ملخص موضوع الملحمة التي تتفق فيه كل المصادر ، ولكــن روايـــة فاضل يولداش اوغلى كما يلي :

و رغم تقدم سن الأخوين ، فإنهما لم يرزقا بالبنين أو البنات . و ذات يوم توجها إلى وليمة و إحتفال كبير في قونـــگرات ،.. و لكنهما لم يُستقبلا بالاحترام الواجب لهما .. وسبب عدم الاحترام هذا يرجع إلى عدم وجود ذرية لهما .. تملكهما الحزن عندما عرفـا ذلـك .. عادا إلى منزليهما .. و ناما كلّ منهما في فراشه .. وأثناء النوم يأتي إلى كلّ منهما درويـش .. و يبشر هما بقرب الفرج .. و أنهما سيرزقان بالبنين .. و البنات .. و بعد سنة من هــذه البشارة تلد زوجة باي بوري و لدأ و بنتا أما زوجة باي صاري فتلد بنتاً فقط فيقيمان و ليمة كبيرة .. و على الرغم من أن الدرويش لا يراه أي إنسان فإن الأخوين كانا يريانه .. يقـوم الرويش بتسمية ابن باي بوري " باسم حاكم بك " و ابنته بــ " قالديرغاچ آييم " أما أبنة باي صاري فقد سماها الدرويش " باسم " الرجـين آييم " .. و يخبر هما الدرويش أن الحاكم بــك يتروج من بارچين أييم " و أن حاكم بك سيكون " باطير " بطلاً كبيراً لا يقدر على هزيمتــه أحد ..

يكبر الأطفال الثلاثة معاً و يشبون عن الطوق فيُدفع بهم إلى المدرسة .. و مــا أن يصل حاكم بك إلى الرابعة من العمر حتى يتعلم من الموللا كل ما يمكن أن يعلمه إيهاه .. فيسحبه والده من المدرسة .. و يبدأ في تعليمه الفروسية و أصول القتال .. وينجح الصــغير منذ الوهلة الأولى في رفع السهم البرونزي الثقيل جداً الذي كان يخص جده ، و يطلقه مــن

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٤٧)

القوس و سط دهشة الجميع .. فيعقد الحضور مقايسة بينه و بين رســـتم و يطلقــون عليــة آلـــــــاميش . و من ذلك الوقت فصاعداً بدأ يشتهر بهذا الاسم .

و ذات يوم عندما كان باي بوري يتحدث مع والد آلـباميش أخبره أنه وفقاً لتعاليم الإسلام لابد من جمع الزكاة من الأهالي .. و مطالبتهم بدفعها .. و أنه طلبها مـن أخيـه الأصغر باي صاري .. إلا أن باي صاري تملكته الدهشة من هذا الطلب .. فلا يدفع زكاة .. و يترك وطنه الأصلي و يقرر الهجرة إلى بلاد القالموق مع عائلته ورجاله .. و على الرغم من تألم بارچين أي لهذا الفراق ، و ترك الوطن و الأحبة فإنها لا تستطيع أن تفعل أي شيء من تألم بارچين أي لهذا الفراق ، و ترك الوطن و الأحبة فإنها لا تستطيع أن تفعل أي مي من تألم بارچين أي لهذا الفراق ، و ترك الوطن و الأحبة فإنها لا تستطيع أن تفعل أي شيء و يظل باي صاري و من في معيته عدة أيام يطوفون في بلاد القالموق بحثاً عن مستقر لهم .. يتخطون تسعين جبلاً ..و بعد طواف و هجرة استمرت ستة أشهر يصلون إلـى بلاد القالموق التي كانت تحت إدراة " طابجه خان " و لما كان رجال و قوم باي صلري مـن الرعاة الأرعاة و الرحل ، و لم تكن لديهم أي فكرة عن الزراعة و الأرعان و الرحل ، و لم تكن لديهم أي فكرة عن الزراعة و الاستقرار و التوطن فقد ظنوا أن ما رارع القاموق التي كانت تحت إدراة " طابجه خان " و لما كان رجال و قوم باي صلاي مـراي مـن ما ما مـراي مـن مـ .. يتخطون تسعين جبلاً ..و بعد طواف و هجرة استمرت ستة أشهر يصلون إلـى بـلاد القالموق التي كانت تحت إدراة " طابجه خان " و لما كان رجال و قوم باي صـاري مـن ملا ما القالموق التي كانت تحت إدراة " طابجه خان " و لما كان رجال و قوم باي صـاري مـن .. يتخطون تسعين جبلاً ..و بعد طواف و هجرة استمرت ستة أشهر يصلون إلـى بـلاد القالموق التي كانت تحت إدراة " طابجه خان " و لما كان رجال و قوم باي صـاري مـن .. يتخطون تسعين جبلاً ..و بعد طواف و هجرة استمرت ستة أشهر يصلون إلـى بـلاد .. يتخلون تسعين جبلور الا ي مـراري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري ما ما مـرار ما قوم باي صـاري مـاري مـاري مـاري ما مـرار ع القمح الشاسعة ما هي إلا مراعي خصراء ..و أطلقوا فيها قطعانهم و أموا خيـامهم ما مـرارع القمح الشاسعة ما هي إلا مراعي خصراء ..و أطلقوا فيها مـمـاي مـراري المـاي مـراي مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري مـاري ما مـم مـراري ما مـو أم أنياهـ مول مي يراري " جـيليرجول .

و ما إن رأى القالموق الضرر الذي حل بزراعتهم حتى نقلوا الخبر إلى شاههم فيأمر الشاه بالقبض على باي صاري .. و ما أن توجهت قوات الشاه للقبض على باي صاري ورجاله حتى اكتشفوا أنه لم يقصد ذلك الضرر و أنه لا يدري شيئاً عن حياة الاستقرار والتوطن والزراعة .. فيعفو الشاه عنه و عن رجاله .. و لعا كان الوقت مازال يسمح بالزراعة فقد أعادوا زراعة الأرض و أخبروهم أنهم لن يأخذوا هذا المحصول بل سيتركه الشاه لهم .. و يسمح الشاه له .. باي صاري "بالتوطن والاستقرار في العشرة آلاف موطن الذي أقاموا فيه خيامهم .

يستمر فاضل يولداش أوغلي في روايته على النحو التالي ..

" يمر من الزمن سبع سنوات .. و يعيش با يصاري ورجاله في رفاهية وأمان .. ولا يطالبون بدفع أموال مما تسمى الزكاة .. فالقالموق لا يعرفون الإسلام .. تكبر " بارچـين " و تزداد جمالاً .. و تلفت أنظار العديد من " باطير " أبطال القالموق .. و كانـت فـي بـلاد القالموق سيدة مطلقة تسمى " صورقايل " كانوا يطلقون عليها <u>الساحرة .</u>. و كان لهـا سـبعة

أبناء كلهم من الأبطال أكبر هم يسمى " قوقالداش "، و أصغر هم يدعى " قاراجان " .. و كــان السبعة أبطال يعملون في خدمة شاه القالموق مع تسعين بطلاً آخرين ٠

و لكنهم كانوا أفضلهم جميعاً .. تطلب السيدة " صورقايل " بارجِـين " لإبنها الأصغر .. و تتوجـه إلي حيث يقيم باي صــاري " و قومه .. و تتحدث مــع أم " بارچـين أي " .. و تخبر هــا الأم أن ابنتها مخطوبة لابــن عمها البطــل العظيم آلــيـاميش ..

تغضب "صورقايل "لذلك .. و يعلم كل أبطال و مصارعو شاه القالموق ويعلم .. الذين يودون الزواج من "بارچاين أي " بهذا الكلام .. و يناقشون هذا الأمر فيما بيانهم .. ويتفقون على أنهم جميعاً يودون الزواج منها ... و لكن عليها أن تختار واحداً مانهم .. ويتجهون فوراً إلى والدها باي صاري .. و يخبرونه بقرارهم .. ويهددونه بأنهم سايخطفون ابنته إذا لم يقبل هو بالرضا الكامل قرارهم .. و لما كانت "بارچاين " قد بلغت الرابعة عشر من عمرها .. فإن القرار أصبح قرارها هي .. فيعرض الأمر على ابنته "بارچاين أي " ... فتطلب مهلة سنة أشهر .. و أنها ستعطي ردها في نهاية هذه المدة .. و ما أن سمع الأبطال بذلك حتى قبلوا الشرط وانصرفوا ..

تكتب بارجين أي "خطاباً إلي آلب البياميش .. و ترسله مع عشرة من أسرع و أمهر خيًّاليها .. فيصلون بعد ثلاثة أشهر .. و لما كان آلباميش غير موجود ، فقد سلَّموا الخطاب إلى والد باي بوري فيفتح باي بوري الخطاب .. و يقرأه .. و لما كان لا يحمل أي ود لأخيه .. فلم ير مساعدتهم و لم يخبر آلب اميش .. و يغبرهم أنه لن يُرسل آلب اميش لإنقاذ بارجين آي .. و دون أن يخبر أي أحد بهذا الخطاب يخفيه في حجرته .. و بعد بضعة أيام ، و بينما كانت ابنته [ قالدير غاچ ] تنظف غرفة والدها .. تجد الخطاب تقرأه .. و تغبر آلب اميش بذلك .. و تدفعه و تحرضه على ضرورة مساعدة بارجين آي .. ورغم معارضة الأب فبمساعدة [ قالدير غاچ ] تنظف غرفة والدها .. تجد الخطاب تقرأه .. و رغم معارضة الأب فبمساعدة [ قالدير غاچ ] والسائس العجوز [ قولتاي ] يختار أسرع جواد في الب اميش .. و في الطريق يلحق معارضة الأب فبمساعدة [ قالدير غاچ ] والسائس العجوز [ قولتاي ] يختار أسرع جواد في معارضة الأب فبمساعدة و قالدير غاچ ] والسائس العجوز [ قولتاي ] يختار أسرع جواد في الإسطبل و قد كانوا يطلقون عليه (باب چير بار ) ..ينطلق آلب اميش .. و في الطريق يلحق مساء.. ووسط الصحراء .. وسادف مزار أ .. فتر اوده نفسه في قضاء الليلة هناك في هذا مساء.. في ما الصحراء .. وسادف مزار أ .. فتر اوده نفسه في قضاء الليلة هناك في هذا المكان .. فيجد لنفسه و لحصانه مأوى فيستريح و ينام / في نومه يرى بار چين آي و قد

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرَك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٤٩)

جلست بجواره .. تُحادثه ..و تُقدم له كأساً من الشراب .. و تصادف أن رأت بارجٍين نفس الرؤية .. فتحكي لخدمها الرؤية التي رأتها ..

اليوم التالي .. يستيقظ آلـب اميش .. و ينطلق مبكراً .. و قبيل المساء يُصادف [قايقوباد ] الذي يعمل في معينة عمه كراع .. يتعرف قايقوباد على آلـب اميش و يقدم لـه الطعام و الشراب و المأوى ليبيت فيه ليلته .. خلال تلك الليلة أيضاً يسرى آلـب بـاميش [بارجـين آي ] في رؤياه .. و في نفس اللحظة تراه [ بارجـين آي ] هي الأخرى .. و هكذا يتأكد [ بارجـين آي] أن خطيبها البطل سوف يحضر .. و ما أن تبزغ شمس الصباح حتى ينطلق آلـب اميش. و ها هو قد اقترب من المكان المقصود .. يتسلق قمة جبل عالية .. و من هنالك يرى خيام ، و منازل عمه بايصاري ومنازله.. فيترجل من علـى ظهـر جـواده إبارجيربار] .. و يتمشى .. ثم يتمدد على حافة تمة الجبل فيراه البطل [ قاراجان ] .. فيأتيه .. و يتعرف كل منهما على الآخر و يحتضنان و يجلس البطلان و يتحدثان .. و يتقان على أن يعملا سوياً.. و على الفور يخططان للأمر .. فيصطحب قاراجان آلـب اميش الى منزله .. ورغم اعتراض الأم صورقايل و إخوته فإنه يحسـن ضـيافة آلـب اميش. فيقد م ال يعملا سوياً.. و على الفور يخططان للأمر .. فيصطحب قاراجان آلـب اميش. ال يعملا سوياً.. و على الفور يخططان للأمر .. فيصطحب قاراجان آلـب اميش .. ال يعملا سوياً.. و على الفور يخططان للأمر .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. فيقدوم ال يعملا سوياً.. و على الفور يخططان للأم .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. ال يعملا سوياً.. و على الفور يخطون الأم .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. ال يعملا سوياً.. و على الفور يخطون الأمر .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. ال يعملا سوياً.. و على الفور يخطون الأمر .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. ماز يعملا سوياً.. و على الفور يخطون الأمر .. فيصلحب قاراجان آلـب اميش .. ال بـب اميش بار كاب صديقه [ قاراجان ] جواده الأصيل [ بايـجيربار]. فيبعـث بـه إلـي بارجـين آي ليخبرها بوصول آلـب اميش ..

إلاً أن قاراجان ما أن امتطى ظهر الجواد حتى ظن به سوء الظن فلم يكــن مظهــر الجواد يدل على أصالته .. فخاطب صديقه آلــــــميش قائلاً :

> " أيها السيد الصديق .... ! إن الأحمق يقنع بالعذاب و إذا لم تجد حصاتاً آخر للمجيء إلى هنا من آفاقك البعيدة فارجع من حيث أتيت .. فلم يفت الأوان بعد .. فأغلب الظن سيبطش بك الأعداء ... ! فالليل – يا صديقي – أوفي الأصدقاء لكافة العشاق ... سأذرف الدمع ... و سوف يبكيك الجميع فلك تسع و تسعون غريماً .....

كانت المهلة قد انتهت .. و حان موعد اجتماع الأبطال الصناديد .. فـاجتمع شـمل القالموقيين .. و زاد حشد الأوزكيين .. و دارت الأحاديث و المناقشات .. فقد حـان وقـت مجيء الجياد ...

> " كانت أنظار الناس ترمق بنفاد صبر ... الجياد ...الجياد قادمة ..! الفرسان ينطلقون .. لكن الأنظار تركزت على جواد واحد .. صاح الأزبك .. إنه بايـجيربار ....

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٥١)

كان جواد آلـبـاميش قد سبق كل الجياد ..و لم يتوقف .. بل دار سبع دورات حول خيمة الحبيبة [بارچـين ] المصنوعة من القطيفة .. فأدركت أن الحبيـب قـد وصـل ... فاقتربت [ بارچـين] من الجواد [ بايـجربار ] .. و مسحت عينيـه بمنـديل حريـري .. ومسحت عنه التراب و العرق .. و سقط الجواد على الأرض من الألم بسبب المسامير التـي دقها القالموقيين في حوافره .. رأت بارچـين المسامير في حوافره .. فخنقتها العبـرات ... وأخذت في نزع المسامير بأسنانها ....!

قررت [بارجين].. أنها ستتزوج مِنَّن يكسب الرهان .. و ستكون البداية سباق خيل .. و الثاني رمى السهام .. و الثالث .. إصابة قطعة فضية من على بعد ألف خطوة بطلقة نارية .. و الرهان الرابع .. مصارعة الأبطال ...

وصل بقية القالموقيين .. و صاروا تسعين إلاً واحداً من الجبابرة .. و أعلن أن الجبابرة القالموقيين سيتبارون مع البطل الأوزبكي في الرماية بالقوس ...

# " جلست الصبايا في صفوف

إنهن يتحدثن عن مصير بارجين آي ا

إلاً أن سباق الخيل هو الذي بدأ ..على المتسابقين تسلق جبال [ باخان ] ويعودون إلى نقطة البداية . و يستمر السباق خمسة و أربعين يوماً و يشترك أربعمائة و تسعون متسابقاً .. يشترك[ قاراجان ] الذي أعلن إسلامه ممثلاً عن آليياميش آالذي أعطاه جواده .. يغضب القالموقييون .. . و يَكُمنون لقاراجان و يقيدونه .. و يعاودون دق المسامير في حيوافر [بايچيربار ].. إلاً أن [ قاراجان ] ينجح في فك الوثاق .. ويمتطى الجواد .. و ينطلق مكملاً السباق .. فيفوز جواده بالمركز الأول ..ثم كانت الرماية ...

وضع السهم في القوس المشدود وصوب الوتر .. انطلق السهم .. ياللخزي .. و يا للعار فكسر قوسه إلى نصفين .. حان الدور على البطل آلـــــاميش كان قوسه برونزيا يزن أربع عشر <u>بطماناً</u> يزن أربع عشر <u>بطماناً</u> تهادى .. وضع يده على القوس المعدني تم سحب سهماً .. طويلاً كالرمح .. و حاداً كالإبرة .. أصاب الهدف .. حطم أكباد الحاقدين ..

ثم كانت الجولة الثالثة .. و هي إصابة القطعة الفضية بطلقة البندقية من مسافة ألـف خطوة ..

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٥٣)

استعدادات المباراة على قدم و ساق .. تكون الأوزبكية الجميلة [بارجين أي ]مـن نصيب الأقوى في المصارعة . تجمع عدد و فير من القالموقيين و من أهالي العشرة آلاف خيمة من البيصونيين .. أداروا الدائرة بأياديهم المتشابكة .. حول الميدان .. جلـس تسعون جباراً إلاً واحداً من القالموقيين و على رأسهم الغريم كوكالـداش فـي جانـب .. و جلـس شيمايلاً و قار اجان المسلمين على الجانب الآخر ... بدأ قار اجان المصارعة .. وسط تبرم الأشقاء الذين يكبرونه فنهض إليه شقيقه الأكبر قوشقولاق .. و تعرى جسده الضخم حتى الحزام .. و لم يبقى سوى المغوار الغريم كوكالـداش فنهض إليه شقيقه الأكبر قوشقولاق .. و معرى جسده الضخم حتى الحزام .. و لم يبق سوى المغوار الغريم كوكالداش فوجب إيقاف النزال عندما اكفهروجه الليل .."

في صباح اليوم التالي برز آلمب اميش إلى الميدان متحدياً كوكالداش داعياً إياه إلمي حلبة المصارعة ... فتحداه كوكالداش مكرراً أنه لن يسمح له بأن يحصل على محبوبت .. ولن يهنا بها إلاً هو ..

خامرت الشكوك [بارجين آي] . . فخاطبت حبيب القلب حكيم بك آلياميش قائلة :

" يفوح عبير الربيع .. من غصن الورد .. في البستان .. العندليب ينشد أغنية الربيع بعد أن تمكنت منه نشوة الولهان .. يا ابن عمى .. وحبيبي .. ماذا دهاك .. ؟ حيث لم تقهر غريمك .. و أسفاه .. ماذا دهاك ... أم أن بارجين أي ستتركها لسواك ...؟ إن كان قد وهنت قواك إن أخفقت في الظفر بعدوك فإننى سأواصل النزال بدلاً منك .. فهُزء الفتيان يحرق قلبي . فشد العزم .. و استجمع القوى حقق الغلبة يا حبيبى .. فقلبى لا يروم سواك ... فغلى آلسيساميش بانفعالات الصقر و احتدم بغضبة السبع .. و استجمع قوة النمر .. و شدد القبضة على القالموقى .. فطقطق حبل ظهره .. ثم رفعه على حين غرة و ألقى به عالياً في السماء بغنة .. فهلل القوم صائحين ورفعوا رؤوسهم نحو السماء ناظرين .. كيف كان الصنديد يتهاوى ..

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٥٥)

و كأنه الكرة .. غاص في الأرض ذلك الصنديد و هلك كوكالداش – باطير المنحوس .. غمرت السعادة آلب اميش و الفخر تملك بارجين آي و حلت بالقالموقيين المصيبة "

و هكذا ؛ بعد أن ظفر آلــــــــــميش بالسباقات الأربع .. ففاز بحبيبة القلب و تزوجا .. و بعد مدة .. قرر الرحيل بالزوجة الحبيبة ، و الصديق المخلص ، و أهالي كونغراد والعودة للــــى باي صوري .. و تتحرك القافلة .. و لا يتخلف سوى عمه أي حمـــاه بـــاي صـــارى .. إن تصرف أخيه بايبوري مازال يغضبه .. فهو لا يود أن يؤدي الزكاة ..

يتملك الغضب من القالموقيين .. فيحرض " ملكهم شاه" ( صــور " قابيـل ) ضــد " آلــــــاميش " و يدفعه للإنتقام منه .. فيدفع الشاه بجيش جرار لكي يلحق بآلــــــاميش و مَن معه .. إلاَ أن آلــــــاميش و صديقه قار اجان يسحقان هذا الجيش .. و يستمر فـــي ســيره .. ويصل إلى وطنه كونغرات .. فيسعد والده بايباري ، و يتنازل عن إدارة الأهــالي و للـبلاد لابنه الحكيم آلــــــاميش ..

على الجانب الآخر .. يُنزل الشاه الذي إنهزم صنوفاً من العذاب على عم آلــــــميش و حماه لكونه قد خدعه في زعمه .... و تصل الأخبار إلى آلـــــــــميش بــــذلك .. فيتجـــه آلــــــــاميش إلى أبيه راجياً إياه أن يسمح له بالسفر لكي يخلص عمه من هذا الكرب الذي ألم به و نلتقط بعض العبارات من الحوار الذي دار بين الابن وأبيه :

> " أقول لك ، يا أبتاه .. و أرجو المعذرة .. اسمح لي بالسفر إلى بلاد الغربة ، و انظر بعين العطف إلى كلامي .. ... إن شقيقك بايصاري و عمي و حموي .. يلاقي الأمرين ..

إلاً أن آلب اميش بعد أن يسرد على والده أنه سوف يتسلح بكل أنواع الأسلحة ، ويعرض علينا صنوفها المعروفة آنذاك عند الأوزبك مثل <u>الخوذة</u> الحديدية البيضاء ، والصديرية المزردة الذهبية و <u>الحسام ا</u>لماسي ، يُصر على موقفه ويطمئن والده أنه سيكون الابن البار ، و أنه من سيدعو إلى القيم ، و يفي بالوعد و الكلمة التي قطعها على نفسه .. و أنه من صلة الرحم أن يهب لنجدة عمه .. و تعضده بارجين في موقفه ، و تخبره إن لم يذهب هو فستذهب هي لتخلص والدها من أذى القالموقيين و غيرهم من الكفار .. و تخاطبه كما يلى :

إطْلاَلَةُ عَلَى نَفَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٥٧)

" و مهما كانت بلاد القالموق بعيدة ، فإنني سأرتدي ملابس الرجال .. و أحمل السلاح .. و أرحل وحيدة و لن أكون مذنبة حيال أبي أعلم .. بأنني سنمت الحياة بغتة هكذا .. أنا المسكينة سئمت كل شيء فجاة أيها الخان الرفيع الشان .. وزوجي .. فدعني أرحل .. و مادمت لن ترحل أنت .. فيجب أن أرحل أنا .. "

انضم إليه أربعون فارساً .. وتسلحوا .. و أسرجوا الخيل .. و شدَّوا الرحال و الناس نيام .. إلاَّ أن الشيخ بايبوري الذي كان يطوف في الفناء رآهم و هم يرحلون .. فوقف فـــي طريقهم .. و مهما ألح .. أو أمر .. فإن القرار قد صدر .. ورحلوا ..

ساروا في الأرض القالموقية دون أن يدروا شيئاً عما يدبر لهم .. فقد ورأتهم العجوز الساحرة صورجايل .. و لجأت إلى الحيلة .. فاستضافتهم بدعوى أن لهما أربعين بنتا كاعبة .. قد تملكهن الحزن بعد أن مثّل الخان بأشقائهم السبعة .. و هن سيسعدن بخدمتكم كما كن يسعدن بخدمة الأشقاء الأحبة ..

قبل آلـبـاميش ورفاقه الدعوة .. بعد أن استمالتهم العجوز بالمكر و الدهاء وساروا خلفها حتى وصلوا قصرها .. فتحت أمامهم اليوابة حتى دلفوا إلى الباحة .. راعهم مـا رأوا من ثراء .. و دعت العجوز بناتها للترحاب بالإخوة الذين سيعوضونهن عن الأشـقاء الـذين قتلهم الشاه ..

تعلقت كل حسناء بجواد فارس ، وربطنها في مرابط الخيل .. و قدن الضيف إلى المضايف .. و فرشن السجاجيد و الأغطية ، و صرن يسلمن عليهم منحنيات .. ويلاطفنهم و هن بشوشات ..

بإرسال الجند و العسكر .. و زحفت قوات الشاه على قصر العجوز من الجانبين إلاً أن آلــــــاميش لم يشك لحظة واحدة في طيبة العجوز .. و خاطب رفاقه مشجعاً علـــى خــوض

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٥٩)

الحرب .. كسب آلب اميش و فرسانه الأربعون الجولة الأولى .. و تفرق الأعداء .. و حل الظلام .. فأرادوا أن يقضوا الليل في قصر العجوز دون أن يفطنوا للخديعة .. بل أرادوا أن يردوا لها الجميل على حسن الضيافة..

أحسنت الفتيات اللقاء .. و قدمن الشراب .. و أقمن الغناء .. مسليات :

" .. لقد جنتم من الديار الكونغراتية وأوشكتم على الوقوع في الفخ هنا .. أرواحنا فداء .. الفارس الجسور .. يا ضيفي العزيز وسلطاني .. ! لقد جللت العدو بالعار .. قلبي يهفو إليك فكيف أجذب قلبك ..؟ "

هذا بعض مما أنشدته الحسناوات .. و أكثرن من تقديم الخمر ، و المسكرات و تفنن في الرقص و الدلال .. و يطلبن احتساء الخمر و شعور هن السوداء الفاحمة تهتز و أياديهن البضة تتمايل .. شرب الحكيم الشراب . و لكن كان الخمر عقاراً مخدراً .. و ما إن خمر الجميع حتى تغيَّر الوضع إلى النقيض .. فرفعن الكؤوس ، والأغطية عن المائدة ، و كل ما يزيَّن المآدب ...

أضمرت العجوز النيران في المكان .. فاحترق الفوارس إلا آلـــــــاميش لم تتل منه النيران .. وصل العدو بقواته ، ووجدوها فرصة ، فأمر رجاله بأن يمزقــوه بالصــوارم ... ولكن لم تجد كل الوسائل مع شيمايلآ .. فظن الشاه و رجاله أن جسده مسحور .. فقـد رأوا أن النيران ، أو السهام ، أو الحسام لا تفعل فيه شيئاً.. ووبخ الشاه العجوز علــى فعلتهـا .. وأخبرها أنه كان من الأفضل أن تتركه يرحل هو ورفاقه .. فما إن يعود إلى رشــده حتــى ينتقم منا جميعاً و لكن العجوز لم تعجز بعد .. فطلبت من الشاه أن يحفر بئراً عميقاً تحت جبل

"مرادطوبة "هذا .. و يلقى به فيه .. ولسوف يجد فيه حنفه .. أمر الشاه القالموقي رجاله بحفر البئر فوراً و ليكن بعمق أربعين ذراعاً .. أنجزوا العمل وشدَّوا وثاق البطل بالوهق .. بينما كان آلــــــاميش العملاق الأوزبكي مستلقيا بلا إحساس و كأنه صلمن .. فربطـوا الوهـق بالخيول العشرة و لكن حتى الخيول كانت تنبش الأرض و لا تجدي محاولاتها فــي تحريـك البطل ..

تذكر الأعداء <u>جواد</u> البطل .. فأتوا به .. وربطوا آلـبــاميش فـي ذيلـه .. أدرك الجواد مرام الأعداء " أن يهلك حكيم على يد خادمه الأمين " ... وتَذكُر السيرة الكثيـر مــن محاسن ، و خصال ، و قوة هذا الجواد الأسطوري ... و تذكر أن الجـواد بعــد أن تحمـل صنوف الأذى و الألم وهو ساكن و سيَّده مربوط في ذيله قرر أن يقفز قفزة قوية يتخطى بها البئر و ينقذ سيده .. إلاً أن أحد الأبطال القالموقيين ينتبه لذلك .. و نزل ضربة قوية بسـيفه على ذيل الجواد .. فيسقط آلـبـاميش في البئر .. و ينطلق الجواد .. يظل آلـبـاميش فـي الجب ثملا .. و لم يفق بعد .. و استطاع رجال الشاه الإمساك بجواد شريمايلاً و أخذوه إلــى إسطبل الشاه .. و أذاقوا الجواد كل صنوف العذاب و التعذيب حتى لا يهرب بينمـا شريمايلاً

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرك وَ حَصَارتَهِم الْقَدْعَة ( ١٦١)

كانت ابنة الشاه القالموقي التي عاصرت ورأت عن قرب كل ما حدث للـــــــــاميش حيك له من مكائد قد هامت به حباً و هياماً ..، و كانت تزوره و تخفف عنه ســراً ..، وتناجيه من فوق فوهة البئر ..، و قد أراد أن يهدئ من خاطرها .. فردً على مناجاتهــا ذات يوم قائلاً :

و تبادل تافكاجان ألمبياميش المناجاة .. وتصف له الجمواد المذي قيمدًوه فمي الإسطيل..

فعلت تافكا – آيم ما أوصاها به آلـــــــميش ، و ما أن شم الجـــواد رائحـــة العشــب الأزرق الذي كان يحمله معه دائماً آلـــــــاميش حتى عادت إليه حيويته ، وكسر قيوده وانطلق نحو سيده ..

ابتهج آلــــــــاميش بسماع صوت خادمة الأمين .. و صار يتلو الصـــلوات بصـــوت خافت ، مناشداً الأولياء و الصالحين مساعدته للخروج من الجب .

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٦٣)

" كان يردد الصلوات المرة إثر المرة متوسلاً أن يطل إلى الأعلى من أعماق الهوة .. و قف جوداه على حافة البؤرة .. و تراءى له أن ذَنَبَه صار ينمو.."

و كلما مرت اللحظات زاد نمو الذنب حتى صار أربعين ذراعاً .. أدلى تجيبار بذنبـــه إلى الجب .. و التف آلــــپـــاميش بالذنب و صاح في جواده .. فسحبه من غياهب الجــب .. وخرج العملاق .. و ذاق البطل المغوار هو وجوداه طعم الحرية ..

طار خبر خروج آلب باميش من الجب عبر القوافل إلى كل مكان .. فأمر الشاه بأن تُعد العدة، و تُغلق الحدود .. و صدحت الأبواق النحاسية في أرجاء البلاد ، و اندفعت فصائل الفرسان إلى حيث كان ش يماليا .. عندما رأى ش يماليا قدوم الجحافل القالموقية / امتطى صهوة جواده قائلاً :

> " – ليطل نور السعادة فوقي . و ليهل شعاعه فوق رأسي و ليُسْتَحَق العدو سحقاً ... "

نجح آلــــــاميش البطل من قهر الأعداء القالموقيين ، و ترك جند الشــــاه بــين قتيــل وجريح و مشوه .. وأصابت آلــــــاميش نشوة الغضب .. فأخذ يجول في شوارع العاصمة ، و هو أكثر رهبة من التنين ... ورصفت الشوارع برؤوس القتلى .. ورشت أرضـــها بــدماء القتلى ..

و بلغت قوم كونغرات أنباء مقدم البطل آلـــپـاميش .. فعمت الفرحة و ارتدى اللباس الأحمر و الأزرق " - صدحت الأغاني العذبة و حلت نهاية الخان الباغي و تم محو ظلم كل الظالمين .. جلس آلـــپـاميش على عرش أبيه .. و أعرب الجميع عن الفرحة و البهجة .. وأعلــن عن هزيمة الأعداء و الخونة .. و تم اعتقال كل مَن كان يُهين وطنه .. ونظر آلــپــاميش عن حوله فلم ير صديقه القالموقي قار اجان .. فسأل قائلاً:

- " ما جرى .... ؟ أين الصديق قاراجان لماذا لا أرى الصديق قاراجان ؟ أين هو في مثل هذا اليوم السعيد .. ؟

قص أحد الحاضرين ما حدث و ما جرى لقاراجان ، و ما فعله به الغان القالموقي بسبب صداقته بالبطل الأوزبكي .. و لكن الوفاء للصديق يدفع آلـــــاميش إلـــى أن يصــدر أوامره كخان لكل البلاد بأن يخرج الفرسان أفواجاً لكي يجدوا قارجان و يحضروه فــوراً .. توجه الفرسان ،، و هم يحملون هدايا الخان آلــــاميش إلى الصــديق قارجـان .. توجـه الفرسان إلى الأوطاق أي سرادق القيادة حيث سمعوا بوجود قارجان هناك . و عندما رآهـم تعجب لأمر هم .. و ما أن علم بما حدث حتى :

- " تقبل الهدية الأخوية
 و غمرت قلبه بهجة الفرحة ..
 و أسرج الجواد غلى عجل.. "

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرك رُ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١٦٥)

و قام بها البطل المغوار آلب اميش الذي طبقت شهرته الآفاق .. و يتغنى به الشاعر فاضل في أشعاره ..

أنا فاضل ، الفلاح البسيط .. و المنشد ، قد أنشدت .. كما استطعت

و هذا نهاية الحكاية ..

و قد تخيرت خيرة الأقوال .. "

هذه الملحمة الأوزبكية تُنشد في مناطق أخرى بين أقوام الترك ، و بها بعض الاختلافات و فقاً للشاعر المنشد ، و المناسبة .. و المنطقة . فهي معروفة بين القراقالباق .. و الأخيـرة هي أقربهم إلى النص الأوزبكي .

و تبنين الدراسات الجديدة أن هذه الملحمة قد تكونت بين الرعاة الرحل لقبائل " آتا أركيل " Ata erkil ، و قد احتوت على الكثير من أعراف و عنعنات هذه القبائل . و تُبين أن الكونغرات لم يكونوا يعرفون الزراعة ، و أنهم تعلموها من القالموق .. وتؤيد الوثائق التاريخية أن صداماً كثيراً قد حدث و هذه الملحمة تُجسد صراع الكونغراتيين مع القالموق و أتراك أواسط آسيا . و الأقوام الأخرى المجاورة .. و كان بها الكثير من عناصدر التبشير بالإسلام ..

إن ملحمة آلـــبِـــاميش - سواء من الناحية العقائدية ، أو من ناحية الفلسفة الشعبية ، أو حب الوطن و التمسك بالأرض ، و مفهوم الوطن و الوطنية ، و إدارة الأهالي أي الرعيَّة و المواطنين بشكل عادل- تحمل الكثير من السمات البارزة .

إن روح الشعب هي المسيطرة على الملحمة .. و تبين كيفية التلاحم بين أبناء الشعب الواحد ضد العدو المهاجم .. إن أي من الشعب لا يقبل التفريط فـي أي قطعـة مـن أرض الوطن .. و التفريط في جزء من الأرض هو بداية اضمحلال و فناء كل الوطن .. إذا ما تم اغتصاب جزء من الوطن .. فلابد من تقديم كل صنوف التضحية و الفداء لاسـترجاع هـذا

إطْلاَلَة عَلَى ثَقَافَة التراك رَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١٦٧)

الجزء السليب .. و لا بد من مقاومة المغتصب مهما طال الزمن .. فكُلما وثقت الأمة بقدراتها .. فرضت اعتبارها واحترامها على كل الأمم ..

العناصر البديعية و الدينية و القومية في ملحمة آلــباميش:

إن كل الملاحم التركية تحمل أو حُملت بقدر ما من الأحداث التاريخية ، بحيـــث إن هذه الملاحم لو أستبعدت منها المبالغات .. و الخيال الجامح ..و عاد الباحث بها إلى الــوراء قليلاً لاستخلص منها أحداثاً تاريخية قد وقعت ، و مما لا شك فيه أن البحــث فــي الملاحـم والسير فيه فوائد جمة لإلقاء الضوء على الفترات التاريخية التي سبقت تسجيل التاريخ ...

و إلى جانب كل عناصر الفنون الجميلة .. و أنواع الملابس .. و الخيام والمساكن .. و الأطعمة تعرفنا على الرباط الأسري .. و العلاقة بين أفراد الأسرة الصغيرة .. ومنها إلى العائلة الكبيرة ثم العشيرة فالقبيلة .. قد كانت كلها علاقات تقوم علمى الحمب .. و التفاهم والاحترام و طاعة الوالدين و التمسك بالقيم في العلاقة بين الرجل و المرأة و الوفاء بمين الزوجين و بين الأصدقاء .. و احترام أوامر الكبار سواء كان شاهاً ، أو خاناً أو أميراً ، أو قائداً ، أو والداً .. فأمر الكبير مطاع ...

إن الباحث المدقق يمكنه أن يجد في ملحة آلـــــــــاميش الحب العفيف .. والوفـــاء الصادق . و الصدق في المشاعر .. و الإخلاص للطرف الآخر .. و إن العــدل يجمــع القلوب و النفوس على الطاعة ..إن عدل الحاكم يوطد علاقة الرعية بالوطن .. و استشارة أهل الخبرة و الحكمة فية فوائد جمه للوطن و الرعية .

سيدنا يوسف في الجب .. و كيف كانت دعوته إلى الإسلام في بلاد القالموق التي لم تكن قد تعرفت على الإسلام بعد .. كما تدل الملحمة على أن قبائل الترك قد عرفت تعدد الإلــه ثـم توصلت إلى وحدانية الله .. و أن رجل الدين – أياً كان هذا الدين – صاحب مكانة و كلمــة مطاعة بين الرعية ، كما إن القبائل الأوزبكية قد عرفت دور العرافة ، و الساحرة ، والغانية و تلك الأساليب التي يبتدعها الشيطان لكي يتغلب على أهل الخير .. و بينت الملحمة كيـف كانت العلاقة بين الفارس و جواده ، و كيف إن الجياد كانت تسمى بأسماء البشر ، و كيف استعان البطل بالطير لتوصيل الخبر .. و كيف كان المواطن الأوزبكــي يـداوي جراحـة ويطبب جياده و قطعانه بالأعشاب التركية التي عرف أسرارها،

إن خلاصة القول : يمكننا أن نجد الكثير من العناصر الدينية الإسلامية ، والقومية ، و الروحية .. و المعارف .. والمعادن .. و أنواع المستجدات التي وصل إليها الأوزبك منـــذ فترات زمنية سحيقة .

ففي الملحمة مرت أسماء المعادن كالذهب .. و الفضة .. و النحاس .. والبرونز .. والحديد .. و مما يلفت النظر في ملحمة آلـــــاميش هــي المبــاراة التــي تمــت بــاطلاق الرصاص على القطعة الفضية من على بعد ألف خطوة . فمعنى ذلك أن الأوزبك قد عرفـوا البنادق و رياضة الرماية بها منذ أمد بعيد .. كما أن مكانة المرأة في الملحمة كانت مميزة .. و كانت المرأة صاحبة مكانة .. كابنة .. و كأخت .. وحبيبة .. وزوجة .. حتى إنها كانــت رئيسة العائلة بل و القبيلة .. و كامتها مطاعة حتى من الحاكم .. كما حــدث مــع العجـوز من أساحرة .. و مما هو القبيلة .. و كامتها مطاعة متى من الحاكم .. كما حــدث مــع العجـوز الساحرة .. و زوجة الحكيم آلـــيـاميش عندما طلبت منه إنقاذ والدها ، و عمه مما هو فيــه من أسر و إذلال ... كما جسدت الملحمة وفاء الحبيبة لحبيبها .. و الزوج لزوجة .. و طبيعة المرأة في الغيرة .. والانتقام بشتى الحيل بنفس القدر التي كانت فيه نماذج وفية و خيّرة ..

# الخيل في الملحمة :

<u>الجواد</u> في هذه الملحمة يتحرك ، و يتصرف ، و يسمى بأسـماء البشـر ... جـواد أسطوري .. صديق وفي للبطل ... يكسب معه المعارك و يحزن لأسـر صــاحبه .. يتـألم لآلامه .. يطير .. يتخطى العقبات .. ينقذه من غياهب الجب .. فالجواد بالنسبة للكـونغراتي كزوجته .. أو كطفله .. يرعاه .. يداويه .. يداعبه .. يلاطفه ، الجواد هو عدة المحارب " ..

إطْلاَلَةً عَلَى ثَقَافَة التَرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ١٦٩)

و أعدوا لهم ما استطعتم من قوة و من رباط الخيل .. "و من هنا كانت أهمية الخيل لدى العرب .. و الترك .. و كافة المسلمين .. في هذه الملحمة الجواد يُسمى بالباي جيبار . يُكْسِب [قاراجان] الرهان رغم المسامير التي دقت في حوافره ، و ينقذ آل پ اميش من الجب بذيله بعد أن طار فوق القالموقيين . وأتى حيث يرقد سيده في البئر . يحقق النصر لسيده على كل الفرسان الذين طاردوه بعد أن علموا بخروجه من غياهب الجب .. و هذا الجواد مثل حسى ، وتجسيد لكل الخيول الأسطورية في الملاحم التركية ... فالخيول لها دور في الحرب كالبطل المغوار تماماً تؤدي مهامها على خير وجه .. و تسجل أسماءها في صفحة التاريخ التركي ؟ فإلى جانب تاجيبار في ملحمة آل ب اميش هناك قير آت في كل أوغلان .. "أينجه محمد "

# الأولياء و المسنون في آلــــاميش:

إن المسنين .. و كبار السن هم الذين ينصحون الحكام .. سواء أكانوا خاقاناً .. أو خاناً .. أو سلطاناً .. هم الذين يشيرون عليهم بما يجب عمله في الأزمات والملمات .. هم حكماء القبيلة .. و العشيرة ، و كافة الأفخاذ .. و ذوو اللحى البيضاء .. و الشعر الأبيض .. و العصي البيضاء هم أهل الخبرة هم الذين يحيطون بأولي الأمر .. خاصة إذا كانوا شباباً .. هم الذين يقدمون لهم النصح و الإرشاد.

فالوزراء من أصحاب الشعر الأبيض و اللحى البيضاء . هم الذين يديرون أمور الدولة و الرعية بالحنكة و التجربة و العدل .. أما الأولياء .. و هم ضمير الأمسة الحسي الذين يظهرون وقت الملمات .. مكانتهم مرموقة .. كرامتهم مصدقة . لهم التبجيل من الكبير قبل الصغير .... فهؤلاء الدراويش .. و المجاذيب ينصحون الرعية .. والحكماء .. و يعلمونهم كيفية الوصول إلى الحقيقة .. فهؤلاء مع كبار الدولة .. وحكماء الرعية هم السذين يخلقون نوعاً من الديمقر اطية الشعبية في الحكم و الإدارة .. فهم أهل الرأي و الخبرة.. و من هنا كان في الملحمة موضوع الدارسة " مجلس الحكماء " هو الذي يقرر الحرب أو السلام ، هو الذي يحدد موعد ولائم السلطان .. فالولائم نوع من الاحتفال الشعبي و التكريم العلني لهؤلاء الذين قدموا خدمات جليلة للحاكم .. و الوطن و الأمة .

<u>التراث الموسيقي في الملحمة :</u>

إن الموسيقى منذ القدم ، هي محركة <u>الوجدان الديني</u> لدى الأمم منذ العصور السحيقة في القدم ، تخاطب المشاعر و الوجدان .. و لقد أوضحت الملحمة منذ البداية الدور الإيجابي للموسيقي .. ففي حفلات الزواج .. و عند التضرع إلى الخالق .. وعند حفلات السبوع والختان .. و عند الخروج إلى الحرب .. و حفلات إتمام مراحل التعليم أو الانتهاء من تدريبات الرماية و الفروسية .. كان الغناء و الرقص لهما مكانة كبيرة في الغواية في حفلات الخداع .. و كانت الموسيقى هي صوت الضمير عندما يفيق البطل من غيبوبة المخدر .. كانت الموسيقى هي نفير الحرب .. و نفخة الإيقاظ في البئر .. هي رفيقة النصر .. و قرينة حفلات الابتهاج في الأعياد الدينية و المناسبات القومية .

لم تكن الموسيقى في ملحمة آلـــبــاميش مجرد تسلية .. أو مرح و مصاحبة لموائد الطعام و الشراب فقط .. بل كانت – كما سبق القول – إيقاظاً للضمير وتطهيراً للنفس و هي نغمة العرفان و الاعتراف بالحب و الهيام .. يسمعها البطل مع حفيف الشــجر .. شقشــقة الطير .. و تغريد البلابل .. انطلاق الرمح .. وقعقعة السيف .. هذه بالنسبة للبطل موسيقى النصر .. و بالنسبة للمهزوم تراتيل الندم .

لقد شغف الترك منذ القدم بالموسيقى .. و تعددت لديهم أدواتها .. فمن الرباب .. والساز .. و القُبوز .. إلى الفلوت .. الناي .. ففي هذه الملحمة نرى آلبساميش و هو في غياهب الجب " يصنع فلوتاً " من عظم الأغنام و الضأن و يبعث منها أنغاماً يتعرف منها أصدقاؤه على مكانه .. فالراعي المسن الأمين .. يتعرف على نغمات آلبساميش .. و يرشد ابنة الشاه القالموقي التي هامت بحب هذا البطل ، فلعلها تنقذه من الجب .. فتناجي الحبيب .. و تداوي بالعشب الأزرق جواد البطل الذي يتمكن من إنقاذ سيده .... إن صديق آلسيساميش يعلم أن ابنة الشاه القالموقي مغرمة بالموسيقى ، فيرسل لها آلة موسيقي تصدر أنغاماً بديعة .. و متداور الميرة على معرفة صانع الآلة .. فيكون آلسيساميش الذي تهيم بسه حباً ، فكسأن الملحمة أرادت أن تقول : إن الموسيقى هي الحنب .. وواسطة العشق و الهيام .

و مما يلفت النظر و يتعلق بعلاقة التركستان بالموسيقى .. أن الحفريات الأثرية التي تمت بالقرب من طورفان قد أخرجت نقوشاً أويغورية فيها رسومات لما يمكن أن

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٧١)

يكون فرقة موسيقى أوركستر الية . و أن هذه الفرقة تستخدم أنواعاً متعـددة مـن آلات العزف الموسيقية ، و أنواعاً من آلات النفخ ...

العناصر المتعلقة بالدين الإسلامي في الملجمة :

يمكن أن نعدد بعض العناصر الأخرى إلى جانب ما سـبق ذكـره ممـا يمكـن استنباطه أو استشفافه من بين حنايا الملحمة . فهناك عناصر كثيرة مثل : أ- حب الخيل و الاهتمام بها .. ب- الإلقاء في غياهب الجب ... ت- الأحلام و الرؤية . و شرب الخمر خلال الرؤية ... ث- عدم مساس النار آلـباميش .. و مقاومة شتى أنواع الأسلحة . ث- عدم مساس النار آلـباميش .. و مقاومة شتى أنواع الأسلحة . ج- جمع الزكاة و الحض عليها .. بل و الحرب من أجلها .. ح- تكر ار ظهور شخصية الدرويش التي تذكر بأولياء الله الصالحين . خ- النضال ، وكفاح المسلمين ضد الكفار .. و اعتبار ذلك من الجهاد فـي سـبيل الله .. فر فعة الدين .. الذي يدعو إلى وحدانية الإله ... و أن الكافر إذا ما حسن إسلامه بعد أن يسلم يكون أشد ضر اوة على الكفار .. كما حدث مع قار اجان القالموقي . د- نستشف من الملحمة رعاية الترك و قيام آلـباميش بنفسه بتربية الماشية والقطعان

- .. و الاهتمام بها و العطف عليها ..
- ر نفهم من سياق الملحمة أن الميراث ينتقل من الجد .. و يصل حتى الحف ة . وكان للأنثى نصيب من الميراث .. و حتى الفروسية .. و الجندية .. والشهامة .. والبطولة و الكرم حتى هذه الصفات كانت تورث .. و من أهم الميراث الأدوات الحربية ... والطفل هو أحسن هدية تقدم للأب .. و أحسن ميراث ترثه الأم عند الأوزبك .. والأم هي المدرسة التي تُعلم الأبناء الدين .. و النظام .. و حب الوطن .. و التضحية .. والأخلاق .

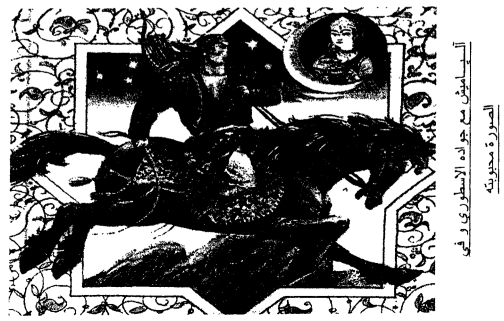
و كلمة أخيرة .. فمهما كانت قيمة الملاحم و السير فإنها مصدر مهم مــن مصــادر دارسة التراث و أنها من أهم عوامل منح التقة في الأمة لكي تنجز أعمالها العظيمة . وتساعد على العودة الحميدة إلى الهوية القومية التي من الممكن أن تكون الأمة قد أُجبرت على البعــد عنها لأسباب متعددة .

و من الممكن أن تلعب السير و الملاحم و الأساطير أدواراً مهمة في إيقاظ الشــعور القومي لدى الأمة .. و هذا مما لا شك فيه مما يحمي الاستقلال ، و الحرية ، و عودة الوعي و الروح إلى الأمة ...

و يعتقد معظم شعراء الرباب الذين ينشدون الملاحم ، أنهم قد ألهموا الملاحم التسي ينشدونها .. و أن إلهام الشعر كان و مازال بوحي سماوي .. تختلف أشكال نزوله عليهم .. وتتخذ صوراً متعددة و لكنهم متفقون في أمر واحد ومهم .. وهو أنهم مختارون من قِبَــل الله عز وجل لحمل الرسالة .. و بث الهداية .

و إيمان الشعراء راسخ بقداسة السيرة و الملاحم ، و قداسة رسالتهم .. و هم يضفون هذه القداسة ليس على وظيفتهم فقط ، بل على مسلكهم أيضاً ..

إذن فمهمة الشاعر المنشد للسيرة أو الملحمة تتجاوز سرد التاريخ إلى استلهام العبرة ، و الحث على الإيمان بالفكر و التراث ..



www.j4know.com



ألبياميش على جواده الأسطوري متجهاً لإنقاذ محبوبته من أيدى الأعداء

المبحث الرابــــع مفهوم الدين عند الأتــراك

- \* الدين و الأبجدية ....
  - \* الشامانية ....
- \* البوذية بين الأتراك ...
  - \* أثر الدين على الفن ...
- \* \_ مراسم الدفن عند الاتراك .

#### الميديث الرابع

مفهوم الدين عند الأتراك القدماء

إذا أردنا أن نفهم الحياة الروحية لقوم ما ، وجب أو لأ أن ندرس عقائدهم العينية . .. و الآثار الموجودة لا تذكر شيئاً كافياً عن هذه العقائد لدى الترك ، و إن كانت تتحدث عن عبادة السماء و الأرض – كما سبقت الإشارة – ، و ذلك لأننا كثيراً ما نصادف فـي نقوش أورخون عبارة [ تورك كوكي Türk göğü ] و عبارة [ تورك يرصوبي ] = " أرض الترك و ماؤهم " . و تستعمل أيضاً كلمة " طانري Tanr " بمعني " سماء " وبمعنى " الألوهية " .. و يمكن أن نستنتج من العبارات أن كلمة يرصوب أي " الأرض والماء " أن الأرض و الماء يكونان ألوهية واحدة لا ينفصل جزآها .وأنه لا يراد بهـذه الكلمة مجموعة الأرواح الأرضية ، و إنما يقصد بها إله واحد معين ... إذا كسان هـذا كلام رادلوف ... فقد زاد طومسون غموض هذه الكلمة " يرصوب " في ترجمته الأخيرة المنعزلة عن غيرها يذكر <u>روحاً واحداً هو</u> الروح <u>الحارس</u> للأطفال الرضع و <u>المسمى</u> " أمن المنعزلة عن غيرها يذكر <u>روحاً واحداً هو</u> الروح <u>الحارس</u> للأطفال الرضع و <u>المسمى</u> " وماز إلى الأتراك الشامانيون في الآلتاي يقدسون أوماي ... و من بين الألوهيات

و يذهب رادلوف إلى أن الأتراك " توكيو " كانوا شمانيين مع أن الكلمة التركيسة المقابلة لكلمة " شامان " و هي " قام " = Kam " لا ترد أبداً في النقوش الأثرية . و تذكر نقوش ينيسى كلمتي [ طانري = ته كرى " Tanri ]و [ بل Bel ] و لا شك أن Bel هذا هو أحد أرواح " الجن " التي يقدسها الشمانيون . وإن كانت هذه الكلمة لم تسرد فسي نقوش أورخون الأثرية . و مع أن انتشار الديانات المتحضرة بين الترك كان موضوع بحث في المصادر الصينية فإن نقوش أورخون لا تذكر شيئاً بهذا الصحد . و تسروي المصادر الصينية أن الذان أر اد إقامة معبد بوذي في عاصمة ملكه و لكن مستشاره [ تون

يوقوق ] حوَّله عن هذا الرأي بقوله : " إن الديانة البوذية تؤثر تأثيراً سيئاً على خصائص الترك العسكرية"

لقد كان انتشار الأبجدية الإيرانية بين الترك نتيجة <u>محضية</u> للعلاقات التجاريسة (مثلها كمثل الأبجدية الفينيقية في العصور القديمة ) ، و من هنا فلم يكن لانتشار ها بين الترك أي تأثير ديني ، فضلاً عن أن الديانة القومية للإيرانيين وهي الزرادشتية لم يكن لها نشاط تبشيري عالمي ، و قد ظلت الولايات الشرقية لإيران مفصولة عن الولايات الغربية بعد فتح الإسكندر لها و تعرضت بذاك للتأثير البوذي الوافد من الهند . و قد كان مروجو الديانة البوذية من الهنود يستخدمون في تبشيرهم الأبجدية الهندية .و بين أيدي الباحثين الآن [ بفضل البعثات الأثرية الأوربية ] وثائق تركية مكتوبة بالحروف الهندية . و مع هذا فإن البوذيين ما لبثوا بعد استخدام هذه الحروف أن تحولوا بسر عة إلى الحروف الصغدية التي انتشرت بينهم فيما بعد كما رأينا .

لقد عرفنا أنه قد دخلت إلى آسيا الوسطى أبجديتان أخريسان همسا : الأبجدية المانوية ، و الأبجدية السريانية ، و ذلك أن الديانتين المانوية و المسيحية دخلتسا هذه المنطقة ابتداء من القرن الثالث الميلادي ودخلت مع كل منهما أبجديتها الخاصة . و مسع أن المانوية ترمى إلى التوفيق بين الزرادشتية و المسيحية و البوذية فإنها فيما يبدو دخلت في آسيا الوسطى قبل المسيحية ، معنى هذا أنه قد نشأت علاقة بين الدين و بين الأبجدية ؛ فاستعمل المانويون أبجديتهم و استعمل النصارى أبجدية أخرى سموها السريانية.

كانت الفرق المسيحية المختلفة التي انتشرت في آسيا تستخدم أنواعاً مختلفة مسن هذه الأبجدية السريانية ... و هكذا ظل الترك و الإيرانيون السذين قبلوا المسيحية أو المانوية يستعملون أبجدية هذه أو أبجدية تلك بحسب الديانة التي أدخلوا فيها . و مع هذا فإن هناك نصوصاً مسيحية و مانوية كُتبت بالخط القومي و هو الأبجدية المسعدية . ويوجد إلى جانب هذا نص مانوي كُتب مرة بالأبجدية المانوية و أخرى بالأبجدية الصعدية . ولم تكد تسقط دولة الأتراك الغز حتى أخذت المانوية تنتشر بين الترك على نطاق واسع

و يمكن للدارس أن يتساعل إلى أي مدى كان نجاح التبشير الديني مطرداً مع اتساع التجارة الصغدية في الاستبس فيما بين القرنين السادس و الثامن ؟..

اِطْلاَلَةُ عَلَى تُقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٧٧)

لا شك أن الطريق التجاري المؤدي إلى الصين كان مجالاً لنشاط المبشرين والتجار من الصغد . و قد تأسست في هذا الطريق مستعمرات صغدية حتى منطقة لوب - نور . و أنها كانت تتمتع بنوع من الحكم الذاتي .. و في نفس الوقت كان التجار من الصغد يجدون لبضائعهم سوقاً في مناطق الاستبس التركية ، و بخاصة في معسكرات الخان ، و على هذا النحو تكونت مستعمرات صغدية في تلك المناطق . الشامانية :

تظهر العقائد الشامانية في مراسم الجنائز و الدفن عند الترك .و تروي المصادر الصينية أن الأتراك يُقيمون إلى جوار قبور الجند تماثيل لقتلى هؤلاء من الأعداء . و قـد عززت نقوش أورخون – كما رأينا – هذه الرواية . و هي تحدثنا بأن هذا النـوع مـن التماثيل كان يُسمى " بالبال " Balbal .

و لكن نقوش أورخون لا تحدثنا عما إذا كانت هناك مراسم خاصة تُقام في أنتاء وضع هذه التماثيل أم لا .. فأما المصادر البيزنطية فتتحدث عن أن الرؤساء العسكريين الذين يقعون في أسر الترك كانوا يُذْبَحون عادة إلى جوار قبر الخان . و لا شك أن أساس هذا التقليد يرجع إلى عقيدة توجد عند شعوب أخرى شامانية ، و هي أن القتلى يُصنبِحون في العالم الآخر خدماً لقاتليهم أو لمن كان القتل باسمهم.

و هذه العقيدة حد فاصل - بدون أدنى شك - بين ديانة الشعوب البدائية وديانــة الشعوب المتحضرة ، و ذلك أن الشامانية و ما شابهها من ديانات البدائيين لا تقوم علــى أسس أخلاقية ، و ليس معنى إيمانهم باليوم الآخر أنهم يؤمنون بالحساب و بأنهم سيُسألون عما يفعلون . و لذلك فإن القاتل عندهم لا يخاف عقاباً يوم القيامة ، بل يعتقد أن منزلتــه ذلك اليوم تزداد ارتفاعاً بازدياد عدد من قتلهم من الأعداء .

لقد أيدت آثار أورخون و التماثيل التي وجدت معها المعلومات التي وردت في الكتب . و أبطلت الأفكار التي كانت تنزع إلى تجريح هذه المعلومات والتشكيك فيها . وقد لاحظ الباحثون أن هذه التماثيل المسماة (بالبال) و التي ترجع إلى القرن الثامن هي من حيث الشكل عين التماثيل التي يُسمَيها الروس (المرأة الصحرية ) = (طحاش نيت ) ( Kamonnaya boba ) و التي توُجد في مساحات واسعة في مناطق الاستبس . كما أن

هناك معلومات تُؤيد أن الأتراك المقيمين في جنوب روسيا و الذين يسمون ( قومان ) = Kuman "أو [ بالوويتس] كانوا يُقيمون تماثيل تُشبه تماثيل الـــ " بالبال " و كانــت تُقــام بحيث تكون وجوهها متجهة إلى الشرق •

يرى رادلوف أن ما ترويه المصادر الصينية عن أن الترك كانوا يحرقون جشت الموتى تناقض بين روايات الكُتب و بين ما تدل عليه الآثار المادية ؛ و ذلك لأنه لم يجد أي أثر لعادة إحراق الموتى في كل القبور التي درسها ، و كل ما تمدنا به نقوش أورخون في هذا الصدد هو أن الترك يعتقدون أن روح الإنسان تتناسخ بعد موته ، فتصبح طائر أ أو حشرة ، و يقول الترك إذا مات ميتهم إنه [أوجدي] . و معلوم أن أتراك الغرب حتى أو حشرة ، و يقول الترك إذا مات ميتهم إنه [أوجدي] . و معلوم أن أتراك الغرب حتى بعد إسلامهم كانوا يقولون في كلمة (اولدي Öldü) مات العبارة التركية " شونقار بولدي يعتنون بالمحافظة على الجسم الإنساني . و ينضح من هذا أنهم كانوا – في الغالب – لا رواية خلاصتها أن جثة قائد تركي وقعت في أيدي العرب عند الفتوح العربية ، فكان ذلك عند الترك أشد من الموت . و لكن يُحتمل أن يكون هذا الإحساس غير راجع إلى السدين و لكن إلى الشعور بالكرامة ، فقد كان الترك يرون أن الذل كل الذل هو أن تقع المرأة أو أن تقع جثة القائد في يد العدو أثناء الحرب ،

رغم كثرة الحفريات التي جرت لم تؤد إلى ظهور أي قبر حتى الآن ، ويحتمل أن يكون الترك – شأنهم شأن غيرهم – يحفرون عند دفن الخان حفراً كثيرة و يضعون جثة الخان أو رماده في إحداها – صوناً للخان من أن يُهان أو أن يُحقَّر بوقوع جثته في يــد العدو ٠

# أثر إيران الثقافي وظهور البوذية بين الأتراك:

الواقع أنه منذ العهد الساساني كان تأثير المدنية الإيرانية قد بدأ يحل محل المدنية الهندية في آسيا الوسطى . و كانت إيران تُسيطر على طرق التجارة العالمية البرية والبحرية . و معنى هذا أن إيران قبل سقوط الدولة الساسانية كانت قد بلغت أقصى المدى في ميدان التجارة كما كانت قد بلغته في سائر الميادين .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٧٩)

لقد كان الساسانيون كما كان الأكمينيون من قبلهم لا يستطيعون - و هم يخوضون الحروب في الغرب – أن يحافظوا على حدودهم في الشرق . و قد أفاد الترك من هذا الوضع فسلبوهم حوض نهر جرجان الذي يصب حالياً في بحر الخزر. و لكن الأتراك ياستيلائهم هذا ، وقعوا تحت تأثير المدنية الإيرانية ، ودخلوا الديانة الزرادشتية .. و يدل هذا المثل على أن إير إن الساسانية كانت تُؤثر - بفضل مدنيتها و أهميتها الاقتصادية -على جيرانها دون أن تنتصر عليهم عسكرياً .و ربما أمكن بهذه الصورة أن نتبين كيف رسخت أقدام المدنية الزر ادشتية في الصغد بعد اضمحلال الديانة البوذية هناك . و يمكن بفضل أوصاف الرحَّالة الصيني هيوان - تسايج الذي طاف أواسط أسيا في سنة ٦٣٠ أن نقول : إن انتصار الديانة الزرادشتية على الديانة البوذية في أواسط آسيا بدأ في أواخـر أيام الساسانيين . ففي عهد هيوان - تسايج كانت البوذية قد انقرضت تماماً في بلاد الصغد فنجد أن حينما جاوز هذا الرحَّالة تركستان الشرقي حيث بلغت البوذية غاية الازدهار لم يقع نظره على أديرة بوذية ،إلا بعد أن تجاوز الحدود الجنوبية للصـفد ووصـل إلـي طخارستان . و في سمرقند عاصمة الصغد وجد ديرين اثنين للديانة البوذية و كانا خاليين. و لم يكن الزر الشتيون يدعون رجال الدين البوذي يجتمعون في هذين الديرين ، بل كانوا يطردونهم و يقذفونهم بالحطب المشتعل .

لقد تم اكتشاف نصوص بوذية في لغة الصغد في التركستان . و هذه النصوص قد ترجمت إلى لغة الترك و أنها أثرت عليهم . و يُحتمل أن تكون بعض مستعمرات الصغد المتعددة في أواسط آسيا قد احتفظت بالبوذية ، و في أثناء سيطرة المدنية البوذية على بلاد الترك لم يكن مروجو الديانة البوذية من الهنود هم وحدهم الوافدين على بلاد الترك بل كان التجار الهنود يفدون عليها كذلك .

لقد زاد تأثير إيران على آسيا الوسطى بعد الإسلام ، فلم يظل تأثيرها في العهد الإسلامي ثقافياً فقط ، بل اتحد الإيرانيون في فارس مع الإيرانيين في آسيا الوسطى فسي دولة واحدة لأول مرة منذ عهد الإسكندر المقدوني و السلموقيين .وجساء كثيسر مسن الإيرانيين مع العرب و توطنوا تركستان . ووقف إيرانيو آسيا الوسطى –عسن طريسق الوافدين حديثاً – على مناقب ملوك إيران القدماء . و بدأ اللسان الفارسي يحسل محسل

الصفصاف أحمد القطورى

(11.)

اللهجات الإيرانية في آسيا الوسطى . و ظهرت لغة أدبية فارسية واحدة لإيرانيي إيسران وتركستان .

لم يكن لإيران و للفارسية هناك إلاً خصم واحد هو اللغة التركية ، و كسان صسراع اللسان الفارسي التركي فاشلاً في أكثر الأحيان وكثيراً ما كان يميل إلى صالح الترك حتى في داخل إيران ذاتها .

#### الديانة المانوية :

لا شك أن العرب قد عرفوا عن كثب نواحي "بش باليق "حين كمان يسكنها التغز غز " دوقوز اوغوز " أي الأويغور . و في أثناء رحلة [ تميم بن بحمر] كان بأراضي التغز غز من الأتراك من يدين بالزرادشتية و من لا يزال يدين بالمانوية ، و في بداية الأمر كانت ديانة زرادشت هي السائدة ، و كانت المانوية في العاصمة فقط .

هذه الديانة ( مثلها كمثل البوذية ) ترقق شمائل الإنسان و مزاجه ، و لهذلك أضعفت الروح العسكرية لدى التغزغز . ويروي الجاحظ المتوفى ٦٩٨ أن التغزغز كانوا قبل اعتناقهم المانوية أمة محاربة باسلة ، و أن الغلبة كانت لهم على القرارلوق في الحروب التي خاضوها ضدهم ، حتى حين كان عددهم أقل . فلما دخلوا ديانة ماني بدأوا يذوقون الهزائم . و يؤخذ من رواية الجاحظ هذه أن التغزغز كانوا يعيشون منذ زمن بعيد في تركستان الشرقية حيث عرفهم العرب ، و أنهم كانوا في صراع طويل مع جيرانهم الغربيين = القارلوق .

لقد كشفت بعثات الآثار في آسيا الوسطى عن وثائق مانوية مكتوبة بالفارسية والصغدية و التركية و الصينية . كانت المانوية - كالبوذية تماماً – تهدف إلى أن تنتشر بين جماهير الشعب . و كانت تعاليم الزهد في الديانة موجهة ضد نظام الطبقات الذي كانت الديانة الزرادشتية تحتفظ به . و من أجل هذا كتبت النصوص المانوية لكي يفهمها العامة .

كانت كتابات المانويين التركية واضحة و بسيطة . و أهم نصوصهم المكتوبية بالتركية ( صلاة التوبة ) = المسماة خواستوا نيفت Khwa astwa nift. و بعد در اسية هذا النص تبين للدارسين أن المانوية قريبة الشبه بالبوذية . فقد كان يُعاقب على التطاول

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٨١)

على المقدسات المانوية بنفس الطريقة المتبعة في الديانة البوذية . و يظهر تقارب الديانتين بوجه خاص فيما كان بينهما من المصطلحات المشتركة التي تدل في نفس الوقت على أنهما كانا يتأثران ببعضهما البعض ، حتى إن الدارس يجد صعوبة فسي الجسزم بسأي الديانتين انتشر أو لأ بين الترك ، المانوية أم البوذية ؟..

فالمانويون يسمون قديسيهم "بورخان " و هي الكلمة التركية التي تدل على بوذا وعلى التماثيل البوذية ، و البوذيون يطلقون على كتبهم المقدسة كلمة " نسوم Nom " وهي اصطلاح مانوي ماز ال مستعملاً حتى الآن في اللغة المغولية . وقد حاول البوذيون و المانويون كما حاول المسيحيون و المسلمون أن يصوغوا مصطلحاتهم الدينية من اللغة التركية حتى يسهل انتشارها .و لكن ذلك لم يكن ميسراً في كل الحالات كما ذهب رادلوف . فلئن كان الاصطلاحان الدالان على كلمتي ( الله ) و ( إبليس )موجودين فسي الديانية الشامانية ، فلم يكن بتلك الديانة اصطلاح يدل على " الملك " و قد اضسطر المبشسرون المانويون و النصارى والمسلمون المزاولون نشاطهم التبشيري بين الترك أن يستعملوا المانويون و النصارى والمسلمون المزاولون نشاطهم التبشيري بين الترك أن يستعملوا الكلمة الفارسية " فرشتة " و أن يكتفوا بها . و قد أشار محمود الكشغري في كتابه " ديوان

### أثر الدين على الفن :

إن المصادر الصينية تحوي معلومات متعددة الجوانب عن الهون جيرانهم الذين كانوا يتحدُّونهم في كثير من الفترات .. من بين هذه المعلومات و المعارف العدادات و التقاليد ، والمعتقدات الدينية التي أمكن استخلاصها من هذه المصادر المتعددة . و قد استخلص العلماء من هذه المصادر أن الهون كانوا من الذين يؤمنون بالإله الواحد القاطن في السماء ، كما أثبتوا أن لهم ثقافات متعددة فيما بينهم حول الشمس و القمر و الأرض و المياه . و أنهم كانوا يلتفون حول الباشبوغا الذي كان يمثل بالنسبة لهم الرئاسة الدينيسة . و كسانوا يلقبونه بسر تنه تري قوت [ Tengri Kut ] أي ابن السماء .

كان الخاقان عند خروجه من خيمته صباحاً ينحني نحو الشمس مقدماً إليها التحيــة .. وفي المساء يقوم بنفس الحركة تجاه القمر . و خلال الاحتفالات الدينية كان الخاقــان يوجــه وجهه دائماً نحو الشمال .. و كان لهم معبد من الخيام في [ آوول [Avu] ] أي في حــوش

أمام الخيام ، و في رأس السنة من كل عام يتم إقامة مراسم واحتفالات عظيمة في هذا المكان بالاشتراك مع أهم أربع و عشرين من رئيساً دينياً لتجمعاتهم . و كما كان الصينيون يطلق ون على الخاقان [شان – يو] فقد كانوا يُشْير ون أيضاً أنه يتلقى قدرته و قوته من السماء أي أن الخاقان = الباشبوغ يتلقى قدرته من السماء = [قدرتلريني كوك يوزنذن الان باشـبوغ] أي الباشبوغ الذي يتلقى قدرته من السماء .. وفي نقوش أورخون التي سبق الإشارة إليها يــذكر أيضاً .. [طانرى كمبي كموكده أو لمش تورك بلكه قاغان = Tanrı gibi Olmuş Türk Bile Kağan] = بلكة قاغان الترك الذي صار في السماء مثل الإله " .. هذه العبارة تُثبت أن المعتقد الديني قد انتقل كما هو من الهون إلى الــكوك تورك . إن مجتمع الهون الذي رعـي قطعانه في الإستبس المتناهي الاتساع ليلاً و نهاراً تحت قبة السماء الساحرة التي يشهدها ويتأملها ؛ قد دخلوا إلى عالم الروح الذي تصوروه في [قبة السماء ] . و لهذا فقد أطلقوا على إله الآلة [ باش طانري Baştanrı ] . وكَوك طانري " أي إله السماء . و هذا هو نفس المعنى الذي عبَّر عنه الأتراك القدماء بـ [تسكّري Tengri ] أي الله . و لقد تطور الاسم في اللهجات التركية و صارت كلمة [ Tengri ] أحياناً [ Tengere ] و أحياناً [ Tangara ] وفي مجتمع تركي [Tengri] و في مجتمع آخر [Tanri] و كلها و إن اختلفت الأصرات لها دلالة واحدة و هي التعبير عن [ إله السماء ] •

إن الحفريات الأثرية التي ظهرت في المناطق المختلفة من بلاد الهون قد دعمت ما ذهبت إليه المصادر الصينية المكتوبة .. بل زادت على ذلك أن نتائج هذه الاكتشافات الأثرية التي تم الوصول إليها في أعماق آسيا و في [بازيريق = Pazirik ] و [نوايسن – أولا Noin Ula ] و شبيه = Şibe ] و [قاطاندا Katanda ] و[بَرل Berel ] قد ألقت الضوء على الكثير من الفعاليات الفنية و المأثورات الثقافية التي كانت مبهمة .

لقد أوضحت هذه الاكتشافات التي خرجت من حفريات بازيريق العديد من الجوان...ب حول دفن الهون لموتاهم ؛ فقد اتضح أن الآلتائيين كانوا يجعلون الجسد مسجياً نحو الشرق ، بينما الوجه ينظر دائماً نحو الغرب .. و بدراسة هذه العادة اتضح للعلماء أن أقدم المجتمعات التركية كانت تعتقد أن الحياة الأخرى التي سوف يحيونها بعد الموت ستُعاش في الغرب . و ربما يكونون قد استنبطوا ذلك من غروب الشمس إلى الغرب كل يوم . و كان الهون يراعون

إطْلاَلَةُ عَلَى تَقَافَة التُرْك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٨٣)

الدفن في مواسم معينة من السنة ، وبخاصة في الربيع و الخريف . و قد استمرت هذه العادات المتعلقة بالدفن لدى المكوك تورك أيضاً حتى القرن الثامن . فتذكر المصادر الصينية أن المكوك تورك كانوا ينتظرون حتى تصفر الأرض أي إلى الخريف لدفن مَن يتوفون فمي الصيف ، فأما الذين يتوفون في الشتاء فقد كانوا ينتظرون حتى تُزهر الأرض و تتفتح الزهور حتى يدفنوهم .. كانت تُحرق الأجساد أولاً ، ثم يدفن فقط ما تبقى من رمادهما فسي بساطن الأرض ٠

يرجع بعض الباحثين ذلك إلى أن إعداد المدفن بالشكل المناسب كان يستغرق وقتاً .. و يرى البعض الآخر أن هذا قد أوصلهم إلى علم تحنيط الموتى حتى لا تتعفن الجثة أو يفسد الجسد حتى موعد الدفن .. و بالطبع كانت عملية التحنيط تجرى لكبار رجالات الدولة و علية القوم فقط . أما إذا كان المتوفى من عامة الشعب فلربما كان يتم الدفن فوراً .. و نادراً - كما تذكر المصادر الصينية - ما كانوا يفتحون الجمجمة .. و يستخرجون المخ قبل الدفن للكبراء فقط .. حيث إن أجساداً تم استخراجها من مدافن صغيرة و لم يثبت فتح الجمجمة ... بينما كانت الممياوات المستخرجة من حفريات [ شيبه sibe] وجدت أعضاؤها الداخلية و المـخ منزوعة من الجسد . و تم إعادة توحيد أجزاء الجسد بشكل بدائي . و اتضـح بعـد دراسـة الممياوات المستخرجة



ممياوات أجساد هونية معروضة في متحف الهرميتاج في لننجراد

من الحفريات الثانية في بازيريق أن المخ قد استخرج عن طريق ثُقُب قد تم فتحه بقلم معدني حاد خلف الرقبة . و أن الجمجمة قد حُشيت بأعشاب عطرية و رماد و شرانق صـــنوبرية . كما أفرغت الأحشاء من محتوياتها و حُشيت هي الأخرى بنفس التركيبة النباتية .



رسوم وشم ظهر على أجساد مدفونة

هذه الممياوات مازالت معروضة في متحف الهرميتاج في لنجراد في روسيا ولكن أصابها العطب . و هذا ما يفسر أن علم التحنيط المصري قد وصل إلى أن يكون علماً عالمياً .. و لم يصل الترك في هذه المناطق إلى سر التركيبة التي تحفظ الجسد و تمنع عنه العطب

إن فن التحنيط كان شائعا لدى الهون استناداً إلى الحفريات التي جرت في المناطق المشار إليها سابقاً .. و قد أكد ذلك المؤرخ هيرودوت الذي تحدث عن عادات الدفن باين الإسكيت الذين كانوا يقطنون شمال البحر الأسود حيث يصف هذه العادات المتعلقة بالدفن كما يلى :

{ .. بعد وفاة باشبوغا ={ حاكم مدني وديني } الإسكيت ، يتم حفر حفرة رباعية الشكل في نفس المكان الذي وجد فيه .. خلال هذه الفترة تُشق بطن المتوفى ، و بعـد أن يـتم تغريـغ الأعضاء الداخلية ، يتم حشو المعدة بخلطة مسحوق من العديد من الأعشاب و أجـزاء مـن بعض حبوب الأشجار العطرية .. ثم يُعاد خياطة البطن . ثم يغطى الجسد كله بطبقة رقيقة من الشمع .. و إذا كان المتوفى من عامة الشعب ؛ يوضع جسد المتوفى فوراً في عربـة .. و ..

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك رَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٨٥)

يتم الطواف به على منازل كل الأقرباء والأحباب .. و يكون المنتظرون قد أعــدُوا للقــادم احتفالاً كبيراً و تُعد الولائم والتلهيات المتعددة .. ] .

و حسب ما ذهب إليه هيرودوت ، فإن قسماً مهماً من طعام الوليمة يُخصص للمتوفى .. و لما كانوا يقتنعون بالحياة في الدنيا الأخرى ، فقد كانوا يقدمون الطعام للجسد حتى الدفن .. و كانوا يدفنون مع المتوفى و في قبره ملابسه اللازمة ، و أدواته المتعددة : أسلحته .. محظية أو خليلة أو خادمة .. خيول مطهمة و الجواد الخاص بالمتوفى .. و ظهر فلي حفريات الهون في آلتاي أن رجالاً و نساء قد تم دفنهم سوياً .. و هذا يُشير إلى أن المتعوفى كان يصطحب في حياته الأخرى محظيته لتقوم على خدمته . و ظهر ضمن محتويات الحفريات الثانية و الخامسة في بازيرق لحد قد حفر من جذع شجرة ضخمة و تم دفن رجل و امرأة معاً في نفس اللحد . و في الحفرية الرابعة ؛ تم العثور على لحدين في أحدهما رجل ، و في الآخر امرأة .

إن عادات الدفن الهونية هذه ظلت مرعية بين الكثير من الأقوام التركية في أعماق آسيا طول قرون عديدة . حتى إننا نصادف بعض الإشارات لهذه العادات المتوارثة في الملاحم التركية الإسلامية . و أشهر هذه الملاحم و السير التي تُحافظ على هذه الموروثات هي ملحمة [ ماناص = Manas ] . سنلقي نظرة على الكيفية التي تصور بها الملحمة مراسم دفن أمير ماناص حيث تقول :

> [ يقولون : إن روح ماناص التي تُشبه البعوضة قد صعدت ] ذهبت حيث بيتها الحقيقي . يقولون : إنهم أقاموا قصراً أبيض و أسجوه فيه .. ، أقاموا قصر السماء ووضعوه فيه .. يقولون : إنه انتظر تسعة أيام ، فذبحوا تسعين فرسة . يقولون : إن ملابسه المطرزة بالذهب ، مُزَقَت إلى تسع قطع .. وصنعت حلقة .

صنعوا لحداً من شجر الصنوبر الضخم . يقولون : إنهم غطوا باطنه بالفضة . و غلُقوا خارجه بالذهب .. اسجوا ماتاص في تابوت هكذا .. قالوا : إن الندى و البلل لا يتسلل من الذهب – حتى لا تمر أشعة الشمس من فوقه – دفنوا التابوت داخل السراي .. ،،

إن هذه العادات و التقاليد متفقة تماماً مع المكتشفات الأثرية المستخرجة من حفريات مناطق بازيريق و شبه و قاطان و نايون أولاً و غيرها من حفريات الهون .. و ما يُشير إلى أن هذه الحفريات ترجع إلى أزمنة سابقة عن الإسلام هو أن المسلمين ليست لهم أي علاقات بالتوابيت المغلفة أو المطلية بالذهب أو الفضمة .

لم تفلت هذه الحفريات من نهب اللصوص ؛ حيث قاموا بقطع و نشر جذوع أشحار الصنوبر التي كانت تلف حول المقبرة ، و كذلك الكتل البرونزية ، و نهب اللصوص كل ما وصلت إليه أيديهم من الأشياء ذات القيمة . لهذا خلت التوابيت المعروضة في الهرميتاج من أي نقوش أو زخارف تصور حياتهم . أما التوابيت التي نجت من أيدي اللصوص .. فنشاهد عليها لوحات رسومية مزخرفة بهياكل حيوانية مصنوعة من الجلد و من النحاس .. و لما كان اللصوص لم يروا <u>أهمية لهذه اللوحات</u> لذلك لم ينتز عوها ..

إن ما يمكن استنباطه من هذا الجزء من الملحمة أن العديد من الذبائح تُنحر من أجل الميت ، و أن التابوت المحفور من جذوع أشجار الصنوبر كان قد تم وضعه في مزار بالقصر .. نفس الملَحَمة تورد نصيحة الخان كوكه تى [ Köketey ] وهو على فراش الموت إلــي شعبه و فيها الكثير من النقاط التي تُلفت النظر .

{ .. شعبي .. قومي في الوقت الذي أغمض فيه عينيً اغسلوا جسدي بـالقيميز .. ،،
 .. و تستمر الوصية .. ".. وجَّهوا رأسي نحو الشرق .. حَملوا الجمال الحُمر بـالجوخ ..
 والنوق السود بالقطيفة السوداء أقْبِلوا على خاني المؤسس بقافلة مكوَّنة من أربعين ناقة .. } •

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك رَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٨٧)

إن أجساد الخيول المستخرجة من حفريات الهون وُجد أن ذيولها مقطوعة أو معقودة . ويمكن أن يُعد ذلك من أهم عادات الحزن و التعزية القديمة لدى الترك . فلقد كانت من عادات المجتمعات المرتحلة أن تقطع ذيول خيلها التي تركبها أو تعقدها .. و أصبح هذا من مراسم الحزن التي لا تتغير .. و يمكن تعقب هذه الموروثات حتى على النقوش الحجرية و الرسوم التي رسمها الـــكوك تورك فوق الصخور و الأحجار . ووفقاً للمعلومات التي تُقدمها المصادر الإسلامية فإن آلب آرسلان السلـــچوقي قبل موقعة ملاز كرد ١٠٢١ م ، بعد أن قام بالــدعاء تلا ذلك بعقد ذيل حصانه ، و تبعه في ذلك كل الجنود و القواد . و لسوف نصادف ذلك على كثير من نقوش الأواني والأعمال المعدنية التي ترجع إلى العصر السلــچوقي .



<u>صورة ذيل معقود لجواد</u>

لنستمع إلى كيفية استمرار هذه العادات والأعراف لدى القيرغيز من فم رحًالة إنجليزي جاب هذه المنطقة في منتصف القرن التاسع عشر فمما قال :

{ ... ما أن أخرج السلطان [ دار ماصيريم ] نُفْسَه الأخير ، حتى توزع القير غيز على النواحي المجاورة و نشروا خبر الوفاة . و يُستخدم لهذا الغرض أسرع الخيول ومن الأماكن التي أوصل النجابون إليها الخبر ، تنطلق خيول جديدة لإيصال الخبر إلى القير غيز الأخرين حيث يكونون . و بهذا الشكل و في ظرف بضع ساعات يكون خبر موت السلطان قد أعلسن وسمع في محيط يبلغ مائتي ميل . و على الفور يتحرك السلاطين و رؤساء القبائل و العشائر و مسنو كل البطون و الأفخاذ للمشاركة في جنازة السلطان دارما صيريم ، و يتوجهون نحو حوشة . و على باب اليورت قد نصب مزر اق مغَلَّق فوقه شارة سوداء . و يكون المتوفى قد ألبس أفخر ثيابه ، ويُسجى الجسد أمام الخيمة .. و عند مكان رأسه قد وضعت [ المخدة ] أي = السديرة التي تُرمز إلى مكان العرش و السلطة .. و بجوارها سَـرج جـواده ، و لجامــه ومهامزه .. و تكون ملابسه و أسلحته و معداته الأخرى قد رُصت و تُسدل الستائر المصنوعة من الحرير الصيني تتدلى منها شر اشيب مُزَخَرَفة بزخارف و رسوم الموطن . وتصبطف نساؤه و بناته و النسوة الآخريات راكعات على ركبهنَّ ووجوههن نحو المتسوفي و يسرئَّدن مر ثياتهن و بكائياتهن . و يهززن أجسادهن مرة إلى الأمام و مرة إلى الخلف و هن يعدن ... هذه المرثيات هي من السمات البارزة في مراسم الدفن الدينية . و الرجال الوافدون من بعيد على هيئة مجموعات يركعون على الفور ويشاركون مع [كورال] الجنازة .و يترنمون بأصوات بطيئة و عميقة مما يخلق نغمة حزينة مؤثرة .. ليس هناك صراخ أو عويل أو لطم أو تمزيق للملابس أو نزع للشعر . و تُنهى المجموعة واجب العزاء بهذا النوع من الموسيقي • [ الرحَّالة الأجنبي لو كان يدرك أو يفهم اللغة التي تتم بها هذه المراثي لأدرك أنها

ليست موسيقى .. بل يمكن أن نطلق عليها مراشي جنائزية ، أو تعازي للميت ] .

و يطلق القيرغيز و القازاق على [ مراسم الدفن ] أو [ حفل المأتم ] هذه وإلقاء قصائد الرئاء فيها مصطلح [ çoktav = جــوقتاو ] أو [ يوغلامة Yoğlama ] .

يتابع الرحَّالة الإنجليزي وصفة قائلاً :

{ .. بينما كانت تتردد أصوات المراثي في كل المكان .. كانت هناك مجموعة من الأشخاص يقومون خلف مرقد السلطان بذبح عشرة جياد و مائة من الأغنام من أجل حسل الجنازة .. و بجوار هؤلاء تماماً ..يتم طبخ اللحم في عدة قدور [ قازانات ] كبيرة من الحديد .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة الترك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٨٩)

و يقوم الرجال نصف العرايا بإخراج القطع التي نضجت بمغارف كبيرة من الخشب .. وبينما مجموعة من الرجال قد شمروا عن سواعدهم و هم منهمكون في عملية الذبح و قد تلونت أياديهم و أذرعهم بالكامل باللون الأحمر .. تكون مجموعة أخرى مشخولة بعملية السلخ وتقطيع اللحم .. و بعد تسوية الكمية الكافية من اللحم .. يجتمع كل الضيوف .. و يلتفون في شكل نصف دائرة أمام موطن = خيمة المتوفى ، و يجلسون القرفصاء .. السلطين و المسنون في الوسط ، والأقل رتبة و حيثية ، كل قد أخذ مكانه فيما حولهم . و على مسافة ليست بعيدة عنهم ، قد أخذت النسوة أيضاً أماكنهن ...

هذه الضبافة أو الوليمة و هذا الاجتماع استمر لمدة سبعة أيام .. و خلال هذه المدة كلها لا تنقطع جموع المعزين من القير غيز و الأهالي الأصليين من المرور من أمام الخيمة [= وكأنهم يلقون النظرة الأخيرة ] . لقد اشترك في هذه الجنازة ما لا يقل عن ألفي شخص . في اليوم الثامن يواري السلطان في الثري و عند رفع النعش من أمام الخيمة تُغيَّر الملابس التي كان يرتديها عند الوفاة بملابس أخرى . و يُحمَّل فوق جمل من أجل إحضاره إلى المدفن الذي سيدفن فيه ، و تكون [سدير ه الحكم] قد حُمَّلت فوق جمل آخر يسبق الجمل الذي يحمل الجسد ..و خلف النعش تماما يسير جوادان من أحب جياده إلى نفسه ، و خاصة جياد الركوب .. و يعْقب ذلك نسوة السلطان و بناته و بقية نسوة القبيلة . فيسرن خلف الجنازة مرددات مراثى التعزية . وينضم إليهن الملالي و المشايخ و الرجال ، فيعبق المكان بترانيم و أهازيج حزينة تؤثر في الوجدان . و بمجرد الوصول إلى الضريح ، يُسجى النعش في الحفرة المعدَّة لهذا الغرض . و يقوم الملالي بالدعاء . و يتم تناول الأعمال العظيمة التي قام بها المتوفى . على الجانب الآخر يكون قد تم إعدام اثنين من أجود جياد ركوبه و يدفنان إلى جوار صاحبهما .. و بعد أن يُغطى الضريح أو المدفن .. يعود الموكب مرة أخرى إلى حوش المتوفى ، و مرة أخرى يتم ذبح مائة من الخيول و ألف من الأغنام و تُقدِّم كقربان على شرف السلطان المتوفى . و يتم البدء في طعام الجنازة • عقب عودة النسوة من المقبرة ، يتجمعن أمام حاجيات المتوفى و أدواته كالأسلحة و معدات الخيل و الصيد .. و يرتلن دعاء الموتى أمامها لمدة ساعة تقريباً .. بعد ذلك يتجمع أفراد العائلة مرة أخرى أمام الخيمة .. و ينضم إليهم السلاطين الآخرون الموجودون ،

ورؤساء القبائل و العشائر . و بعد هذه المراسم الكبيرة يتوزع الجميع .. ، و تستمر الذبائح و الضيافة إلى أن ينصرف سائر المعزيين و عند كل مشرق شمس و غروبها يستم السدعاء للسلطان المتوفى .. } .

يتضح من هذا السرد و الوصف أنه رغم قبول الأتراك للإسلام فإن هذه العادات والأعراف ظلت مرعيَّة فيما بينهم إلى منتصف القرن التاسع عشر . وماز الت هذه العادات والتقاليد متبعة فيما بين الأتراك في أعماق آسيا و بخاصة القازاق منهم .. فحتى إذا ما توفى أحد الأثرياء القازاق ، تقام في اليوم السابع وليمة ضخمة للمجتمعين . للتعزية وبعد الضيافة يوضع السرج بالمقلوب فوق جواد المتوفى .. و ترص فوقه ملابس المتوفى و عمامته أو غطاء رأسه . و بهذا الشكل يتم ربط حصان الركوب في عربة المتوفى . ووسط آهازيج عليه اسم أرمل [ Dul] و مازالت هذه العادة متبعة فيما بين القازاق . و يطلق عليها مصطلح الترمل [ طلاق مصطلح الترمل [طولامق للماتون و عرفه .. و في اللغة القير غيزيات المصدر طولامق مصطلح الترمل [طولامق للماتي و الترمل و الحداد . و من المعروف أن كلمة [ دول = مصطلح الترمل أو المطلق ما زالت مستخدمة في شتى اللهجات التركية . بل هناك من المعترية من يقطعون ذيول جياد الموتى و ينصبونها فوق مزار أو مقبسرة المرة المواتي الماتي الماتي و المواتي مستخدمة في شتى اللهجات التركية . بل هناك من المواتي التركية من يقطعون ذيول جياد الموتى و ينصبونها فوق مزار أو مقبسرة المواتي التركية المواتي . بل الماتي مستخدمة في شتى اللهجات التركية . بل هناك من المعتمعات القير غيزية من يقطعون ذيول جياد الموتى و ينصبونها فوق مزار أو مقبسرة المتوفى .

و الكتب التركية التراثية مثل [ ده ده قورقوت حكاية لـرى ] مليئة بمثل هذه الحكايات المليئة بالمراسم و العادات المتعلقة بكل شئون الحياة و مناحيها .. بأفراحها و أتراحها ..

و مما يلفت الانتباه حول أجساد الخيول التي تَصادف وجودها في مقــابر الهــون ، وعثر عليها في الحفريات الأخيرة ما يلي :

١. تدفن الخيول مع المتوفى ..
 ٢. قطع ذيول و أعراف الجياد ..
 ٣. تحويل الجياد كلها إلى " أحصنة " عربات ..

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُوْك وَ حَضَارتُهم الْقَدِيمَة ( ١٩١)

٤. جميع الجياد المستخرجة من المدافن ؛ وجدت إشارة على إحدى [ أذنيها = بصمة] تدل على القبيلة التي أخذت منها . حيث كانت هناك دمغات أي بصمات معينة للجمال و الخيول و الأبقار للتعرف عليها و نسبتها إلى أصحابها عند اللزوم.

و كتاب [ ديوان لغات الترك ] يحتوي على الكثير من المصلحات و الإشارات التي تدل على ذلك و تفسره . و ما زالت عادة اختيار الحيوان الذي ستتم المتضحية بـــه فــي أي مناسبة من بين ذكور هذا النوع مرعيَّة حتى يومنا هذا .

ومن العقائد و المعتقدات التي تحمل مفهوم الدين عند الآلتاى ، فالكائنات عند [الياقوت ] مكونة من : طبقة عليا .. و طبقة سفلى .. و طبقة وسطى يسكنها بنو الإنسان . الطبقة العليا .. السماوات السبع . و هنا خالق كل شئ .. [ **گوك طاتري Gök Tanrı** ] إله السماء . أما في القسم السفلى فموطن الإله المخيف .. و هو تحت إدارة [ آرصان دو أو لاى Arsan Du Olay ] .

و إذا ما انتقلنا إلى آلهة الطبقة الوسطى ، فهم يعيشون متل [ الياقوت ] في خيالاتهم و يتم التعبير عنهم بمصطلحات مختلفة لدى المغول و الآلتاى ، ويتخيلونهم فسي تماثيل وهياكل ، و كانوا يعبدونها . و كانت هذه الآلهة تُشبه لعب الأطفال التي تُصنع الآن من الأخشاب أو الوبر أو الجلد أو شعر الماعز ..

نفس هذه الأعراف الموجودة بين الياقوت أثبتت الدراسات الأخيرة المعتمدة علمى الحفريات الأثرية أنها متشابهة إلى حد كبير بين كل الأقوام التركية .

إن الأتراك الذين يعيشون في ظروف مناخية و بيئية شديدة البرودة و شديدة الحرارة ، و شديدة الجفاف .. و المغطاة بالجليد أحياناً.. جعلتهم دائماً في صدراع مع الحيوانات المفترسة ، منطلقين في ذلك من معتقدات ورثوها عن الأجداد ، و تجسدها فنونهم .. و جعلتهم في بعض الأحيان يعبدون عناصر الطبيعة فيما يُسمى [طوطاميزم Totemizm ] .. و لكن رويداً .. رويداً .و بعد أن نجح هذا البدوي المرتحل من استئناس هذه الحيوانات البرية خرجت من مفهومه السحري و المحمي .. و أصبحت أمام عينيه .. يتعامل معها بالأسلوب الذي يرتضيه هو .. و إن ظلت بعض الطيور الجارحة هي [قام =

Kam ] أي إله متدثر في شكل طائر . و هذا [ القام <sup>(•)</sup> = الرسول = المبشر يعمــل فــي خدمة الشامان ومساعدتهم . و لسوف نصادف في فنون الهون و غيرهم من الأقوام التركية العديد من هياكل الحيوانات التي تحمل معاني خرافية.

لقد مزج الآلتائيون و الياقوت بين الجمادات و كثير من الأرواح ، و في حالة ما إذا لم تُرْعَ حقوق هذه الأرواح ، فإنهم على قناعة أنها سوف تُصيبهم بأضرار جسيمة . هـذه الأرواح تعيش في الجبال و الأنهار و آلات الحدادة و أواني احتساء الخمر المسمى [قيميز] . ولدرء خطرها يمكن أن تُقدم لها بعض القرابين ، فمثلاً يُقدم لـ [ الروح ] الجبل شـعر حصان أحمر. و لروح [ النير ان ] نقط من بعض الدهون المعينة ، أو بضع قطع من الزبد لطفل رضيع . ووفقاً لمعتقداتهم ففي الإنسان نوعـان مـن الأرواح : إحـداهما جسـدية والأخرى تتولى إدارة الأحداث " Psisik ] . و هذه الروح الأخيرة هي التي تحمل مهمــة روح المتوفى بعد وفاته . هذه الروح ؛ كانت غير مقيدة تجاه الأحياء ، و لكنها في مواقف معيَّنة كانت تعود إلى ذوات الروح . وقد مثَّلوها في أصنام في حجم الإنسان مصنوعة من الخامات الخشبية ، ثم يُلبسونها معطفاً من الفراء .كانت هذه التماثيل تُعمل حسب الطلبب لكي يستدعي بها الــ[قام] روح المتوفى . و يتم الحفاظ عليها في الخيمة متجهة نحو الشمال و أمسُ هذا الصنم محرَّم قطعياً ، لأن ذلك يؤدي إلى غضب [ الإله] الفتاة [ Kız Tangri ] بمعنى أن لمس هذا الصنم يغضب ربة البكارة و العُذْرِيَّة ، و يمكن أن تُعاقب كل أهـل الخيمة . و مما لا شك فيه أن الشامان هو الذي يقوم بالوساطة بين الطبقات و الإله / الآلهة التي في السماء و بين الذين يعيشون بالأرواح = ذوات الروح . إن الشامان لديه القدرة على علاج الأمراض التي ترسل بها الأرواح بقصد أو بغير قصد .

و للشامان أيضـاً علاقة بالعديد من الحيوانات ، و كان الناس يعتقدون في قدرته.

(\*) الـــ [قام] - Kam هو رجل دين شاماني و هو الذي يقوم بالاتصال بالأرواح ، و بالمراسم الخاصة بالمعتقد الشاماني . و حسب معتقداتهم ؛ فهذا الرجل لديه القدرة على القيام بدور الوساطة بين الإله / الآلية و البشر . و مصطلح [ الشامانية ] مأخوذ عن اللغة التنغوذية . و قد أُطلق على هؤلاء الوسطاء لقب [ قام ] في أقدم لغة تركية . و انتقلت إلى سائر اللغات التركية .

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التُرْكُ وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٩٣)

على إرسال أرواح هذه الحيوانات إلى أصحابها أينما يكونون . و تلعـب الطيـور دوراً رئيساً في هذا الصدد و كانوا يصنعون أصناماً لكل هذه الطيور . كما سنرى في قسم الفنون .

و من الأصنام = Tözler المهمة عند الآلتاي و الياقوق صـنم الـدب = Aba = Ayı و الأرنب = Kozan = Kozan و العُقَاب =→ (Kartal, bürkut, ). و كانت الأصنام تُسمى بأسماء هذه الحيوانات و الطيور . و يُعبَّر الياقوتيون بصنم الجواد و العُقَاب عن [ القوة ] و [ القدرة ] . وعند أقدم الأقوام التركية كان [ العُقاب ] رمزاً لـــ [ الشمس ] و لــ [ رب السماء ] .

تُثبت المصادر الصينية أن الهون كانت لهم أصنام من الذهب . ففي خلال حـرب دارت بين الهون و الصينيين سنة ١٢١ ق . م ، فقد وُجَد بين الغنائم التي حصـل عليهـا الصينيون صنم من الذهب يُعتقد أنه خاص بالأمير الهوني حيث وُجد في مقبرتـه . وفقـاً لنفس المصادر فمن المحتمل أن أمير الهون كان يُقَدم القاربين والدعوات لهذا الصنم الـذي يمتل الــ [ كُوك طانري] أي إله السماء .

و مما لا شك فيه أن الأصنام الذهبية هي مرحلة متقدمة و متطورة عن مراحل صنع الآلهه من الجلود أو الأخشاب من وجهة نظر المفاهيم الفنية . و على أي حال فإن تماثيل الأخشاب و المعادن المستخرجة من الحفريات الأثرية الخاصة بالهون هي نماذج متقدمة و متطورة من الناحية الفنية .

كما أن تماثيل الغزلان و الغرفين تحتل مكاناً ملحوظاً فيما بين هذه الأصنام . فتلك [ الهُوَيَكلات ] الهياكل الصغيرة تحمل قيمة فنية عالية ، حيث أنها تُمثل عودة إلى الطبيعة لكونها قد نُحتت من الأخشاب بمهارة فائقة . فأجسادها تبين مقاييس جمالية متناسفة في بعض الأحيان ، و مبالغ فيها في أحيان أخرى .

لقد اتضع من الدراسات التي تمت على الحفريات أن الهون كانوا يعلقون أصــنامهم فوق العمود الأساسي ، أو الدعامة الوسطى للخيمة ، أو على عمود الصواري أي الأعلام و الرايات الخاصة بهم . و مازالت العديد من هذه الأصنام والتماثيل معروضة فــي متحـف الهرميتاج . و مما لاشك فيه أن الاعتقاد الطوطمي لدى الهون و مَنْ قبلهم قد ســاعد علــي تطور هذه الفنون من ناحية الشكل الخارجي للحيوان المستلهم منه التمثال .... ورويداً رويداً

و مع مرور الزمن ، و تقدم المجتمعات التركية و انتقالها – إلى حد ما – من حياة التنقل و الترحال إلى حياة التوطن والتَّحَضُر ، انتقلوا كذلك من صناعة تماثيلهم المستلهمة من حيوانات البيئة و طيورها إلى استلهامها من الإنسان ، و ذلك بدوره تحت تـأثير التطـور الكبير الذي حدث أيضاً في التلقي الديني لهذه الشعوب .

و لقد تم الاستدلال على ذلك من كتابات أحد الرُحالة الغربيين الـذين زاروا هـذه المنطقة خلال منتصف القرن الثالث عشر الميلادي . ففي عام ١٢٥٣ م قام ملك فرنسا ليودويج التاسع IX Ludwig بإرسال الراهب روبروك معامدوله ورآه بين التتار و المغول منجوخان في بلاد المغول . و قد تحدث روبروك عما صادفه ورآه بين التتار و المغول و أقوام أعماق آسيا .. فيقول إنه شاهد خياماً مغطاة بأغطية من الجلود والـوبر، و فـوق الأغطية رسوم حيَّة و ملوَّنة لهياكل حيوانات و طيور من الجلد الملوَّن أيضاً .. و عندما يقدِّم معلومات عن الشكل الداخلي للخيمة يقول :

[ .. الخيمة التي يجلس فيها الأمير بصفة دائمة ، في الداخل يُرى صنم أو تمثال لطفل صغير معلق فوق المكان الذي يجلس فيه الأمير . و يطلقون عليه [شقيق الأمير ] .. و في قسم الحريم أيضاً ، و فوق مجلس سيدة المنزل يُرى صنم ، يُجسَد طفل صغير معلق ، و يطلقون عليه اسم [ شقيق الهانم ] و نفس الكاتب يقول أيضاً: إنه قد رأى فوق هياكل شقيقي الخان و زوجته هيكلاً أي صنماً آخر قيل له إنه هيكل حامي الوطن و حافظه . و من هذا يتضح أن روبروك الذي طاف مناطق الاستبس في كل [ آوار آسيا ] لم يشاهد التماثيل التي تُجسد الحيوانات و الطيور فوق الخيام خلال رحلته هذه .

و هكذا .. فإن كانت المعتقدات الدينية في تلك الأزمنة السحيقة قد انعكست على الفنون و أنتجت هياكل ورسوماً للحيوانات و الطيور من الجلد و الأخشاب وبعض المعادن ، فإنه رويداً رويداً بدأت التماثيل و الهياكل البشرية تحل محل الحيوانية .. و إذا كنا قد حصلنا علي تماثيل للذئب و الغزال والغرفين والتنين والقرتال = العقاب ، ففي العصور الوسطي بدأت الهياكل التي على شاكلة الإنسان تحل محلها ، أو رأس الإنسان الذي يعلو جسد الحيوان مثل السفنكس " أبي الهول" ، وقد وصل هذا التأثير حتى بعد الإسلام ، بل

إِطْلاَلَهُ عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ١٩٥)

مما لاشك فيه أن تعدد الآراء حول المعتقدات الدينية لدي الأتراك القدماء يُصحب الباحث بالدهشة .. وتُثار في ذهنه مجموعة من التساؤلات .. هل الأتراك كانوا مع تعدد الألهة أم مع عقيدة الإله الواحد ؟.. هذه الأصنام المتعددة التي خرجت من الحفريات الأثرية التي ترجع إلى مراحل زمنية مختلفة ؟..

إن ما يطرحه الراهب [ روبروك Rubruk ] يمكن أن يكون فيه الفصل في هــذه المشكلة ..

لقد لاحظ روبروك العديد من الأصنام المُهْمَلَة في معابد الأويغور خــلال رحلتــه المشار إليها .. و أصابته الدهشة من ذلك . فمما لا شك فيه أن ما يراها هي أصنام .. ولما كان يعلم أن الأويغور يعبدون إلها واحداً ، زادت دهشته .. و لم يستطع أن يمنع نفسه من سؤال الرهبان الأويغور قائلاً : [ مادمتم تعبدون إلها واحداً فما هو سر هذه الآلة .. فقــالوا له :

[.. نحن بدون أدنى شك لم نصنعها كتصوير للإله .. بل عند وفاة أي شخص معن هم منتسبون إلى معبدنا .. فإننا نعمل صورته ونضعها هنا ، ونحن نحافظ عليها ونحــتغظ بها هنا احتراما لذكري المتوفى .. هكذا .. إن الشامان لم يكونوا ليعملوا أي مراسم أو تائبين لآلهة السماء ولأرض والأرواح الأخرى دون تقديم القرابين • وكما كانت تقدُّم القرابين من ذوات الدماء لهذه الموجودات المقدسة ، فكان من الممكن أيضاً أن تقدم قرابين من غير ذوات الدم مثل : الدهون .. أو إلقاء ذيل حصان في النيران ، أو ربــط وتعليــق خرق من القماش على الأشجار أو طبل الشامان، وكان أهم أضحية أو قربان مــن نوات الدم مما لاشك فيه الجواد ، وبعد الجواد في المرتبة يأتي الكبش الجبلي .. وكان الآلتانيون يسلخون الجواد المقدم كقربان أو أضحية ويعقلون الجلد مع الرأس فوق خازوق مرتفع . ويحرصون على أن يأخذ شكل الجواد • القربان يقدم إلى " اولغن = Ölgen ،، إله السماء · وكانوا يراعون الدقة عند اختيار الجواد ، لابد أن يكون أبيض أو على الأقل صاحب لون فاتح ولما كان "لولغن = Ölgen ،، هو أكبر الآلهة .. فمنذ أقدم العصبور والأثراك وفقــاً لمعتقداتهم الدينية يسمون ( إله السماء = Gök tanri ) ، اولغن = Ölgen ،، فاولغن هو مخلوق علوي يريد الخير لكل الناس ولأي شخص .. وهو الذي خلق الشــمس . والقمــر والنجوم والنير ان • • وأقام لنفسه كرسياً = عرشاً فيما بعد الشمس وفي داخل أعماق السماء www.j4know.com

. ويشترط عند تقديم القرابين إليه ألاً تواجد النسوة • • أما إذا كانت القرابين المقدَّمة من الخراف والأغنام فيمكن للنسوة أن يشاهدن تقديم القربان .. وكما سبق القول فإن أفضل ما يقدم من الأضاحي والقرابين هي الأغنام الجبلية = Ovis ammon ] وفي المناطق التي لا توجد فيها فلا بديل عن الكباش . وماز ال عند الآلتاى في تركستان الشرقية يطلقون على المراسم التي تجرى عند تقديم القربان إلى إله الأرض Yere Tayılga ] مصطلح [إرسال الحيوان = Hayvani Gön derme ] .

و قد جسَّدت فنون الترك هذه المراسم ، و الحيوانات التي كانت تقدم . و كان مسن المتعارف عليه لدى كل الأقوام التركية أن الخيول تُقدَّم إلى إله السماء أما خراف الجبال أو الكباش فتقدم إلى إله الأرض و التربة . و هذه المعتقدات كانت مرعيَّة بدقة لدى كل أتراك آور آسيا و إلى عهد قريب ، فإن بعض التجمعات التركية تُصر على أن يكون شاهد القبسر على شاكلة رأس كبش



شاهد قبر على شكل كبش وُجد في ناهجوان في آذربيجان يرجع إلى القرن ١٦



لقد استنتج الباحثون من الحفريات التي ظهرت في آلتاى عام ١٩٣٩ م أنهم وجدوا في مقبرة ترجع إلى القرنين الثامن و العاشر جواداً مدفوناً مع الرجل ، بينما وجدوا مع المرأة كبشاً مدفوناً . و أن هذه الأعراف و المعتقدات كانت منطلقة من أنهم كانوا يسدفنون معهم رموزاً للحيوانات التي كانوا يقدمونها إلى الآلهة .. و أن هذه الأعراف كانت متبعة بين الأويغور أيضاً .

و انطلاقاً من الدراسات التي تمت على الحفريات الأثرية التي ترجع إلى اله ون ، وحد أنهم كانوا كثيراً ما يقدمون الأغنام الجبلية أو الكباش إلى إله الأرض ، و ذلك لأن إله الأرض هو أكثر ما كان يخيفهم بين الآلهة و الأرواح الشريرة التي تعيش داخل حدوده .أما الخيول فقد كانت تُقَدَّم إلى إله السماء ، و لو تدبرنا الأمر من زاوية أهمية الحصان أو الخيل بصغة عامة بالنسبة للمجتمعات التركية و مدى احتياجها لها ، و أهميتها بالنسبة لهم لأدركنا لماذا كانوا يقدمونها قرباناً لإله السماء .. ففي اكتشافات الهون – و التي ترجع إلى الطبقة الأرستقر اطية – و جدوا العديد بل المئات من جثث الخيول مدفونة معهم ، حيث كانوا يقدمونها إلى إلكه السماء .. ففي اكتشافات الهون – و التي ترجع إلى الطبقة الأرستقر اطية – و جدوا العديد بل المئات من جثث الخيول مدفونة معهم ، حيث كانوا يقدمونها إلى إلكوك طانري = Gök Tanri Olgen ] أي إلى إله السماء . و لما كان إ كوك طانري اولغن = Gök Tanri Ölgen ] هو رمز الخير، فقد كانوا يقدّمون له أعداداً قليلة من القرابين ، بينما كانوا يقدمون أعداداً أكبر لآلهة العالم السفلي ، لكي يحموا أنفسهم من شرورها .. كما أنهم صنعوا الكثير من الأقنعة و الأدوات المستوحاة من قرون الكب..اش الجبلية كأدوات أو رئقي و طلاسم ضد الحسد و الأرواح الشريرة . و حمون الكب..اش

إن الفنون المتعلقة بالخيول و الكباش سواء أكانت من الجلود أو من الأخشاب أو من المعادن ظلت رائجة و مرعيَّة جداً فيما بين أتراك الغز و الآوار و اقير غيز والقازاق والقراقال بي اق و ال جوواشيين و البلغار و التركمانيين مع فوارق قليلة جداً بين هذه المناطق وتلك و استخدموها كعناصر زخرفية على العديد من الزخر م و النقوش والمنسوجات و بمقاييس حسابية دقيقة و بتحويرات ملموسة و كثيراً ما نصادف رسومات الكباش الجبلية على السجاد و الأكلمة و بكثرة ملفتة للنظر لدى التركمان بصفة خاصة و الأتراك بصفة عامة . كما كان أتراك أواسط آسيا قد اعتادوا أكل لحوم الأغنام الجبلية فقط في أول ليلة يظهر فيها الهلال في أول الشهر القمري .

ووفقاً لما تقدمه المصادر الصينية من معلومات فقد كان الهون يقومون بالمراسم و الاحتفالات في الخريف و عند اصفرار الأوراق و تساقطها ، بينما كانوا يحتفلون و يكررون هذه المراسم و الولائم و الاحتفالات مع اخضرار الطبيعة ومقدم الربيع .. ومن الطبيعي أن الشامان كانوا يقدمون الخيول و الأغنام الجبلية و الكباش كقرابين للآلهة خلاق تلك الاحتفالات ؛ الخيول لإله السماء و الخراف و الكباش لآلهة الأرض كما سبقت الإشارة . و يمكن أن نلاحظ استمرار ما يُشبه هذه الاحتفالات فيما بين العديد من شاعوب أواسط آسيا حتى أيامنا الراهنة .

# فنون الهون ودول الترك القديمة

# المبعث النامس فنون الْهُون ودول الترك القديمة

#### المدخل:

منذ أمد بعيد ومؤرخو الفنون يشغلهم موضوع الفنون التركية .. و كـان ذلـك فـي المراحل التي لم تكن مناطق الترك قد فتحت أبوابها أمام الباحثين بعـد . و لكـن أصـبحت مجاهل آسيا محل أنظار الباحثين . و لما كانت المنطقة شاسعة – كما رأينا – و سكنتها العديد من العشائر و القبائل و الأقوام و الشعوب و الأمم ، و قامت على أراضيها دول و خاقانيات و إمبر اطوريات متعددة و مترامية .. من هنا تعددت ثقافاتها و حضاراتها . و كان من الصعب أن نجد كتاباً أو عملاً بحثياً واحداً يُغطى هذا المجال الجديد والمتشعب الجوانب .

و لكن بعد أن تعددت الحفريات الأثرية .. و شملت معظم أواسط آسيا أصبح هناك كم هائل من المواد الفنيَّة التي تستحق الدارسة ؛ فمن الرسوم إلى التماثيل إلي الأدوات و المعدات التي كان سكان أواسط آسيا يستخدمونها في حياتهم اليومية وكانت مرتبطة بحياتهم الرعوية و ثقافة الخيل و إلفروسية . و ما حرصوا عليه من زخرفتها و نقشها و حفظها .اقد شهدت العقود و الأعوام بل لنقل : إن القرنين الماضيين شهدا زخماً كبيراً من بعثات الآثار السوفيتية في مناطق أواسط آسيا و آوراسيا ، و لكن على الرغم من هذه المساعي الحميدة – بسبب الكافى .

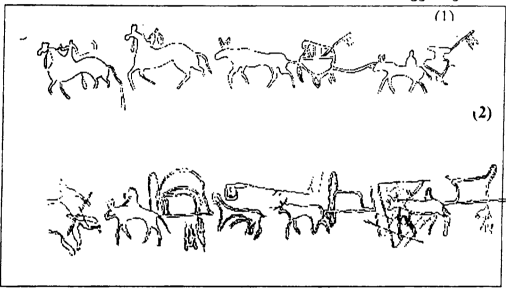
و بعد أن تسارعت جهود العلماء و مؤرخو الفنون الذين استفادوا من التقارير الأثرية السوفيتية من بين علماء الغرب ، و انضم إليهم بعض الباحثين من الأتراك أمثال عبدالقادر اينان ( ١٩٣٩ م ) و ذكي وليدي طوغان ( ١٩٤٦ م ) و جلال أسد آرسون و أوقطهاى

الصفصافي أحمد القطورى

آصلان آبا و بهاء الدين أو گل و أمل أسين أمكن الاستفادة من تقــارير هـــذه الأبـحـــاث و اكتشافاتها في مناطق الهون و غيرهم .

و شكَّلت هذه الدر اسات أساساً طيباً أمكن الاعتماد عليه في وضع تصــور تــاريخي لعصور الفنون المختلفة للمجموعات البشرية التركية التي عاشت في أواسط آسيا .

و قد لاحظ مؤرخو الفنون الذين اهتموا بهذه المنطقة وجود نمطين متضادين لثقافتين مختلفتين ، أو لاهما ثقافة التنقل و الترحال و الحركة المستمرة للمجموعات البشرية التي تقطن الشمال بينما رصدوا على الأطراف المائية في الجنوب جماعات متوطنة و أصحاب حضارات متعددة و متطورة .



رسم ( ١ ، ٢ ) يبين اتراك رحل في حالة حركة مستمرة ، وُجد فوق حجارة في جنوب سيبريا، يَتضح في القافلة قطعان الخيول ، الفرسان ، والمقاتلين ، و الخيام و أعلام ثلاثية الشرائح و في النهاية صورة طائر طوطمي .

و يعلل البعض أن السبب وراء ذلك أن المجتمعات الرعوية البدائية التي كانت تعيش في هذه البراري و الأصقاع بينما كانت تدير حياتها و تستمر في هذه المناطق ، كانت أحياناً

إطْلاَلَة عَلَى ثَقَافَة التَّرْك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٠٣)

تهاجم بالجفاف المجحف الذي يأتي على الأخضر و اليابس مما يضطرهم إلى الرح**يل بحث**اً عن مرعى لقطعانهم .

و مع زيادة السكان ، و تكاثر الثروة الحيوانية في الوديان الصغيرة و الكبيرة بدأ الرعاة يتوجهون إلى [ البوزقير ] الاستبس لرعي قطعانهم الكبيرة ، فبينما كمان قلمة ممن تعرفوا على الزراعة يبقون في الوديان التي خبروها باحثين لقطعانهم عن مرعى فيها فإننا لم نكد نصل إلى القرن العاشر قبل الميلاد حتى كانت المناطق هذه شمبه مسكونة .. و بدأت الجماعات تهتم بقطعان الخيول و تربيتها و تنميتها . و حتى و إن حافظت هذه التجمعات على حياة الصيد و الزراعة ، فإنها كانت قد اكتسبت مهارة وأهمية كبرى في تربيمة الخيول و قطعان الأغنام و تنميتها .

و كان التغير المستمر الذي يحدث في الوضع الاقتصادي يؤثر بدور، على ثقافاتهم . و كانت فنونهم بالطبع تُصبح نتيجة طبيعية لهذا الوضع الاقتصادي المختلط. و طالما أن قوتهم البدنية كانت تُساعدهم ، فلم يكن أي تجمع منهم يمتنع عن الرحيل والانتقال إلى منطقة أخرى أكثر جاذبية و موائمة ،

و كما هو واضح ؛ فإن الترحال و التنقل كان وضعاً طبيعياً قد تولد عن هذا الوضع الاقتصادي المتقلب ، و تطور تحت تأثيره . و فيما بين هذا التطور المحدود كانت تترائس أيضاً التأثيرات الحضارية للمجتمعات المتوطنة التي كانت تجاورها . ولكن هذا التسأثير لسم يكن أحادي الجانب أو في اتجاه واحد ، بل كان هناك تبادل و أخذ وعطاء ثقافي . و يمكن التذكير باحتكاك الإسكيت بحضارة البحر الأبيض و علاقة الرحل القاطنين فـي الجنوب و الغرب بالهذ و ليران . كما لا يجب أن نغفل التأثير الصيني على أعماق آسيا ، و كمذلك التذكير باحتكاك الإسكيت بحضارة البحر الأبيض و علاقة الرحل القاطنين فـي الجنوب و الغرب بالهند و إيران . كما لا يجب أن نغفل التأثير الصيني على أعماق آسيا ، و كمذلك العرب بالهرب و الفرب بالهند و إيران . كما لا يجب أن نغفل التأثير الصيني على أعماق آسيا ، و كمذلك الهرب بالهند و إيران . كما لا يجب أن نغفل التأثير الصيني على أعماق آسيا ، و كمذلك الهرب بالهرب و الموجات الاستيطانية التي قام بها الأثر اك القدماء على القارة المصينية و إنشاء أوطان لهم هنالك ، استطاعوا أن يحافظوا فيها على تراثهم الثقافي و الفني . ومع هذا .. فإن تشكيلات إمبر الطورية التي قام بها الأتر اك القدماء على القارة الصينية و إنشاء أوطان لهم هنالك ، استطاعوا أن يحافظوا فيها على تراثهم الثقافي و الفني . ومع هذا .. فإن أوطان لهم هنالك ، استطاعوا أن يحافظوا فيها على تراثهم الثقافي و الفني . ومع هذا .. فإن أوطان لهم هنالك ، استطاعوا أن يحافظوا فيها على تراثهم الثقافي و الفارة الصينية و إنشاء أوطان لهم هنالك ، استطاعوا أن يحافظوا فيها على تراثهم الثقافي و الفني . ومع هذا .. فإن أوطان لهم هنالك ، و تحومن في تطوير الثقافات البدائية المتعددة التي كانت تعيش أوطان لهم هنالك ، و تحومن في تطوير الثقافات البدائية المتعدة التي كانت تعرش خان بين جنباتها ، و أن تطوير ثقافة الفروسية أي الثقافات البدائية المتعددة التي كانت معيش خان بين جنباتها ، و أن تطوير ثقافة الفروسية أي الثقافة المعتمدة على الخيسل ، و تحومن أولك من أولك أول أو الم ألمي الأصلي . ورويداً .. وويداً .. وويداً .. ويداً نوب هذا الوسط الاجماعي في خلق ثقاف أله ماله .. و كما أن هناك مقولة : " فن مملكة الطير عالي المتماعي الميري كاني الغول كالك خالك المولي كان كاني كان الغالي المول كاله المولي المولي .. ويماك المول من أوله الم أي

Orta Asya Hayvan Uslübunda = سيا = Orta Asya Hayvan Uslübunda السيا = Orta Asya Hayvan Uslübunda بدأ هذا الأسلوب يتأثر و يُؤثر فيما حوله من ثقافات . و حافظ الترك على البقايا البدائية لأسيا و تأثروا بتشكيلات أول إمبر اطورية مرتحلة على وجه الكرة الأرضية ، و أعدوا بذلك الأرضية اللازمة لفن متعدد الوجوه و متنوع الإنتاج .. ورويدا .. رويدا ومع مرور الزمن بدأ هذا الفن يخرج من آسيا و أواسطها لكي يُؤثر فيما حوله ، و إذا كان الذين الذين اتجهوا نحو الزمن بدأ ومع مرور الزمن بدأ هذا الفن يخرج من آسيا و أواسطها لكي يُؤثر فيما حوله ، و إذا كان الذين التجهوا بلان الذين اتجهوا نحو الجنوب مرور الزمن بدأ هذا الفن يخرج من آسيا و أواسطها لكي يُؤثر فيما حوله ، و إذا كان الذين التجهوا نحو الجنوب مرور الزمن بدأ هذا الفن يخرج من آسيا و أواسطها لكي يُؤثر فيما حوله ، و إذا كان الدين كان لمم تأثيرهم الواضح في القنون الإسلامية و تكفي الإشارة إلى " سامراء " و فن وعمارة الطولونيين و الغزنوين والسلاجية .. يُرجع مؤرخو الفنون بدايات ثقافات أواسط آسيا إلى ما يقرب من خمسة آلاف سنة على الميراد الميا الحين المولونيين و الغزنوين والسلاجية .. يُرجع مؤرخو الفنون بدايات ثقافات أواسط آسيا إلى ما يقرب من خمسة آلاف سنة قبل الميلاد المجيد . في هذه الأزمنة غطت التاوج أواسط آسيا واسلو ، وتكونت المستنقعات والبحيرات ، و ظهرت الغابات الشاسعة .. ثم تحسن المناخ .. ما يقرب من خمسة آلاف سنة قبل الميلاد المجيد . في هذه الأزمنة غطت التاوج أواسط آسيا واستلو واستلوا يوني يعيشون عان والمحين على صيد الغابات الشاسعة .. ثم تحسن المناخ .. واستطاع الذين يعيشون في مي وينون على صيد الغابات الشاسري و الخيوا ديا المنيا والما اليا واستلو والنوان يعرب والدين يعيشون ما والمحين ، و يتعيشون على صيد الطير و الأسماك واستلوا مربود ، والمالي والذين يعرب والمان ما يولاد ما والمون ما والمالي والمال والمال الذين بعيشون والمحيري ، و يتعيشون على صيد الطير و الأسماك والماليو .. والمواكه ..

و انتشرت ثقافة الحجر المصقول في أواسط آسيًا من منغوليا حتـــى شــواطئ بحــر الخزر . و من المعتقد أن هذه الثقافة قد تطورت في التركستان الشرقية و في بـــلاد المغــول لأول مرة فيما بين القرنين الخامس و الثاني قبل الميلاد .

أما في تركستان الغربية ؛ فإن منطقة آناو = Anav الواقعة بالقرب من " عشق آباد " من المعتقد أنها هي التي احتضنت ثقافة آسيا الداخلية ، و يقسمون هذه الثقافة إلى أربع مراحل ؛ المرحلة الأولى تبدأ في ٤٥٠٠ ق . م أما المرحلة الرابعة التي تجسد آخر العصور ، فإنها تصل إلى القرن الأول ق . م . و ما زالت الحفريات تقدم لنا الدلائل على أن هذه المناطق قد عرفت هي الأخرى المراحل الأولى من التطور الحضاري .

وبصفة عامة ، فإن بعض التجمعات البشرية في أعماق آسيا قد بدأت في الزراعة و تربية الحيوانات . و اضطروا إلى تغيير نمط حياتهم الاجتماعي . هذه التجمعات التي عرفت الغزل و النسيج ، بدأت تصنع أيضاً بعض الأواني من الطين والفخار الذي اكتسب أهمية فيما بينهم . و استطاعوا أن يدهنوا داخل أدواتهم تلك التي صنعوها من الطين بــاللون الأسـود ،

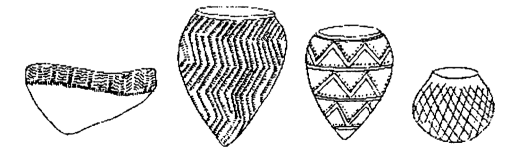
إطْلاَلَةُ عَلَى تَقَالَة الترك وَ حَضّارتُهم الْقَدِيمَة (٢٠٥)

بينما جعلوا خارجها باللون الأحمر . و يتضبح التأثير الصبيني و جنوب بـــلاد المغــول فــي استخدام اللون الأحمر و الأسود على الفخار المســوَّي . و كـــذلك أدوات الزينــة النســانية المصنوعة أيضاً من الفخار الملوَّن قد بدأتُ تُبدي عن نفسها .

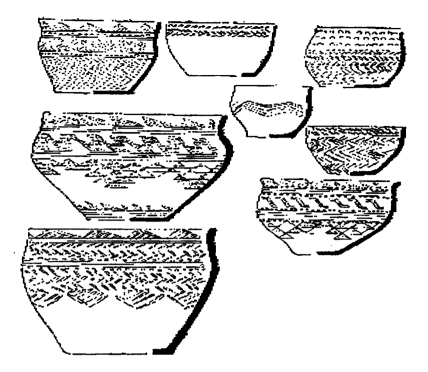
و في دلتا نهر آموداريا في الجنوب و بخاصة في خارزم بدأت في حوالي الألف الثالث قبل الميلاد تظهر مرحلة ثقافية أو حضارية جديدة أطلقوا عليها [ ثقافة Kelteminar [ Kültürü ] و بهذه الثقافة بدأت التيارات الحضارية المبكرة لخارزم . وكان لمزارعي آنوا [ Anva الذين كانوا يعملون بالنسيج و بصناعة الفخار الأحمر والأسود بالقرب من " عشق [ آباد " دور مهم في هذا الصدد .

أثبت الباحثون ؛ أن هناك تشابهاً كبيراً بين ما استخرج من هذه المناطق من الأدوات الفخارية و تلك التي وجدت في مناطق قانصو Kansu و خونان " Honan " في الصين ، و تلك التي ظهرت في أوكرانيا أيضاً .

وفيما بين الألف الثالث قبل الميلاد و حتى ١٧٠٠ ق . م ظهر العصر الذي يطلقون عليه [ آفاناسيووو] أي دور Afanasievo في مجاهل سيبريا . وتُقدَّم هذه المنطقة في هـذه الفترة أهم النماذج المتعلقة بالعصر البرونزى في سيبريا . و قد تركزت أيضاً في حوض نهر ينيسى . و كل ما وصل إلى أيدي الباحثين عن هذا العصر هو مقابره ، و فخاره البسيط الأحمر أو الأبيض بأحزمة بسيطة . و هو كبير الشبه بما وجد فلي آناو Anav و سيالق Sialk و صوص في إيران



فخار عن العصر النيوليتيك و الذي يعبر عن تقافة كلتمنار و أفاناسييوا



إفخار عن العصر البرونزي ويعبر عن ثقافة أندرونوڤا و القراصوق ]

و فيما بين ١٧٠٠ – ١٢٠٠ ق .م بدأت في سيبريا أيضاً مرحلة ثقافية جديدة ، تسمت باسم مدينة آندرونوڤـو Andronovo في حوض نهر ينيسى في قاز اقستان كسابقه . و كانت هذه المرحلة تُعبر عن ثقافة <u>الإنسان المحارب الصُياد</u> . ولقد انتشرت في ساحات شاسعة في غرب سيبريا . و تم العثور على مواد نُحاسوية مشكلة و مصنعَة ضمن أطلل آندرونوڤو . و ظهر في هذا العصر مجموعة مقابر مغطاة بلوحات حجرية .

المنتسبون إلى هذه المرحلة الحضارية قد وصلوا إلى فترة الهون في آلتاي وجبال طانري ، بل وصلوا حتى إلى عصر الكوك تورك .وقد أطق عليهم الباحث التركي الدكتور بهاء الدين أوكمل " Ogel " ما قبل الجنس التركي " . و قد ظهرت اكتشافات شواهد قبور كبيرة تُعبر عن أرستقراطية عظيمة في نهاية هذا العصور . وبظهور ثقافة قراصوق "

إطْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة الترك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٠٧)

Karasuk "بالقرب من ينيسى ينتهي عصر أندرونوڤو ، و لكن هذه المرحلة الثقافية تتابع مسيرتها لمدة أخرى في المناطق الألطانية .

و من ثم ظهرت في الاستبس جماعات عرقية بدأنا نراها مرتبطة بتقافة الفروسية و حضارتها ؛ فبين أيدي الباحثين الآن مقابر هذه الثقافة و حضارتها قد حملت اسم نهر قاراصوق = Karasuk أحد فروع نهر ينيسى ، حيث يعيش أجداد القيرغيز الأتراك أو لنقل الأتراك القيرغيزيين ؛و هي أكثر من مقابر المرحلة السابقة. و هذا يدل على زيادة السكان . من بين هذه المقابر مقابر مغلقة بلوحات حجرية ، بعض من الموتى الموجودين في هذه المقابر وُجد ممدأ و البعض الآخر وُجد مكوماً، بينما وجدت رفات البعض الثالث مما يدل

إلى جوار المقابر تم اكتشاف رؤوس سهام وقامات محَفُوُرة ذات وجوه بشرية <u>محوَّرة</u> . و كانوا مايزالون يستخدمون <u>البرونز أو للنحاس</u> كمعادن . إن البراري الجليدية لهذه المرحلة قد عرفت الإدارة الاتحادية للرحل . و أن الوحدة الإدارية كانت سائدة آنذاك .

إن ثقافة الفروسية وحضارتها قد سادت في منطقة "مينُوسينسك Minussinsk " وحول بحيرة طاغار Tagar و جزيرتها ، أما في المناطق الألطائية فقد حملت اسم مايامير " Mayemir ".و خلل هذا العصر بدأت تظهر أقوام تحصل أسماء "صماقا Saka " و"الإسكيت İskit " في براري . بونتيك و لقد ظهر وتطور " الطراز الحيواني " في فنون صاقا و الهون الذي اشتهر جداً في المناطق الآلتائية و جبال طائري وفي ثقافة قار اصوق التي معاقا و الهون الذي اشتهر جداً في المناطق الآلتائية و جبال طائري وفي ثقافة قار اصوق التي ليذا الطراز .و لقد تمكن الباحثون من إبراز التشابه الكبير فيما بين آثمار الإسكيتيين و لهذا الطراز .و لقد تمكن الباحثون من إبراز التشابه الكبير فيما بين آثمار الإسكيتيين و لهذا الطراز . و لقد تمكن الباحثون من إبراز التشابه الكبير فيما بين آثمار الإسكيتيين و و أن المكتشافات الأثرية في المناطق الآلتائية و اشتراكها في كثير من الجوانب . و نحن نعرف من و أن المكتشفات الأثرية المناطق الآلتائية و المتراكها في كثير من الجوانب . و نحن نعرف من كتابات المؤرخ القديم هيرودوت أن الذين كانوا على رأس إدارة الإسكيت قد جاءوا من الشرق كنابات المؤرية المناطق الآلتائية و ما تم عليها من در اسات أكدت ذلك . حيث أثبتت در اسات كل من [ ومنتوڤرزيف Rostovzpff ] و[ باروڤـكاهمائية ثم انتشر فيما بعد بين الإسكران الحيواني في البغن و أسلوبه قد خرج من المناطق الألطائية ثم انتشر فيما بعد بين الإسكيت

الذين يعيشون في الغرب و أن الأقوام التي عاشت في هذه المناطق قد لعبت دور الوساطة بين الفنون الصينية و الإيرانية في تلك الحُقب التاريخية ٠٠

شهدت تلك الحقب أيضاً تطوراً و انتشاراً كبيراً لتربية الحيوانات ، فبعد القرن السابع ق . م و الحفريات الأثرية تستخرج العديد من جثث الحيوانات التي كانت مدفونة مع الموتى المهمين ، و تم إثبات ما يزيد عن أربعمائة جثة قد تم استخراجها من حفريات ترجع للطبقة الأرستفراطية في القرن السادس ق . م و لما كانت المعددات و الأدوات المستخرجة من الحفريات كانت في أحجام يمكن حملها ، فقد استنتج الباحثون أنها كانت تعود إلى قدم من الرحل . كما أكدت هذه الاستنتاجات أن الوحدة الإدارية التي شهدتها هذه المناطق قد ظهرت على أيدي السابعة كما سبق الفون الذين كوتوا إمبر اطورية شاسعة كما سبق القول . <u>مولد طواز الفن الحيواني في آسيا الوسطى :</u>

من الثابت أن هذا الأسلوب الفنى لم يظهر من فراغ في أواسط آسيا ، بل سبقه مراحل بدائية انطلقت أيضاً من المعتقدات الدينية البدائية التي كانت سائدة بين سكان هذه البراري الجليدية الشاسعة . ورغم بدائية هذه المعتقدات فإنهم كانوا مرتبطين بها ارتباطاً كبيــراً .. و كانوا يعتقدون أنهم لكي يصلوا إلى هذه القيم الدينية أي الروحية فلابد من السحر و الطلاسم .. ولم يكونوا قد أدركوا الدور الذي يمكن أن يلعبه الساحر = القام أو الشامان في هذا الصدد . و لم يكن الشامان أنفسهم قد أدركوا مدى انتشار هذه المعتقدات فيما بينهم . إلا أن قلة الرزق و الجوع و عدم النوم جعل المواطنين يظنون أن بإمكان الشامان أن يلعب دوراً فـــي ر احتهم و توفير الطعام لهم ، بل و في الحل المناسب لكل ما يقابلهم من آلام أو مشاكِل .. و أن لدى الساحر البدائي أي الشامان طلسماً وسحراً لكل ما يواجهه .. و يكفيه أن يصل إلــي يديه أي شيء يخص عدو الشاكي أو المتألم .. و كان الشامان يضع ذلك في إطار من الشكل الطلسمي ، وإذا ما طُلبت منه العكس .. أي إفساد أثر السحر أو الطلسم المضاد و الذي كـان قد أخذ شكلاً معيناً كقطعة نسيج أو ما شابه ذلك و كانت عملية القضاء على هذا الأثر الضار تتم وسط مراسم دينية محددة . و من هنا كان الأهالي يعتقدون في قوة السحر وعناصره الخارقة للطبيعة . و أن هذه القوة يمكن أن تُسبب الضرر للأعداء • إن السحر الذي يُخاطب الأحاسيس و المشاعر قد لعب دوراً مهماً – منذ البداية و حتى اليوم – في حياة الصــيادين ؛

إطْلاَلَةُ على ثَقَافَة التراك وَ حَصَارتهم الْقَدِعَة (٢٠٩)

فبعض المجتمعات البدائية كانت تُعلق على مساكنها عظام فك ظبى أو خنزير بري ، ظانين أن الروح الكامنة في العظام سوف تجذب اليها الأحياء . و تُنَقَّي مثل هذا .. قد لعب دوراً مهماً في نشأة طراز الفن الحيواني في أعماق آسيا ،و أكسبه بعداً أصليا . وطرح بعض الباحثين نظرية : [ إن العظام قد نعبت دوراً مهماً في ظهور طراز الفن الحيواني لأول مرة ]. و أثبتت الأبحاث الأثرية هذا الطرح .

و من السحر الذي يخاطب المشاعر ، وبسبب المثل التي تعكس هذا الفكر ، كان البدوي المرتحل يعتقد بانتقال التصرفات الخاصة بالحيوان إلى الإنسان . فم<sup>ع</sup>لا ، لو أن حيوانا مفترساً قضو على قطيع الراعي ، و إذا بذل الراعي جهداً كبيراً في إنقاذ نفسه وروحه مي هذا الحدث ، فإنه يصنع شكلاً أو نمطاً لهذا الحيوان المفترس ، ويحمله معه . ربما لأنه كان يريد أن يرى عدو وجهاً لوجه ، و في نفس الوقت ربما كان يتمنى أن تنتقل قوة هذا الحيوان و قدرته إليه . كما كان الإنسان البدائي يعتقد أن تأثير السحر سينتقل إلى هيئة الحيوان و من هذا المنطق ، فإن هؤلاء الناس كانوا يعلقون و يرتدون أقنعة حيوانية .. و يُعتبر قيامهم بأداء المراسم الراقصة بهذه الأقنعة أول تصرف فني .

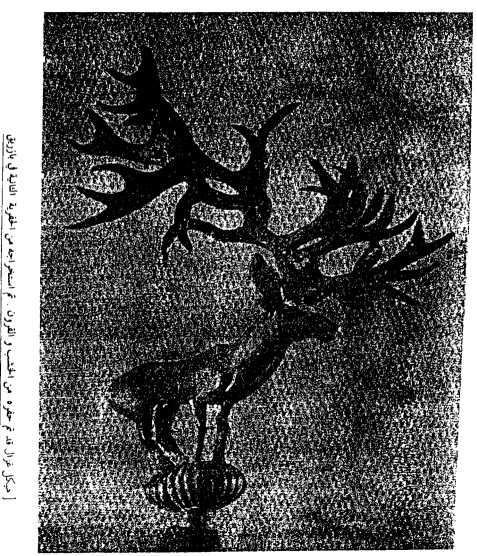
و كما رأينا في الأساطير و السير و الملاحم التي أشرنا إليها في سياق هذه الدراسة . فإن الأبطال كانت لهم أدوار هم مع السحرة الذين كانوا يتقمصون هيئة الطير أو الحيوانات . ر كما كان الأبطال يقاومرن السحرة ، فإن السحرة كانوا يكيدون للأبطال ، و يطارد بعضابه بعضاً .. هذه المطاردة .. تكررت بشكل ملحوظ في فنون الهون .

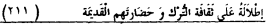
و قد تكررت أيضا في أحلك الفترات التي ينجح فيها الصياد في التضييق عنَّے صيَّة. . كما هو مشاهد في الصور التالية و التي ستُعرض خلال هذا المبحث .

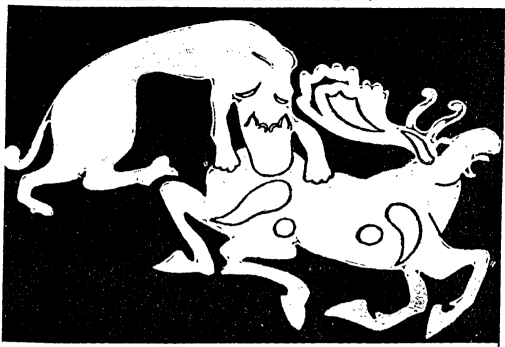
كما كان إنسان هذا العصر يؤله السمات و الصفات و التصرفات التي كانت تعجبه او يتمناها . إنيه كانوا يواجهون بآلاف المخاطر و الأهوال في هذه البراري الشاسعة . و كـــــن عليهم أن يكونوا سريعي الحركة و شديدى القوة للتغلب على هذه المخاطر و الميانك ؛ إســـــــــــــــــــــــــــــــ بالوقاية منها أو تعقبها للتخلص منها ..او تأليهها لكف خُطرها .

إن استلهام <u>النموذج</u> أو <u>الموديل من</u> الحيوانات أو الطيور لمحاكاة هياكلها كان شائعا . القدر أواسع في أسيا و بخاصة في مناطق أواسطها .. و قد استخدمها الهون رمز <sup>أ</sup> للحرب .

ومما لا شك فيه أن تأثير " الطراز الحيواني " الذي أوصلته العناصر التركية من حدود الصين إلى أواسط أوروبا و الشرق الأوسط قد انتقل أيضاً إلى العديد من جيرانهم . و أنه كان من الموضوعات المحببة إلى نفوس الفنانين و الحرفيين والصنّناع داخل أعماق آسيا . إن طاقم الخيول المطهمة ، و الأغطية التي كانت توضيح تحت السَرْج كانت كلها مزخرفة و منقوشية بالهياكل الحيوانية و الرسوم الحيوانية .





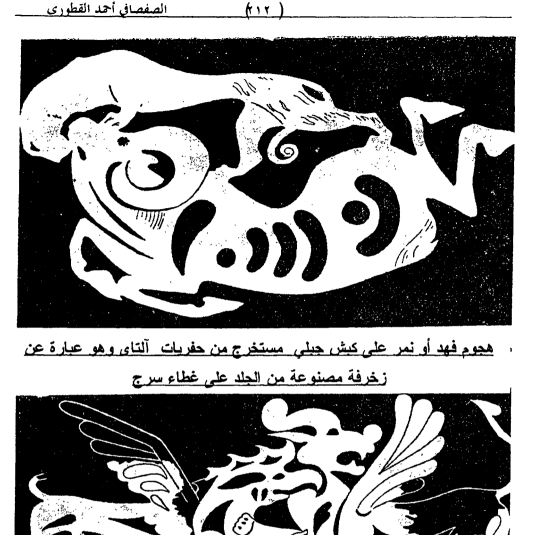


مشهد صراع العقاب مع الغرفين الأسدى . وحدة زخرفية فوقى غطاء سرج مستخرج من

حفريات آلتاي



هجوم فهد على كبش جبلي فوق غطاء سرج مستخرج من حفريات جبال آلتاي



مشهد صراع العقاب مع الغرفين الأسدى . وحدة زخرفية فوق غطاء سرج مستخرج من

حفريات آلتاي

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢١٣)

وكذلك التبطين الداخلي للخيام المصنوع من الوبر و السجاد و المنسوجات السميكة كانت هذه كلها مشغولة بمشاهد الصراع مع الحيوانات كما كان الفرسان و الخياً لة يعلقون توكات مصنوعة من المعادن التي نُفَذت " بطراز الحيوان " على الأحزمة الجلدية التي كانوا يتمنطقون بها .. هذه كلها كانت تجسيد الحيوانات و الطيور التي كانوا يعايشونها في طول هذه البراري و عرضها . إن الهون الذين كانوا يعيشون تحت هذه الظروف المناخية القاسية كانوا أحياناً يصطادون هذه الحيوانات البرية المتوحشة ، و أحياناً أخرى كانوا يهربون منها

الطوطمية :(\*)

ومما لا شك فيه أن هذا الفن كان يعكس أيضاً معتقداً .. و من الواضع أن هذا

(\*)-الطوطمية هي الإغراق في عبادة الحيوانات و الطيور و النبانات ، و تُمثّل قواها الخارقة في معظم مجتمعات العالم القديم ،

و الملاحظ أن النظام الطوطمي لم يكن يستهدف التمثيل بالحيوانات القومية فقط ، بل هو يتمثله في تعلكه لقدرة خارفة حرم منها الإنسان ؛ فالطائر يطير في جو السماء و على رأسه ريش ، كما أن الحيات والثعلبين تمتلك قدرات الغوص في أعماق مياه البحار و المحيطات . إلى جانب قدرتها على تغيير جلدها وإطالة أعمار ها بالإضافة لقدرات لدغقها القائلة ،

و هناك أقدم طوطمية تنتمي للأسماك و الحينان التي تمتلك هي الأخرى الغوص في أعماق البحار والمحيطات و ما أكثر الأقوام و الكيانات و القبائل الطوطمية التي شهدها التاريخ . و ما أكثر الطواطم النباتية من نخل و جميز و عوستج و يقط ين = القرع ...

إن مرد ذلك إن الحيوان و النبات يمدان الإسبان بطعامه ، و الاحتياج إلى الطعام يستوجب المكان أو الحمسي أو الوطن وهو ما يتطلب الحماية و الأمن .

خلاصة القول أن الحيوان و النبات يُشكلان رابطة أو علاقة بين الإسبان البدائي و الطبيعة . لذا تحقل السمير و الملاحم و حكايات و مأثورات الحيوان و النبات الطوطمية بأخص خصائص الحيوان أو الأشجار أو الزواحة المقسبة ، فلقد كانت القبيلة و أسلافها و الأرض التي تعيش عليها ، وما يتحكم فيها من عوامل مناخية واجتماعية وحدة تتحدر من الطوطم السلف الأب ، سواء أكان حيّة أو نعامة أو حمامة أو كلباً أو جملاً أو جراداً أو ديدان أو بيضة أو حوتاً ،

وطبعاً كان الحيوان الطوطم يدافع عن القبيلة ويحميها ، مثل هدهد سليمان و بلقيس ، وحسادت تلصسصهما أو تجسس أحدهما على الآخر .. و ماترات بعض الشعائر الطوطمية مثل الهلال و النسر رمزاً موحداً للعالم الإسلامي قيمسا بعد . انظر : دراسات في التراث الشعبي ، شوقي عبدالحكيم ، مكتبة الأسرة . مايو سنة ٢٠٠٥ .

المعتقد لم يكن سوى " الطوطمية<sup>(\*)</sup> " و كانت موضوعاتها تختلف من جنس إلى آخر ومن شعب إلى آخر ، و تُعبَّر عن نفسها في مظاهر مختلفة . كانت هذه العقيدة التي أطلقوا عليها " طوتم Totem " مبنية في الأساس على عبادة الأجداد ، و الإيمان

بمجموعة من الأشياء التي تبدو نتيجة لذلك ، فمثلاً كانوا يعتقدون في مخلوقات نصفها إنسان و نصفها حيوان ، أو مخلوق نصفه إنسان و نصفه نبات ، أو يعتقدون في مخلوقات خيالية وو همية ، أو يؤمنون بعقيدة فحواها هي ظهور خليط من الإنسسان و الخيول . و هي تلك العقيدة التي يسمونها بالطوطمية = " Totemizm " .

إن ملحمة أوغوز قاغان كانت تصوره على أنه إنسان يحمل الكثير من السمات و الصفات الحيوانية ؛ فحسب هذه الأسطورة ، فإن أغوز قاغان لم يحتج إلى لبن أُمــه ولم يسعر بي احتياج له فيما بعد ، بل طلب حساء لحم غير مسوَّى و شراباً ، و أنــه بدأ في التكلم و التحدث فوراً ، و أنه بدأ في السير ولم يصل عمره إلى أربعين يومـاً بعد ، كانت سيقانه سيقان تور ، و كفليه كفلي ذئب و أما أكتافه فقد كانت تُشبه أكتـاف الدَّب . و جسمه مغطى بشعر كثيف ،

ووفقاً للمصادر الصينية ، فإن الجد الأول لــ [ الــكُوك تورك ] كــان ذئبــاً صاحب خواص خارقة للعادة . كان لهذا الذئب زوجتان ؛ كانتا ابنتي إله السماء و إله الأرض ، يُرزق من ابنته الأولى بأربعة أولاد ذكور ، أحدهما كان بجعة .

و حسب أسطورة أخرى ترى أن أعداء الهون قد قضوا على مجتمع الهون تماماً و لم ينج إلاً طفل في العاشرة من عمره ، مقطوع الذراعيين و الساقين ، فتجره ذئبة إلى مغارة و تتولى إرضاعه و تغذيته . و في النهاية تتحد الذئبة مع الطفل وتعاشره . من ناحية أخرى يعلم الأعداء بوجود الطفل الذي بقي على قيد الحياة فيأتون و يقضون عليه . و خلال هذه الأثناء تهرب الذئبة و تتجو بحياتها ، و تحتمي في واد محاط بالجبال من كل جانب . و هناك تلد أطفالها الذكور العشر الذين يمتلون أجداد المحكوك تورك .

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢١٥)

وفقاً للأساطير ، فإن الذي أرشد أجداد الهون و هم حيارى و هـائمون علـــى وجوههم في ممرات و معابر مايوتيس Maeotis إلى الطريق كان غزالاً مــسحوراً . وهذه الأسطورة مشهورة أيضاً بين الإسكيت . و من هنا تولدت الأهمية الخاصة التـــي يوليها الأتراك للغزال.

هم و الإسكيت . و كان نتيجة ذلك العديد من التماثيل و الرسوم التي لا حصر لها و التي أبدعوها للغزال بشكل طبيعي أو محوَّر . و مازالت الزخارف المستوحاه من أُسطورة " الغزالة العسلية سائدة في مشغولات الأناضول .

مما لا شك فيه أن هذه الآثار الفنَيَّةُ التي ظهرت كانت لها أهميتها القصوى عند الرُحل حيث كانوا يعلقونها على الصواري المرفوعة وسط الخيـام ، و كــذلك علـــى الأطواغ و الرايات الخاصة بهم . و أنهم كانوا يعلقون أيـــضاً رؤوس الخيــول التــي أحبُوها و التي كانوا يعتقدون أنها تحميهم ، إلى جانب ما تحمله من معتقدات طوطمية.

و مما لأشك فيه أيضاً أن هذه الأساطير هي التي أيقظت في خيال المجتمعات التركية القديمة القدرة على صنع هذه التماثيل، و التي تُعتبر بدورها بداية لفن النح<u>ت</u> وإقامة الهياكل و التماثيل الفنية . وأشهر الأساطير التي ابتدعها الخيال الجمعي التركي هي أسطورة [ أرغنه قون Kon [ Ergene Kon ] . و في هذه الأسطورة فإن الذي أرشـد الترك إلى طريق الخروج كان ذئباً .. و قد قام بنفس الدور الذي قـام بـه الغـزال . وهناك أسطورة أخرى تحكى عن أن تكاثر أجداد الـــكوك تورك كان نتيجـة تكــاتر الذئاب ، بينما هناك أسطورة أخرى تجعل ظهور أجداد الــكوك تورك كان نتيجـة لقاء بين الذئاب ينبا هناك أسطورة أخرى تحكى عن أن تكاثر أجداد الــكوك تورك كان نتيجـة لقاء بين هناك القدماء و أنهم يعتقدون في القدرات التي تكمن في الحيوانات . و إن كانـت الأثر اك القدماء و أنهم يعتقدون في القدرات التي تكمن في الحيوانات . و إن كانـت هناك الكثير من الشكوك حول هذا الطرح الفكري . و أنهم قد تجاوزوا هذه المرحلة ، و أن الكوك تورك كانوا يعيشون مرحلة الإله الواحد ، و أصبحت هذه حقيقة لا تقبـل الجدال . و لكن ما يمكن استخلاصه من مثل هذه الأساطير هو أن الهون و من بعدهم

إن هياكل و رسوم الذئب أكثر ما نصادفها في الأزمنة القديمة كانــت بــشكل خاص لدى الهون الذين استخدموه بأشكال و أنماط متعددة على الأحزمة التــي كانــت تتدلى على خصور هم . و قد رسموه فوق توكات الأحزمة و رسموه فوق المعادن بشتى أنواعها ؛ سواء أكانت برونزية أو فضية أو ذهبية .

و كذلك صنعوه كزخارف على معدات الخيل و مقابض السيوف ، و بأشكال مختلفة ، بعضها فرادي ، و البعض في شكل مجموعات . أو كمشاهد لحيوانات تطارد بعضها بعضاً ، أو يهاجم بعضها البعض الآخر . وقد استمر هذا التأثير حتى العصر السلحوقي .

كان من أهم خصادً من ملابس هؤلاء القوم الرحَّل هي تلك الأحزمة التي تتدلى حول خصور هم ، و المزدانة بتوكات منقوشة .

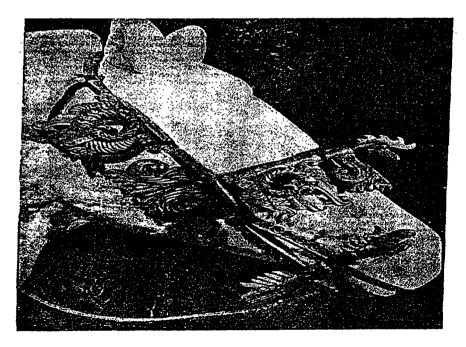
و كما هو معروف ، فإن شكل هذه الأحزمة كان يحمل ماهية ومنزلة رتبة ما بين الأتراك الرحّل في مناطق الاستبس هذه . و ظلت هذه الأحزمة المتدلية من الخصور عادة مرعية بين العديد من أقوام الترك مثل الكوك تورك و الأويغور

المنطنات = Minyetürs – المنياتور أو المنمنمات مصطلح فنى يُستخدم للدلالة أو للتعبير عن الرسوم الدقيقة التـــى تـتم مالأنوان المائية بهدف زخرفة و تزيين المخطوطات ويُعبر عنه في الخطاب النني الإسلامي بعبارة النقش وعلى = م يقوم به بعبارة نقاش و النقش أصبح يعني الرسم بالبويات . و النقاش هو الرسام الذي يقوم برسم الصورة الدقبقة أو النبلوهات الطبيعية ، سواء أكانت للإنسان أو للطبيعة بكل عناصرها ، أو للعمليـات الجراحيــة أو المعارك الحربية . و في السنوات الأخيرة أطلق على هذا المصطلح باللغة العربية " منمامات " للتعبير عن هذا الفر الدقيق انظر أود / الصفصافي أحمد القطوري / أوراق تركية حول الثقافة و الحضارة الكتاب الشائري -القارة و حرب ٢٠٠٢ .

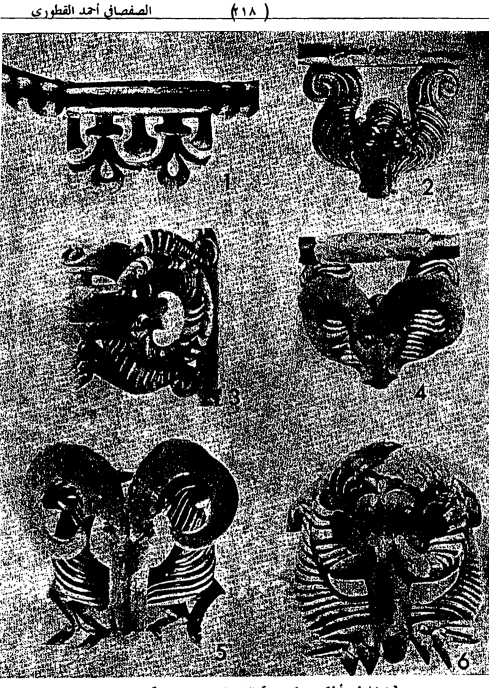
إطْلاَلَهُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدْعَة ( ٢١٧) واستمرت حتى بين الغزنوَيين ، و حتى بين الأتراك الذين وصلوا إلى مركز أوروبـــا وحتى بين السلاچــقة كذلك تحت شروط عديدة .

و كان هؤلاء الأتراك يتفننُون في نقشه وزخرفته وفي وضع لوحات وتوكات تُعلق في الأحزمة من معادن مختلفة ٠ تطور الطراز الحيواتي لدى الهون :

لقد ارتبط الهون بحيواناتهم ارتباطاً كبيراً منذ الفترات الضبابية التي عاشوها في الاستبس ، و قد مكنهم هذا الارتباط من اكتساب معارف و علوم حول معيشة هذه الحيوانات . و قد انعكس اهتمامهم هذا حيال الحيوانات على فنونهم و أدى إلى تطور الأشكال الحيوانية في فنونهم . ورسموا ما أرادوا قوله على أعمالهم بمهارة فائقة ، وأظهروا نجاحاً أمكن أن يعكس واقعية مقنعة للموضوعات التي كانت في حركة دائمة فعلى النسيج ،و اللباد و السيوف و المزارق و السكاكين و أطقم الخيل و أسرجتها ،



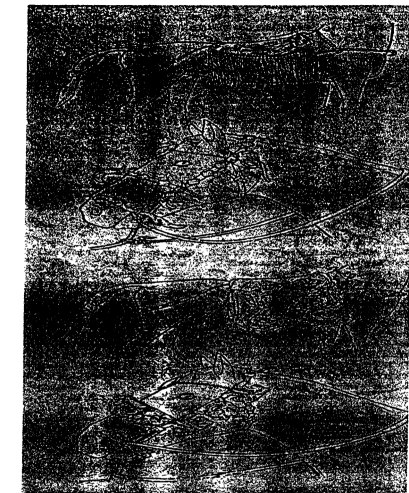
{ طقم لجام وزخارفه من الجلد و الخشب من حفريات بازبريق الأولى }



{ زخارف أطقم عدة عربة الخيول .. مصنوعة من الخشب

أطقم و أسرجة الخيل و الذيول معقودة





وعلى مقابض السيوف و على آذان المشارب و أبدانها ترى بوضوح أن الهياكل الحيوانية قد احتلت أماكنها بين هذه الفنون الأخرى . و زيَّن الفنان كل ما استحدثه من معَّدات و أدوات بالهياكل الحيوانية دون كلل ، و جعلوها من العناصر الزخرفيسة الدائمة على أدوات الحياة اليومية . و اهتم بها بخاصة على السرج و الأغطيسة التي

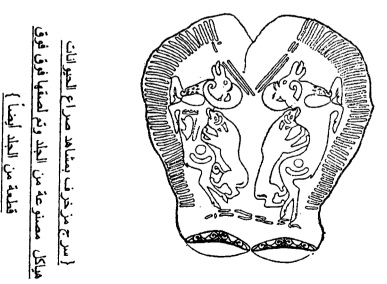
الصفصافي أحمد القطوري

توضع تحت السرج و قد رسموا بمهارة فائقة و إبداع طبيعي و واقعي حركيات الحيو انات المتصارعة •

(11.)

إن الفنَّان الهوني قد أظهر ميلاً كبيراً للمشاهد التي تجسدها هجوم الحيوانـــات المفترسة على الحيوانات الظَّلْفِيَّة ؛ كالغزال و الظبي و الجـــدي و الخــراف و البقــر ونادراً الجمال . و لم يمل تكرّ ار هذه المفاهيم و المشاهد .

و لقد انتقلت مشاهد الصراع بين الحيوانات هذه حتى إلى الزخارف الجِصيَّية و اللوحات الجدارية . و أثَّرت في فنون الحضارات المجاورة . و بخاصة الحيثيين والحضارات القديمة الأخرى في مناطق إيران و حتى الأناضول . بل إننا نرى تماثيل و هياكل حيوانية قد صنيعت من سن الفيل و من العظم . و هناك العديد من هذه الهياكل التي ترجع إلى فنون روما و بيزنطة تزدان بها المتاحف التركية ، و لقد أشار مؤرخو الفن إلى وجود متل هذا التأثير و بخاصة صراع الحيوانات على نماذج من الفن الأرمني .. و مما لا شك فيه أن هذا التشابه يُنير الطريق أمام الباحثين لحسم عملية التأثر و التأثير و المتبادل بين فنون هذه الحضارات وفنون آسيا .



www.j4know.com

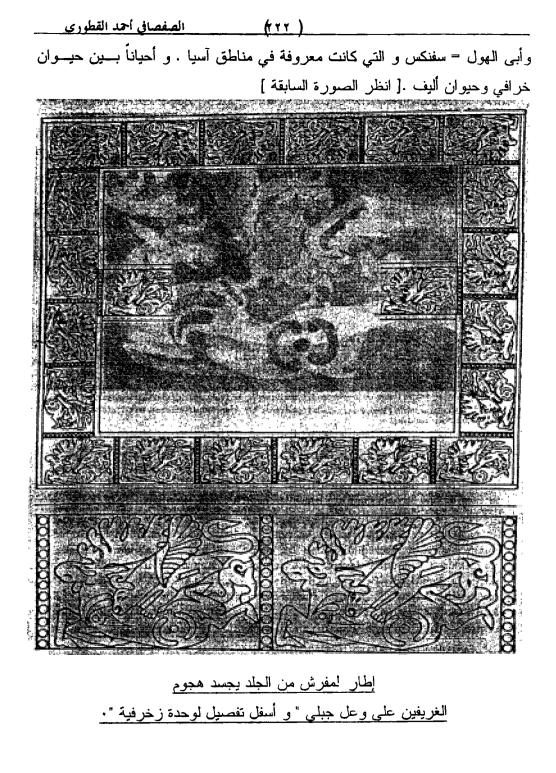
إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٢١)

إن متحف الهرميتاج في لننجراد في روسيا الحالية مزدان بالكثير من هذه المشاهد على العديد من الآثار المستخرجة من حفريات جبال الآلتاي و التي تعود إلى الهون . بل إن الكثير من مشاهد الصراع هذه انتقلت من النسيج و المصنوعات الجلدية إلى الفنون المعدنية التي تعود إلى جنوب سيبريا . و مجموعة القيصر بيترو الأول تحتوي على العديد من هذه الآثار المستخرجة من هذه الحفريات و المعروضة في المتحف المشار إليه .

و عدا النسيج فإن مشاهد الصراع هذه قد انتقلت أيصاً إلى المصنوعات الجلدية، فمن بين المستخرجات التي وصلت إلى أيدي الباحثين مشهد أسد وهو يفترس جدي جبلي مرسومة على قطعة من الجلد .



مشهد يجسد صراع العقاب مع وعل جبلى و إذا كانت هذه المشاهد تدور أحياناً بين الحيوانات المفترسة و الحيوانات الأخرى الطبيعية ، فإن هناك مشاهد صراع تدور بين حيوانات خرافية كالغرفين وأبى



إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٣٣)

و المدقق في هذه الصور و المشاهد يدرك أن الفنان في هذه المرحلة كان يدرك الفرق بين الحركة و المقاييس الطبيعية لهذه الحيوانات و الحركات والمقاييس التحويرية . و أنه قد نجح في <u>تطعيم</u> خامة بخامة أخرى ، فقد وحَّد بين الجلد و المعدن في أطقم الخيل و الأحزمة ، و مزج بين النسيج و الجلد . كما كان يمكنه أن يصنع من الأخشاب و الأحجار و المعادن قطعاً فنية مستوحاه من الحيوانات الطبيعية أو الخرافية الأسطورية التي تعيش في نفس البيئة التي كان يعيش فيها .

السجاد عند الترك القدماء:

إن قطعة نسيج السجاد التي تم استخراجها من حفريات " بازيريــق pazırık " الخامسة في بلاد الآلتاي تُعتبر نموذجاً في غاية الأهمية من حيث التعريف بشكل وتقنية و طراز صناعة السجاد في أواسط آسيا •وصورتها هي التالية :



السجادة بها ١,٢٥٠٠٠ مليون ومائتين وخمسين ألف عقدة ٠

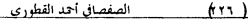
طْلَالَةُ غلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٢٥)

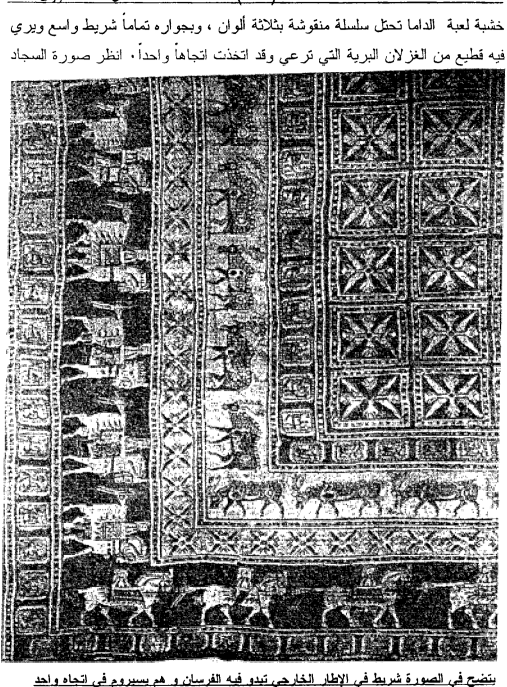
إن قطعة السجاد الهونية التي تم استخراجها من حفريات بازريق الخامسة هـذه عبارة عن ٢٠٠ × ١,٨٩ سم و هي تُعتبر نقطة البداية في صناعة السجاد حيث نـرى الفرسان و الغزلان و قد نُسجت شخوصهم بإتقان و إبداع رائع . و اتضح بعد دراستها من قبل الخبراء ، أنه لكي تكون صورة الفرسان و الغزلان واضحة ومفهومة فلابد من أن يكون في كل سنتيمتر واحد عدد ٣٦ عقدة ، معنى ذلك أن في كل متر مربع ٣٦٠ الف عقدة تركية . و أن عدد العقد في هذه القطـع ١,٢٥٠٠ أي مليـون ومـانتين وخمسين ألف عقدة . و يستفاد من ذلك أيضاً مدى دقة الصانع من ناحية ومدى رُفْعِ الخيوط التي تم استخدامها من ناحية أخرى . و أن سمك الخيط المستخدم لم يتعدً ٢ م

إن هذه السجادة قد نسجت من خيوط صوف الغنم . و بدون الدخول في تفاصيل النسج ، فهذه القطعة من السجاد مربعة تقريباً ، فأبعادها كما سربق الإشرارة بناصيل النسج ، فهذه القطعة من السجاد مربعة تقريباً ، فأبعادها كما سربق الإشرارة بار بع المعهوم الفني مقبولة و تامة و كاملة إلى حد ما . بحيث يمكن مضاهاتها ناحية التقنية و المفهوم الفني مقبولة و تامة و كاملة إلى حد ما . بحيث يمكن مضاهاتها بارتياح مع أبرع الأعمال الفنيَّة من هذا النوع و التي تعود إلى العصور القديمة . و لما كانت صناعتها رقيقة جداً فمن المحتمل أنها لم تُصنع لكي تكون سجادة أرضية بل من المحتمل أن تكون قد صنعت لكي توضع تحت السرج في مراسم معينة أو لكي تعلق على جدار الخيمة .

إن هذه السجادة تذكرَّ جداً بسجاد بخاري و تركمان – تكَّه الذي يُصنع بحرفيَّة عالية في النسيج وبرقة مستثناة و طراز و شكل بديع .

إن أقدم سجادة للبدو الرحَّل هذه تتكون من خمسة أشرطة ، اثنان أعرض مــن الثلاثة الأخر . أرضية وسط السجادة مقسمة إلى مقاسات متساوية كلوحة لعبة الداما . أحيطت زواياها بإطار رفيع . داخل المربعات زخارف نباتية منقوشة على هيئة زهرة رباعية الأوراق على هيئة أنجم ، و في الشريط الرفيع الذي يحيط بالأرضية التي تُشبه





إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرَك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٢٧)

إن أقدم سجادة تركية في العالم والمعروضة في متحف الهرميتاج في ليننجراد ذات أرضية باللون الأحمر ، أما النقوش النباتية التي تشاهد داخل المربعات الموجودة في الوسط فباللون الأصفر • في هذه الزهور تري عروقاً زرقاء داكنة رفيعة وبقع بنيّة غامقة • والشريط العريض الذي يعقب ذلك والمزدان بالظباء التي تتعقب بعضها بعضا في حالة قطيع ؛ فقد رسمت بلون أزرق فاتح يميل إلي الرمادي ، أما أبدان الظباء فقد تم تلوينها باللون الأحمر ، ونقشت فوقها بقع صفراء • القرون والعيون والموتيفات التي تأخذ شكل حدوة حصان وفاصله (،) والذيول والحوافر فكلها باللون الأصفر • علي كل جانب من جوانب السجادة يوجد سنة هياكل للطباء ، في المشريطين اللذين يُحيطان بالطرف الخارجي للسجادة وأرضية المركز قد استقرت هياكل أسود وغرافين

إن الغرفين قد أدار رأسه إلي الخلف ، ويُري لسانه من منقاره المفتـوح • إن جمجمة هذا المخلوق الخيالي قد استقرت تماماً في مربع الذيل والجناح المنتصب •

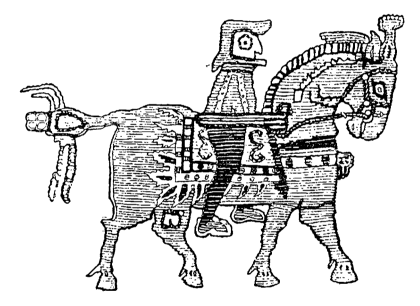
إن الغرافين التي رسمت باللون الأصفر تُشاهد فوق خلفية صفراء أيضاً ، وتم توضيح الرقبة وريش الأجنحة بالأزرق الداكن واللون الأبيض ، أما أعرض أشرطة السجادة ، فهناك مشاة وخيَّالة يتبعون بعضهم بعضاً في اتجاه واحد وهم مسسر عون ، هذا الجمع الذي يأخذ شكل صف واحد يأخذ اتجاهاً مضاداً تماماً لاتجاه الظباء . وبينما نرى اثنين من المشاة و هما يسيران بجوار الفرسان الخيَّالة ، فنسرى بعسضهم و قسد امتطى صهوة جواده و يتبعون بعضهم بعضاً. الخيول جميعها تبدو قوية رصينة فسي سيرها ، و قد تم نسجهم في لون رمادي فاتح و لون يميل إلى الزرقة ، ذيسولهم مشل ذيول الخيول المستخرجة من حفريات "بازيريق " معقودة .

الخيول كلها ذات أعنَّة . و تم زخرفة بعض الأعنة أيضاً بلوحات زخرفية وتم وضع أغطية من اللَّباد فوق َظهور الخيل . و مع رؤية السسرج فقد وضمع سـجاد مزخرف على هيئة يمكن أن يُغطي صدر الجواد و نعل الفارس . وفوق هذه الطنافس

| الصفصاف أحمد القطوري |  |
|----------------------|--|
|----------------------|--|

الصغيرة نُشاهد نباتات على شكل حرف " S " و قرون كباش . و تم تصوير الخيَّالة بشكل مخطط . المترجلون يتقدمون على يسار الجواد ، و أياديهم اليمنى مع اللجام على سجادة الجواد . سر اويلهم ضيقة و ملتصقة بأجسادهم . لباس رؤوسهم في لون برتقالي . الوجوه بيضاء . الأيادي صفراء . الملابس ذات أربطة حمراء و بيضاء يتخللها خطوط زرقاء . على كل جانب من جوانب السجادة يُشاهد شخوص سبعة من الفرسان .. و قد ارتدوا ملابس كملابس التجمعات التركية التي تعيش في المناطق الآلتائية . إن تيمة الخيَّالة الذين يتبعون بعضهم بعضاً كهذه تُصادفها فيما بعد على السيراميك السلچوقي ...

(TA)



الشريط العريض الخارجي للسجادة الهونية – و نرى واحداً الفرسان الذين يسيرون في اتجاه عكسي لظباء جبلية . و مازال هناك خلاف بين مؤرخي الفنون حول منشأ هذه السجادة ، والغرض الثقافي الذي صنعت من أجله .. و هل بدو الاستبس الرحَّل يمكنهم أن ينتجوا مثل هذه

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٢٩)

الأعمال الفنية ، أم أنها ترجع إلى مجتمعات يمكن أن تكون قد تحضرت بعض الشيء ... أم أن طبيعة البلاد في التركستان و آسيا الوسطى هي التي فرضت على ساكنيها أن يكونوا من أوائل الشعوب التي صنعت السجاد السوبري لاستعماله في أغراض شتى توائم طبيعة البلاد التي يسكنونها ، و تتفق و ما يملكون من المواد الخام التي تقوم عليها هذه الصناعة من صوف و صباغة . تمتاز زخارف هذا النوع من السجاد الوبري على أن قوام زخارفها شكل مثمن يعرف باسم [ بيلي با ها آي ] أي قدم الفيل و الأبيض و الأبيض و الأبيض و الأرق ما أو الأسود كليست مساكنيها أن يكونوا من أوائل الشعوب التي صنعت السجاد السوبري لاستعماله في أغراض شتى توائم طبيعة البلاد التي يسكنونها ، و تتفق و ما يملكون من المواد الخام التي تقوم عليها هذه الصناعة من صوف و صباغة . تمتاز زخارف هذا النوع من السجاد الوبري على أن قوام زخارفها شكل مثمن يعرف باسم [ بيلي با ها آي أي قدم الفيل و يغلب عليه اللون الأحمر القاني و الأبيض و الأزرق ، أو الأسود كلون مساعد .



الفرسان .

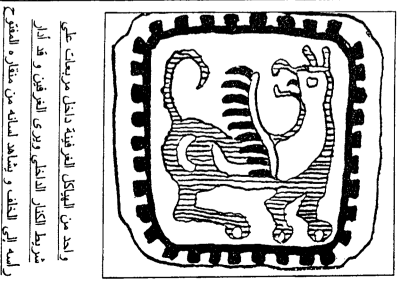
(۲۳۰) الصفصافي أحمد القطوري

كما كانت لبلاد القوقاز شهرة واسعة في صناعة البسسط و الكلميم و السسجاد الوبري المعقود منذ أقدم العهود . شأنها في ذلك شأن إيران و ذلك لوجمود جميمع المقومات التي تحتاج إليها مثل هذه الصناعة .

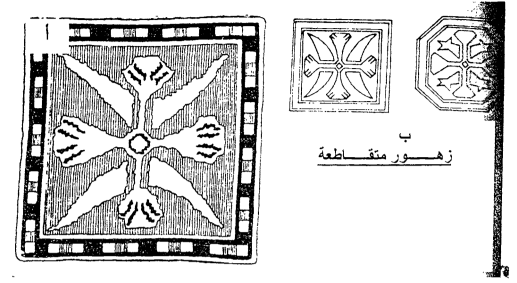
تتفق مناطق صناعة السجاد في القوقاز و آرمنيا و القازاق و شروان بأن تكون مساحة السجاد مقسَّمة إلى معيَّنات يكونها جسم التنين ؛ و ألوانها براقة متعددة .. أطرها ضيقة نسبياً ، و تتكون من وحدة زخرفية نباتية متكررة في معظم الأحيان . مكوَّنة من زهور مركبة و أوراق مركبة بأسلوب هندسي . و لكن سجاد القازاق سميك و ألوانه يسوده اللونان الأحمر و الأزرق .

إن ما يستخرج من الحفريات الأثرية التي تتم في أواسط آسيا تدعم الرأي القائل بأن منشأ السجاد في آسيا عامة ، و من المحتمل أن تكون قبائل وسط آسيا أول مسن صنعته اعتماداً على توفر مادة الصوف الضرورية لهذه الصناعة ، هذا بالإضافة إلى طبيعة البيئة القارسة البرودة شتاء و التي تحتاج إلى مثل هذه المنسسوجات الوبريسة السميكة .

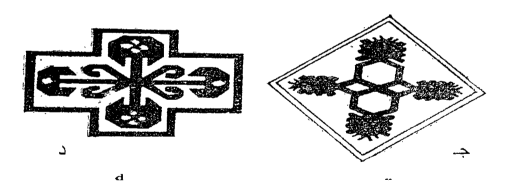
وحدات زخرفية مستخدمة في السجادة الهونية و تبدو أنها جميعاً مستوحاه من البيئة وقد أبدعتها أيدي المرأة و الفتاه الهونية التي كانت و مازالت تقطن أو اسط آسيا



إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرُك وَ حَصَارتَهِم الْقَدِيمَة ( ٢٣١ ) الكنار الخارجي للسجادة و قد ازدان بوحدات زخرفية مستوحاه من الوردة الهونية



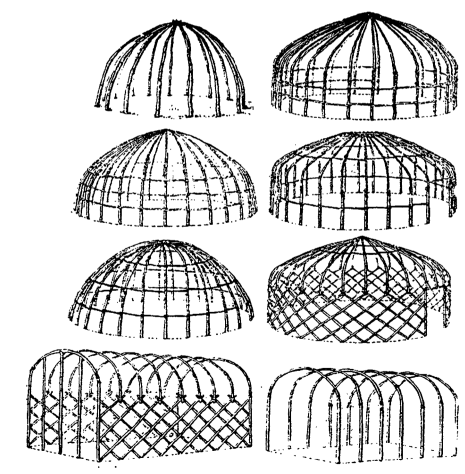
المونية زخرفية عبارة عن الوردة الهونية

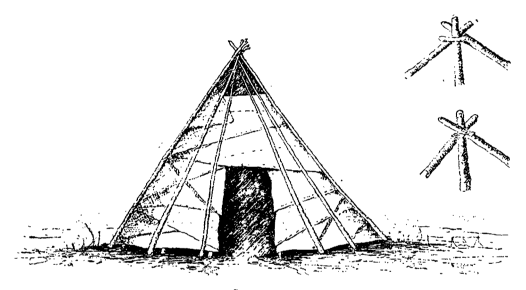


جـ - زهرة مربعة متساوية الزوايا ذات ورق تركماني منقاطع
 د- زهرة متقاطعة مزدانة بأوراق قير غيزية

خيام الرحل ومساكنهم :

مما لا شك فيه أن الذي يجعل البدو و العشائر الرحَّــل دائمــاً فــى وضـــع الاستعداد و أصابعهم على الزناد هي مساكنهم . توضح الاكتشافات الأثرية الأخيرة أن الهون قد استخدموا بضع أنواع من الخيام .. من أبسطها حتى أعقدها ، و بمختلف الأشكال المعروفة في هذا الصدد كان بعضها مغطى باللباد ، و البعض الآخر علمي شكل مخروطي أي قمعي مغطى أيضاً بلحاء الأشجار الصنوبرية . و في الوقت الراهن فإن الخيام المستخدمة في المناطق الآلتائية كما هي واضحة فــي الـصور و فـي قاز اقستان في منطقة ( طووا = Tuva ) كانت هي الرائجة بين رعاة القطعان شكال من الخيام ذات الهيكل الخشبي المستخدمة بين التجمعات التركية في أواسط آسيا و الأناضول





خيمة تسمى جوم أو "قابا "

من أهم المستخرجات من الحفريات الأخيرة ؛ نموذج مهم يعكس تماماً مفهوم الخيمة ، حيث إنه مكونً من ست خشبات سميكة و طويلة مربوطة ببعضها من الأطراف بأشرطة من الجلد الطري ، و تثبَّت هذه الخشبات في التربة بشكل قُمعي، ويغطى فوقها بغطاء من اللباد . و هكذا بشكل مبسط و سهل أمكن الحصول على مأوى يُحتمي به . و من نفس هذه الحفريات تم استخراج أقمشة كتابية مخيطة من طبقتين حيكت بالعرض لكي تُفرد فوق هذا النوع من الخيام .

(۲۳٤) الصفصاف أحمد القطوري

أما أنواع الخيام الأخرى و التي كانت تستخدم كمسكن و مأوى ، فلم تكن شيئًا بختلف عن المساكن " Yurd " التي كانت تُشاهد بين الأقوام التركية الرحَّال طوال منات السنين . كانت معظمها ذات مخطط دائري هيكله من الأخــشاب ، ذات أغطيــة يمكن تكويمها في وسطها عمود مرتفع يخرج من أعلاها ، و يُعلق في أعــلاه رايــة وشارة الجماعة . و كانت هذه الخيام تحمل رسم Keregü = كره گـو <sup>(\*)</sup>. و هـــى المسكن المقدَّس للتركي المرتحل منذ الأزمنة السحيقة . هذه الخيام كانت تُنقل أحيانها غبر مفككة ، بل بهيئتها الكاملة فوق العربات التي تجرها الدواب ،

كما هو واضح في الصوة حيث الأبقار و الثيران تجر العربة المحملة بالخيمة . وأحياناً أخرى كانت تُفكك و تحمل فوق الجمال ، و تنقل إلى حيث ظل " إله الـسماء " كُوك طانري . و يقومون بإعادة تركيبها بشكل سهل و مبسط في المكان الذي يرونه مناسباً . و قد وصفهم المؤرخون اللاتين [ بأنهم لا يحب أحد منهم أن يعمل فــي الأرض .. يهربون من الزراعة دائماً .. و بدلاً من أن يُشيدوا مساكن متينة ، فإنهم يعيشون حياة غير منتظمة و غير معتمدة على مساكن دائمة ..فهم يبدون و كأنهم من اللاجئين الذين يرتحلون بعرباتهم من مكان إلى آخر •



الثيران و الأبقار تجر العربة المحملة بالخيمة

•- كر، أكو = Keregy تُعنى لغوياً المسكن أو المأوى اللازم •

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٣٥ )

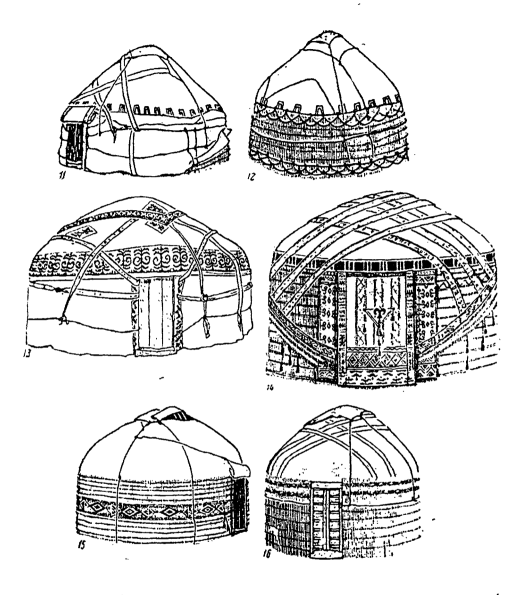
في المناطق الشاسعة التي لا يحدها حد كانت قبائل الهون ، و من بعدهم كل الأقوام التركية يغيَّرون أماكنهم حيث توجد المراعي و العشب .. وكان كل ذلك يتم في جو من الساحرية ؛ فخلف هذه التجمعات الكثيفة تهب رياح الغبار من ناحية ، فتكون خلفهم سحابات من الغبار .. وفرسانهم في المقدمة و قد تدلت شعورهم الطويلة على أكتافهم ، و علقوا على ظهورهم أقواسهم . و تحتهم جيادهم التي تطير كالطبور الجارحة ، جيادهم مطهمة و أطقمها مشغولة بشكل رائع تدل على استمتاع بما يصنعون ، ورسوم الخيول التي وصلتنا يتضح منها ذلك بالإضافة إلى أن الفارس يبدو و كأنه هيكل ملتصق بجواده . خلف هؤلاء الفرسان تزحف سيول البشر و الضأن و القطعان ، و أسراب المهر التي لم يتم استناسها و تسييسها بالكامل بعد . و من خلف كل هولاء العربات التي تجرها الثيران ، و من فوقها تشاهد بعض النسوة و قد جلسن و معهر ا أطفالهن داخل هذه المساكن التي تحملها العربات ، مما يجعلهم جميعاً يُشبهون قطرار و طي ملقة للنظر [ انظر الصور] . مما يجعلهن في هيئة جاذبة جذا . . و فوقات من القواف تحمل و معهر المعود و فوق الخيام تشاهد أعلام مثل وعلي تعدن العربات ، مما يحعلهم جميعاً يُشبهون قطارا و حلي ملقة للنظر [ انظر الصور] . مما يجعلهن في هيئة جاذبة جداً .



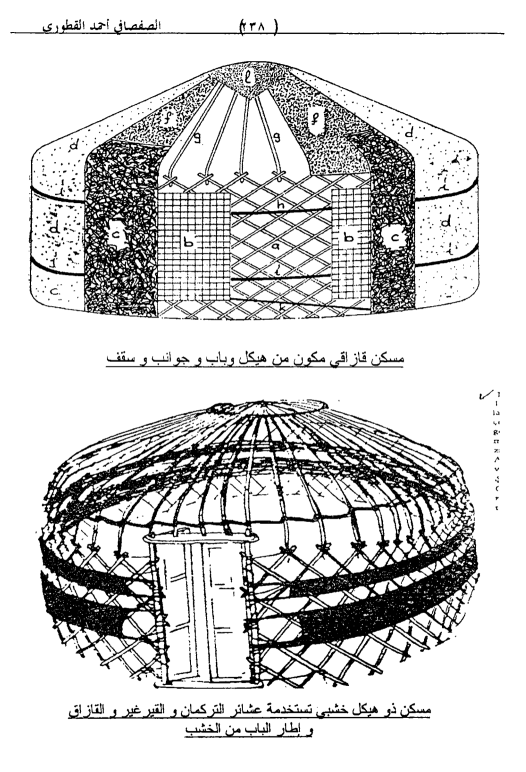
| الصفصافي أحمد القطوري                       | ۲۳۶)                                        |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|
| ِ التي ستُغَذَى فيها قطّعانها ، لا يَسْتغرق | عندما تصل هذه القافلة إلى المراعي           |
| حتى تستقر ، أما في لحظات الخطـــر ،         | إقامة خيامهم ومساكنهم أكثر من نصف ساعة      |
| مرعى بشكل آني •                             | فإنهم يطوونها في أقل من هذا الوقت تاركين ال |
| واسط أسيا من الهون و الكوك تورك             | وفيما يلى أنماط من خيام ومساكن سكان أ       |
| مان و غیر ہم                                | و القازاق و الترک                           |



إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْكَ وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٣٧)



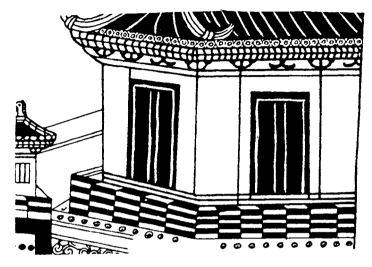
أنواع مختلفة من الخيام المستخدمة في أسيا ؟ ١ ، ٢ مستخدمة بين الأوزبك و التركمان ٣- بين الأوزبك و الكونغرات . ٥- بين الأوزبك و اللوقايين . ٨- ٩ – بين قير غيز الشمال ١٤ - بين القرة قلباقيين . ١٤ - بين القرة قلباقيين



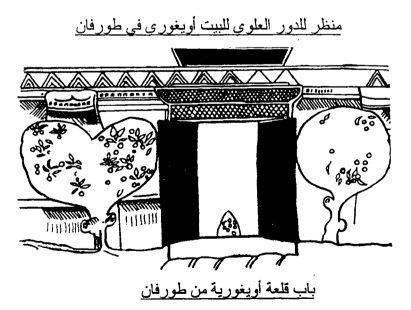


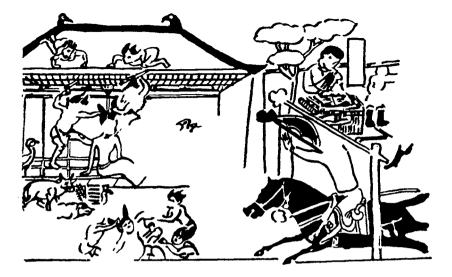
هياكل جديان جبلية ووعول مصنوعة من العظام كان<u>ت</u> تُثبت فوق صوارى الخيام وأعلام العشائر كطلاسم منذ أيام الهون وقف تم العشور عليها في أوردوس وكان<u>ت</u> توضع على زروة الخيمية كطلسم لحماية أهل الخيام

| الصفصافي أحمد القطوري     | (1 ± · )                                   |
|---------------------------|--------------------------------------------|
| يغورية ورسومات مستخرجة من | ب- نماذج من مساكن ومنازل و أبر أج وقلاع أو |
|                           | لوحات جدارية كانت على جدر أن القصور        |



40. Bir Uygur evinin üst katı: Turfan'dan.





مترل أويغوري ، مشهد مستخرج من لا مريدا 👘 🐘



قلعة تركية - اويغورية و أبراجها " من طورفان "

إن وحدة القبيلة في المجتمع الهوني بخاصة و التركي بعامة تعتمد على العائلة أو الأسرة المرتبطة معاً بقرابة الدم . و يطلق عليها بالتركية أيضاً مصطلح " أوجاق = Ocak = أي العائلة المنتسبة إلى نسب واحد . و تتبع العائلة أحياناً بضع خيام حسب الثراء و الغني و النسب المرتبط بها ... و يمكن أن تستقر العائلة وحدها ، أو تتحد مع بعض العائلات الأخرى وتُقيم خيامها في المكان الذي يعيشون فيه و يسمى " آوول = Avul " = حوش وهو أصغر وحدة اجتماعية . ويمكن أن تتجمع بضع آوولات = أحواش وتكونً كتلة اجتماعية جديدة تُسمى أوبا = Obd أو اويمق Avul = فخذ أحواش وتكونً كتلة اجتماعية جديدة تُسمى أوبا = Obd أو اويمق Boy المحان المحاد من القبيلة . و ما زاد عن ذلك ، أي من تجمع مجموعة من الأفخاذ يتكون ما يسمى مجموعة من القبائل تتكون الــ [ بودون = Budun ] ، أو مللت Millel أي الأمة . كان لابد من وجود " باشيوغ " على رأس تجمعات الهون . وقد أوضــحت المـصادر الصينية أنهم كانوا يتشكلون من أربع وعشرين أوروق أي قبيلة .

إن المنتمين إلى الأحواش و البطون ؛ لكي يمكنهم الحصول على المراعي و القطعان يتعرضون للكثير من المخاطر و المهالك ، ولذلك لابد و أن يكونوا على أهبة الاستعداد . و يعيشون داخل تشكيلات عسكرية منضبطة من الممكن أن يتعرض الحوش إلى هجوم مباغت ليس من الأعداء فقط ، بل من الممكن أن يتم هذا الهجوم من قبل فخذ أو بطن من نفس التجمع ، هذا الهجوم المباغت تطلق عليه التجمعات التركية مصطلح بار انتا = Baranta " . و كثيراً ما كانت تتعرض أو اسط آسيا بل بلدان آسيا إلى هذا الهجوم المباغت ، ويتم نهب و سلب القطعان وسبي النسوة و أسر الأطفال ، و لم يكن الطرف المغلوب يملك سوى أن يسير محني الرأس دليلاً علمى قبوله بالهزيمة و يطلق التركمان على نفس هذه العملية اسم آلامان الم

إطْلاَلَةُ عَلَى نَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهِم الْقَدِيمَة (٢٤٣)

وكانت هذه التحركات و التحرشات تخلق عداوة مستمرة بين البطون أو القبائل حيث أن المهزوم يصر على استرداد شرفه و سباياه و أسراه وقطعانه المنهوبة . ولا تنتهي هذه العداوة . وعدا هذا الوقت الذي يقضونه في الكر والفر وصد الهجمات أو الرد عليها ..فقد كان بعض الرجال يقضون أوقاتهم في الانشغال بقطعانهم و البعض الآخر كانوا مشغولين في أعمال الجلود و العظام والأخشاب و المعادن المتوفرة و التي يصنعون منها الأدوات و المعدات التي تلزمهم في معيشتهم اليومية .. و هذا بطبيعة الحال مما

كانت جميع نساء التجمع الهوني وفتياته ينشغلن بعمل أبسط من اللباد ؛ سـواء في الإعداد أو التجهيز أو الجلوس أمام آلاتهم و أنوالهم اليدوية ؛ يبدعون من الأبسطة و الأكلمة و السجاد ما ينبهر بمشاهدته أي مشاهد . من هذه البيئة البدوية قـدَم قـدماء الترك السجاد و الأكلمة هدية إلى موكب الحضارة العالمية [ انظر الصورة ].

هذا النموذج الرائع ، لا ندري من بين أنامل من النسوة و الفتيات الهونيات ، قد خرج . فالحضارة العالمية مدينة لهن و لأزواجهن بهذه التحف و أمثالها . و لا يظن أحد أن هذه السجادة المشهورة باسم سجادة بازيريق قد صنعت – كما سبق القول – لكي تُفرش أو تُفرد على الأرض ، بل ربما كانت كغطاء أو مفرش يوضع فوق الجواد فقد كان تزيين الجواد وبهرجة معداته من العادات القديمة التي حافظ عليها الأتراك طوال التاريخ وفي أي مكان و صلوا إليه .

كان هؤلاء الرحَّل إلى جوار البحث عن المراعي ، يشعرون بضرورة العمل المستمر في الحصول على الجلود و الصوف و الوبر و الفراء وتشغيله . كانوا يقومون بعملية الغزل و النسيج و حياكة كل أثوابهم و ملابسهم ومتطلباتهم المشتوية داخل خيامهم .. أما صباغة الصوف وعمل الأبسطة فقد كانوا يقومون بها خلال أشهر الصيف .

الصفصافي أحمد القطوري

مما لا شك فيه أن العامل الذي كان يجعل البدو الرحَّل يضعون أياديهم دائمـــاً على الزناد هي مساكنهم .. مآويهم .. فتلك المساكن أو الأكواخ أو العشش أو الخيام التي رأيناها في الصبور فهياكل كل هذه المآوى مكونة من الأخشاب ؛ و يطلق عليها مسميات : "كره كو .. كرهكو .. يورد في التركية و [كبيتقا = Kibitka ] فسي التتارية ، وتُغطى بأغطية من اللباد . هذه الخيام كانت البيت المقدس لـدى التـرك . وحتى في لغة الأتراك القدماء فإن كلمة جادر = أو Cadir = EV 4 وقد استخدمت هذه كلمة أو في اللهجات أو اللغات التركبة الأخرى أشكال eb ← EV ← eb üy هذه القوالب كلها تعني البيت 🗲 المسكن – المأوى . وحتى الأيام الراهنة ؛ ففي قاز اقستان = بلاد القازاق و قير غيزستان = بلاد القير غيز يطلقون على الكوخ المغطى باللباد الأسود [قارا أوي Kara- üy] و الكوخ المغطى باللباد الأبـيض [ آق أوي = Ak - üy] . وهم في عاداتهم المعاصرة يطلقون على البيت الجديد [ آق - أوى ] أي البيت الأبيض وهو البيت الذي يُجَهَّر للزواج الحديث . ويطلقون على المساكن المعدة لمراسم الزواج [ أق أوتاي = Ak - Otay] أي المسكن الأبيض المبارك . و عند الأوزبك و التركمن يطلقون على المساكن التي في المصايف وخاصبة المصايف الجبلية و الهضاب اسم قار ا – أو ي =Kara - oy ] أي البيت الأسود ·

إن ما يحرص عليه الرحَّل هو أن تكون مساكنهم خفيفة الحمــل ســهلة الفــك والتركيب بسبب الظروف التي يتعرضون لها من جفاف الطبيعة وهجمــات البطــون الأخرى و الأعداء . كانت الخيام هي التي تُلبي كل هذه المطالب .

كانت الخيام التركية القديمة ذات مخطط دائري وسطها مثل القبــة المنقوبــة . والسطح أيضاً قُبة قمعية .. وماز الت هذه النوعية من الخيام تُستخدم من حين لأخر في أواسط آسيا و الأناضول . [ الصور ترجع إلى الخيام ] . هذه المساكن هي مــن أهــم المكتشفات الحضارية الإنسانية التي توصل الإنسان إليها في حينها .

إطْلالَة عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٤٥)

هذا اليورد = المأوى = البيت المعروف في بلاد أواسط آسيا منذ عصر الهون هو مسكن دائري ، ضيق الحيازة ورغم ذلك يحتوي بداخله على أشياء عديدة تمكن ما بين ١٥ – ٢٠ شخصاً من المعيشة داخله عملية الفك و التركيب لا تسستغرق سوى ١٥ – ٢٠ دقيقة فقط . الهيكل الخشبي خفيف لدرجة أن كل مشتملات الخيمة يمكن أن يحملها جمل واحد ، و إلى جانب هذا ، فإن هناك البعض منها أسطواني المعكل ، السقف شبيه بالقبة خفيف ومتين بحيث يستطيع أن يقاوم أعتى العواصف .



دائرة يتم رسمها بخيط مقياسي يتم تحديد الأجنحة ورصها بجوار بعضها الـبعض ، وبربطها من الأطراف يتكون محيط الخيمة . و حسب حجم واتساع الخيمة يتكون البدن

على شكل أسطواني من خمس إلى ثمان شرائح . و يمكن أن يطلق عليها أيضاً أجنحة . الارتفاع ما بين ١٢٠ – ١٧٠ سم . كانت الشرائح الخشبية تُصنع في تركستان الغربية من شجر التوت . وكان القازاق و القير غيز وحتى الأوزبك كانوا يصنعونها من شجر الصفصاف الأصفر . بينما التركمان و عشيرة بكديك في جبال طوروس يصنعون هذه الشرائح من شجر الصنوبر ، كان إطار باب الخيمة متجه دائماً إلى مشرق الشمس ، وكانت تربط الشرائح أيضاً في إطار الباب .

ثانياً .. المرحلة الثانية هي عبارة عن تأسيس أو تشييد سقف سطح الخيمــة .[ أنظـر الصور السابقة ] .

إن اتساع الخيمة و ارتفاعها يختلف فيما بين ٥-٧ أمتار اتساعاً ، ٢,٥ إلى ٤ أمتار ارتفاعاً .

تُعتبر عملية تغطية القفص المشيد من الأخشاب هي المرحلة الثالثة من تسفييد الخيمة بحيث تُلف أحزمة عريضة مطرزة بنقوش ثرية الألوان بشدة فوق الهيكل الخشبي ،و بهذا الشكل يكون المسكن متمتعاً بمقاومة شديدة لشتى أنواع الرياح ، كما أن هذا الثراء اللوني يضفي على هذا المكان الصغير نوعاً من البهجة و الإضاءة . ويُطلق على الأحزمة القريبة من الأرض "حبل القدم " = Ayak ipi " ثم يتلو ذلك فتحات الشباك ثم يعلوها حزام الوسط " العلاق المهم أن يغطى الهيكل الخشبي بلباد أو قماش سميك و من فوقها تُربط بأحزمة أخرى بشدة وهذه الأعطية البادية تكون قد تم قصيًها على المقاييس المطلوبة تماماً ، ويُغطى الباب أيضاً بقطعـة التراب أو من كومات التاج أو الجليد بحيث يتم منع تيار الهواء و المحافظة على التراب أو من كومات التاج أو الجليد بحيث يتم منع تيار الهواء و المحافظة على الحرارة و بهذا الشكل لا يحتاج المسكن إلا إلى مصدر بسيط جداً للتدفئة .

أما في الصيف ، فيتم رفع اللباد عن الأرض بحوالي ٤٠ سم ويتم فتح فتحة السقف و يتيح هذا الشكل تياراً خفيفاً من الهواء صيفاً . و من الثابت أن اللباد المغطى

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْفَدِيمَة ( ٢٤٧)

به المسكن أو الخيمة فكماً أنه لا يسخن بسرعة تحت أشعة الشمس ، فإنه فـي نفـس الوقت يحافظ على الحرارة التي يكتسبها و في الصيف أيضاً يتم فتح جوانب الخيمـة أو رفعها بالكامل ووضع إطار مكانها من البوص أو الغاب المربوط ببعضه بشكل جيد هذا السياج من البوص ، كما أنه يسمح بمرور تيار الهواء بـسسهولة فإنـه لا يـسمح بدخول الحشرات أو العناكب أو التعابين السامة إلى الداخل .

يسيطر على داخل الكوخ أو الخيمة أو المسكن أياً كان نظام صارم ، فلكل من ساكنيه مكانه ، كما أن للأشباء و المعدات و الأدوات أماكنهــا المحــدودة . و غيــر مسموح لأحد بأن يُغيِّر هذه الأماكن . فالآلات و الأدوات والمعدات الأخرى تعلق على أماكن معينة على ألجدران وبعض الأشياء توضح في الأخراج و الأجولة و الأكيساس حسب نظام معيَّنُ أيضاً .وبهذا الشكل يُحد من التكدس و يتيح لما يزيد عن عـ شرين شخصا أن يسكنوه براحة وحرية . و في وسط الخيمة تماماً يوجد مكان لإشغال النير ان ...و هذا المكان كما أنه يُمثل وسط المسكن فهو يُمثل مكانه المقدس . و حوله تتصمح وتتحدد أماكن الذين يقطنونه ولا يمكن تغيير هذه الأماكن بدون استشارة رئيس العائلة . خلف الموقد توجد زاوية الشرف مخصصة لكبار الرجال و للضيوف . وهي يُطلق على هذا الركن في أعماق آسيا اسم الركن الأساسي = " Tör = Başköşe " . و هذا المكان يكون مغطى بأبسطة غنية النقوش ، أو بسجاد رقيق تم نسجه بشكل بديع . هذا السجاد الذي يُطلق عليه " أوجاق جي " أبعاده ما بين ٢ × ٣ أمتار . هذا النوع من السجاد النفيس يوجد فقط لدى التجمعات الثرية من البدو الرحَّل أو لدى رئيس القبيلة ، و في المكان الذي يستقبل فيه ضيوفه . إن السجاد المكتشف في آسيا معظمــه تــصل أبعاده فيما بين ١,٨٠ × ١,٦٠ سم و ما زاد عن ذلك لا يتــواعم مـــع حيـــاة التنقــل والترحال •

لا يحتوي المسكن الهوني على أثاث بالمعنى الحديث ، عدا عدد قليل من المناضد الصغيرة التي لا يزيد ارتفاع قوائمها عن خمس و ثلاثين سنتيمتراً ، و تأخذ

(٢٤٨) الصفصافي أحمد القطوري

شكل قوائم الأسود أو الفهود ولم يتم اكتشاف شيئاً أخراً حتى الآن . فالكل يجلس متربعاً أو مقرفصاً يجلس القرفصاء حول الموقد فوق قطع من السجاد الصغير ، وفوق أبسطة منسوجة تغطي الأرضية في ألوان بهيجة . و على زاويتي الموقد يُبْسَط فراش النوم ليلاً ، و ما أن يصبح الصباح حتى يُلَمَّ من جديد . ويرفع على شكل دولاب ، ويفرد فوقه بساط = كليم " منقوش نقشاً بديعاً أو ما يمكن أن نسميه الآن مفرش سرير بديع النقوش . وهذا ما يجعل منظره مقبولاً .

أرضية الكوخ أو الخيمة أو المسكن بصفة عامة مغطاة بالسجاد ماعدا الصرة . فإنها تترك عارية للموقد . فوق هذا القسم المتروك بلا فراش يوضع فيه قدر كبير " قازان " إما على حامل من الحديد ثلاثي القوائم ، أو على قوائم من الحجارة رُصَّت فوق بعضها البعض ، ومما لا شك فيه أن أهم أدوات البدوي المرتحل سواء أكان ثرياً أو فقيراً هو القدر المصنوع من الحديد = " القازان " ففي هذا القازان تسموى لحسوم الجمال و الخيل و الأغنام .

عدا هذا القدر الكبير و القوائم الحديدية الـــثلاث فبقيــة أدوات المطــبخ مــن الأخشاب .. فالصحون و الأسطال والطاسات المستخدمة في تناول الطعام و الــشرب كلها من الخشب . وبقية مواد المطبخ المستخدمة في صناعة كل منتجات الألبان كلهـا من الجلد . . وكلها تكون في ركن من أركان الخيمة . كما أن الأسلحة و أطقم الخيـل تُعلق بشكل ظريف فوق الركن الأساسي = زاوية الشرف في الخيمة .

كل ما يظهر أو يتراءى في المسكن فهو من إبداع يدي المرأة ؛ فالسجاد الرائع، و الأكلمة و الأبسطة المفرودة على الأرض وبواطن الخيام . و الوسائد و المفارش المنقوشة كلها مشغولات يدوية نسوية . ومن بين القطع التي كانت تحتل مكاناً بارزاً في الصناعات اليدوية البدوية هي صناعة العينية " الأخراج " و الأجولة .. فهناك عَيْبات = أخراج للجمال وغيرها للخيول .. أما الأجولة ؛ فقد كانت تُنسج وتنقش بشكل ظريف

إطْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٤٩)

وتستخدم في حفظ الحبوبياتَ والأصواف و الملح و طعام الحيوانات . وبعضها كانــت ُ تُستخدم لحفظ الملابس في الصناديق .

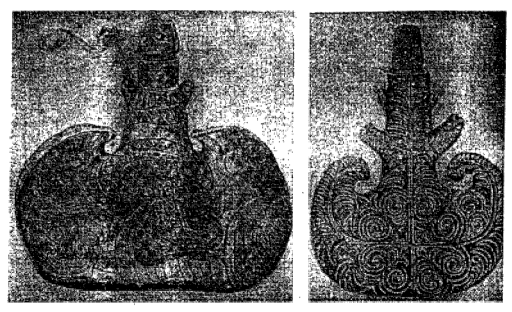
إن المجتمعات التركية المرتحلة قد نجحت في استخدام المواد الخام المتاحة وطوَّعتها للصناعات التي تُلبي مطالبها ؛ فقد صنعت من الأصوف ؛ الملابس والأغطية و السجاد و أغطية الخيام و الأبسطة و الأكلمة و اللباد ، و غير ذلك من مفروشات الخيمة . و استخدموا <u>الأخشاب</u> إلى حد ما .. في صنع الصناديق و أعمدة الخيام .. الخ ، كما نجحوا في استخلاص <u>الألوان</u> من النباتات المتاحة و التي تعرفوا عليها . وصنعوا من <u>الجلود</u> إلى جانب ما سبق توضيحه زمز ميات التي تحتفظ عليها . و أمر حيات التي تعرفوا الرجل في أو المعر التي تعرفوا .. و أعطية التي يُشرب فيها .. و أصبحت المتاحة و التي تحتفظ الخيام .. الخ من ما الجلود إلى جانب ما سبق توضيحه زمز ميات القيميز التي تحتفظ الرحل في أو المراحيات في خيمة بالتيميز دافئاً و المراحيات التي يُشرب فيها .. و أصبحت الصراحيات في خيمة الرحل في أو المط أسيا معدة منا .. و أو المراحيات التي يُشرب فيها .. و أصبحت الصراحيات في خيمة الرحل في أو المط أسيا معدة من المتخاب عنها .



أحد الرعاه يصب القيميز من مشربيته

القيميز :

الألبان هي العذاء الرئيسي منذ القدم للشعوب الرحَّل في شـتى بقـاع الكررة الأرضية ، وقد كانت بين الأقوام التركية كذلك . وقد حصلوا عليها من قطعانهم . وقد صنعوا شرابهم المشهور بالقيميز = " Kımız " من ألبان خيولهم أيضاً . و يبدأ بـدو أواسط آسيا وسكانها في صناعة القيميز منذ بدايات شهر إبريل ، وكان من المعتاد هو حلب الفرس صباحاً و مساء في أسطال من الخشب أو الجلد . و عقب الحلب يُحمل اللبن إلى المسكن .. ويفرغ في القرب المصنوعة من جلود الأغنام .. ثم يتم هز هـذه ويأخذ قوام الخمر الذي يمنح الدفء إلى جانب القوة و القدرة . وقد كان على كل هوني ، أن يعلق في سمر جواده قربة القيميز أينما اتجه .



أشكال من مطارة المياه ( القميز ) مصنوعة من الجلد ومزخرفة



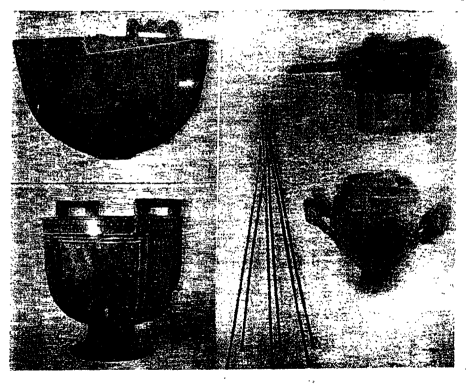
# مطارة المياه ( أو القميز ) المصنوعة من الجلد مستخرجة من حفريات <u>إزيريق</u> الثانية في الألتاي . طولها ١٢ سم مزخرفة بمشاهد صراع الحيوانات . معروضة في متحف الهرميتاج في للألتاي . طولها ١٢ سم مزخر في الناجر الديروسيا .

| لي أحمد القطوري | الصفصا | 404 | ) |
|-----------------|--------|-----|---|
|                 |        |     |   |

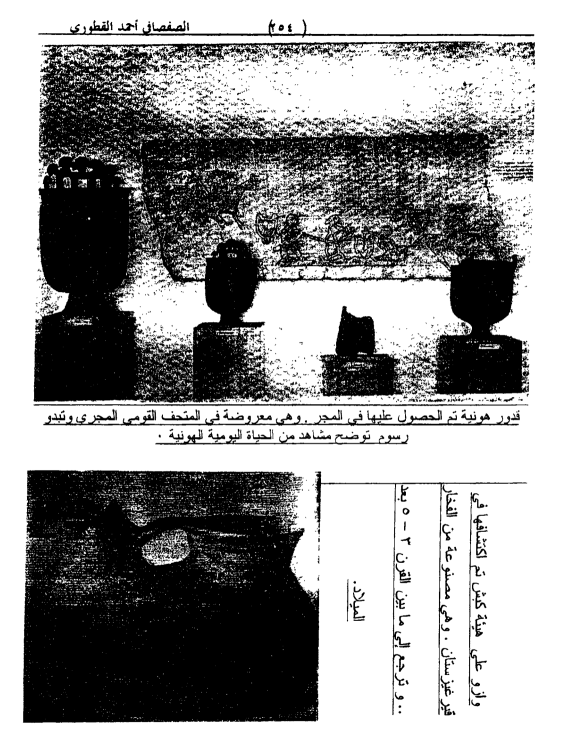
منذ أقدم العصور . و تحدث عنه الرحَّسالة البيزنطي المسمى زمارخوس Zmarkhos الذي بعث به الإمبر اطور البيزنطي جوستينان الثاني عام ٥٦ ق .م سفيراً إلى استمى خان القاغان التركي فيكتب هذا الرحَّالة في مذكراته .. " أنه قد تم تقديم كمية كبيرة من الشراب المسكر من غير العنب و يطلقون عليه اسم قوموس " تقديم تحمية كبيرة من الشراب المسكر من غير العنب و يطلقون عليه اسم قوموس " قوموس " Komus " كان يُقدم في سراي آتيلا إمبر اطور الهون في أوروبا . عْلَالَةُ عَلَى ثَقَافَة الترك وَ حَصَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٥٣)

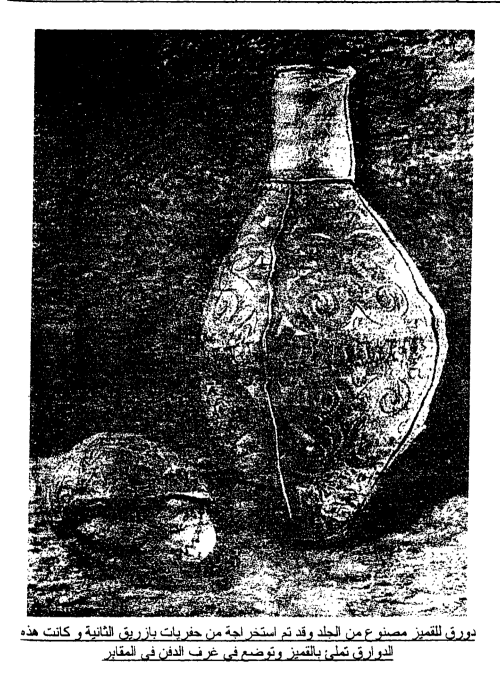
### لقدور و الأقداح :

إن قدور القرابين و الأصحيات المستخرجة من المقابر كانت تحمل مفاهيم دينية فكما أنها كانت تُستخدم في المراسم الدينية فقد كانت تُستخدم كمباخر ولحرق البخور يضاً . كما كان القدر و القدح يحمل رمزاً للقوة و السطوة لدى الخاقان . فهما رمرزاً لمعظمة و القوة . و لهذا السبب فإن الحفريات الأثرية التي تمت حتى في أوروبا ترم استخراج عدد كبير من القدور و الأقداح من المقابر التي كانت على طوال الطرق التي كانت الأقوام التركية المرتحلة نقطعها .



قدور و أوانى مختلفة من المعادن لحرق الأعشاب الطبية و البدور : البخور العمل الطقوس الدينية – وفازات لطبخ القرابين و الأضاحي ·





#### انخاقان و الجيش :

إن الشعب كان يجعل من الخاقان ابنا للإله ، وهـو ظـل الله علـى الأرض . وحتى الخواقين = الخاقانات كانوا يستخدمون مثل هذه التعبيرات للتعبير عن عظمـتهم و امتداد سطوتهم . كما كان النظام الذي يتبعه الجيش الهوني يحمل أيضاً ماهية دينيـة. فطالما أن الخاقان هو ابن الإله أي ابن السماء ، و طالما أنه على اتـصال بـه فـإن الحرب أيضاً تكون بإر ادته .. فقد كانوا يرمزون إلى الجهات الأربع الجغرافية بـألوان معينة للجياد التي تصطف فيها .. ففي الغرب الذي يحمل مفهوماً دينياً تصطف الجياد الشهباء ، و في الشرق تُصف الجياد الغبراء ، و في الجنوب الكستنائية اللون هي التي تأخذ مكانها . و لكن الشمال تُصف فيه الجياد العبراء ، و في الجنوب الكستنائية اللون هي التي الأول من الشهر ، و في الصف الثاني يتم الانسحاب و التراجع بسرعة .

هكذا ، يتضبح أن الدين و الفن يؤثر كل منهما في الآخر . العقيدة تنعكس علمى الفنون . و الفنون تجسد العقيدة . **خيمة الخاقاني :** 

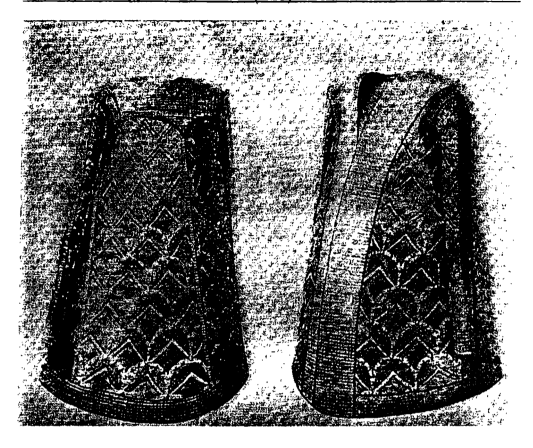
وبقدر ما كانت خيمة الخاقان كبيرة وفسيحة و أنيقة ، فقد كانت مفروشاتها تتمتع بذوق رفيع حسب قول الرحَّالة الصيني صونج يون الذي مر ببلاد الآق هون = الهون الأبيض ، و أصيب بالدهشة والحيرة عندما رأى خيمة الخاقان ، فيصفها لنا حيث يقول الخيمة مربعة الشكل ، كل ضلع منها أربعون قدماً ، ولما كان ارتفاعها محتشم فقد أمكن رؤية الداخل المنمق الفراش ، تتدلى من على الجدر ان ساجيد رقيقة. وقد جلس الخاقان متربعا على عرشه المنمق والمذهب و العرش على هيئة طائر خرافي ، وعلى كتفي الخاقان قفطان نفيس من الحرير المطرز بخيوط الصيرمه أي الذهب . وقد أكد ذلك ما تم استخراجه من الحفريات التي تمت في بازبريق .

كما يذكر زمارخوس عند حديثه عن خيمة الخاقان إنها كانت رفيعة المستوى ، وإن جميع أقسام السرادق – الخيمة كانت من الحرير المطررز ، وكأنهما كالسراي الفسيح المنمق ٠٠ كل أركانها مزدانة بالفراء والحرير المزركش والمطرز ،

لمَلاَلَهُ عَلَى نُفَافة التُرْك وَ خَصَارتَهم الْقَدِعَة ( ٢٥٧) عمدتها مغلفة بألواح من الذهب المزخرف •أما تحت العرش وسرير الخاقان فمغطى الكامل بالذهب •

كما أن الراهب البوذى الصينى هسيان تسانخ Hsüan Tsang الـــدي وجه إلى الهند للطواف بها فيما بين (٦٢٩\_ - ٦٤٥) ؛ يتحدث هو الآخر بافتخار إعجاب زائد عن خيمة = سرادق الخاقان طونغلى Tongulu بــالقرب مــن حيرة ايسيج ، و أنها كانت مشغولة بخيوط الذهب .





قفطان مستخرج من حفريات الهون ، و هو يعود إلى الخاقانات و نجباء القوم ، و يبدو من الأمام و الخلف وزخارفه الدقيقة

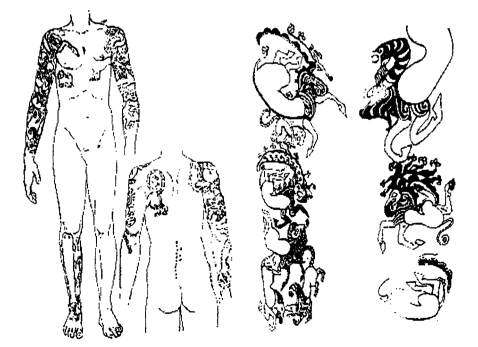


اطْلاَلَةُ عَلى ثقافة التُّرْك و حضارتَهم الْقديمَة ( ٢٥٩ )

الوشم :

كما اتضبح من الأجساد البشرية التي تم استخرجها من حفريات الهون أنهم كانوا يعرفون الوشم ويستخدمونه وانهم قد وشموا أجسادهم برسوم حيوانمات خرافية وبشكل حركي واضبح كما هو الحال في. وكان الوشم يتم بإبرة بقيقة ورفيعة على الجلد وتملأ هذه الفجوات وتطعم بمادة سوداء . و من المحتمل أن تكون هذه المادة المسوداء هي من الهباب ..

خلال العصر الهوني ؛ كان الفتية و الشجعان و الأبطال يحرصون على الرسم على أذرعهم و أكتافهم وصدورهم .. و استمر هذا التقليد في زمن القازاق والقيرغيز .. و ظل تقليداً مرجحاً عند القراخانيين .



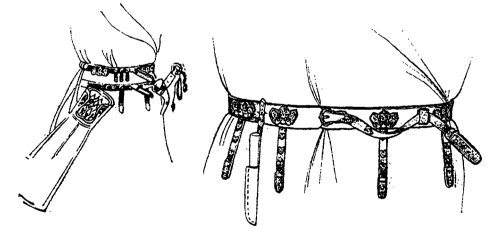
وشم على الاكتاف و الأذرع و على ظهر الفتيان من الهون و المكوك تورك

(11.)

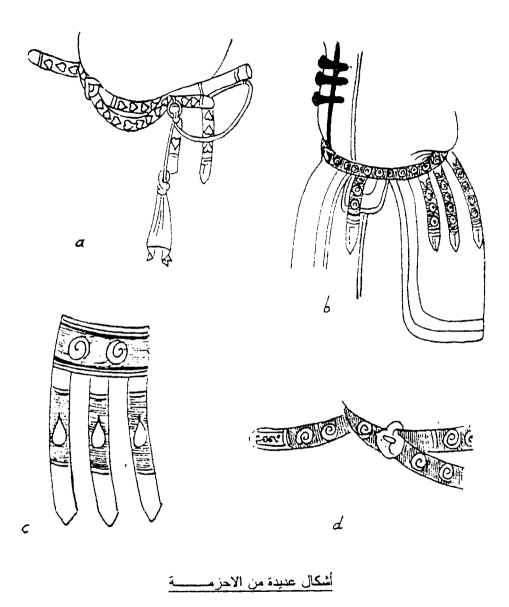
صور الأحزمة :



توك من المعدن .. وتبدو عليها زخارف مستوحه من البيئة و ألتقها الفنان التركي القديم نمط المعيشة و ثقافتها لدى الترك القدماء :



أحزمة من الجلد تتدلى منها محافظ من الجك أيضاً ليضع فيها الفارس أو الراعي معداته وتظهر على الجلد الزخارف و النقوش المعتادة لدى الترك منذ القدم •



السبهام : كان فرسان الترك مهرة في استخدام السهام و التي كانت تُطلق صغيراً عند إلقائها . و كان يمكنه أن يطلق سهمه و هو متجه إلى الخلف و في الصور التالية نرى : ١- في الشكل المقابل فارساً قير غيزياً يُطلق سهمه و هو متجه إلى الخلف . ونشاهد دقة التفاصيل الزخرفية .



٢ في الشكل التالي رؤوس سهام تُطلق صغيرا عند إطلاقها وقد استخدمها الترك منذ
 زمن الهون •



طُلاَلَةُ عَلى ثَقافة التَّرْك و حُضّارتَهم الْقديمَة ( ٢٦٣ )

مط المعيشة لدى الترك القدماء :

إن هذه المنطقة الشاسعة التي أُطلق عليها أو اسط آسيا تشمل بين جنباتها سلاسل جبلية مختلفة الارتفاعات ، و صحاري متر امية الأطراف ، و مناطق مغطاة بالجليد و الثلوج ، و مراعي و مستنقعات ، و بحيرات و أنهار . محصورة فيما بسين خطوط العرض ٣٥-٥٥ ، و لما كانت معظمها مسكونة بالأقوام التركية ، فيُطلق عليها أيضاً " التركستان " أي بلاد الترك . و أطلق الفرس القدماء عليها منطقة " طوران " و هي من الناحية السياسية الحديثة و المعاصرة كانت مقسمة إلى تركستان الغربية – و قد كانت خاضعة للنفوذ السوفيتي السابق – أما تركستان الشرقية فهي منطقة أراضي شاسعة قد احتلتها الصين .

إن الحدود الجغرافية لأواسط آسيا مخيفة ، فالبراري المتناهية و سلاسل الجبال التي تتاطح السحاب ، و الطبيعة الوعرة و المخيفة هي المسيطرة . إن حياة الإنسسان والحيوان في هذه المناطق يمكن تشبيهها بحبات الرمال التي تذروها الرياح العاتية.. ولما كانت بعيدة عن البحار فإقليمها في منتهى الجفاف . إن السمة الغالبة على أراضي أواسط آسيا هي قسوة المناخ ، و صعوبة الظروف الجغرافية . إن هذه المنطقة مما لا شك فيه قد شهدت العديد من أقدم حضارات العالم القديم و قد نجحت هذه المنطقة في كثير من الأحيان أن توازن بين حياة التنقل و الترحال المتنقلة ، فإن الأثريين بعلنون في كل يوم - بدور هم - عن اكتشاف أطلال مدن جديدة بثقافاتها المتنوعة . و تحت وطأة القسوة اللامتناهية للطبيعة ، أو قسوة الحروب التي كانت تــسوى هــذه المــدن بالأرض ضباعت هذه الثقافات و اندثرت . في ظلال هذه الظروف القاسية لا بمكين القول بتطور حضارة مستقرة و متصلة . بُضاف إلى ذلك فقر الحباة في هذه المجتمعات المغلقة . فبينما قسم من السكان قابع خلف الجدر إن السميكة للمدينة فكان القسم الأكبر منهم يعيشون حياة غير مستقرة و في شكل موزع بين البراري اللانهائية ، يرتحلون حينا و يستقرون حينا. مهتمين بتربية ورعاية قطعانهم من الخيول و العجول

(٢٦٤) الصفصافي أحمد القطوري

و الخراف . لم تكن حياتهم و نمط معيشتهم تختلف كثيراً عن نمط معيشة أجدادهم من حيث قسوة ظروف الحياة .. القلاقل المستمرة الظهور الغارات والهجمــات الحربيــة تبدو إلى الملأ من حين لآخر .

و فجأة تغيرت مجريات الأنهار و تدفقاتها ، و طالت سنوات الجفاف التي لـم تسقط فيها أمطار قط . هذه العوامل و الظروف جعلت حياة الإنسان و القطعان غير ممكنة ، و بينما حرارة الصيف تقدد كل شيء ، فقد كانت الحرارة في الشتاء تتخفض إلى ما دون الصفر بكثير . و لم تكن هناك بيئة صالحة للمعيشة سوى علمي ضماف الأنهار و في الواحات و كانت هذه موائمة لثقافة المدن التي ظهرت فيهما . إن همذا الوضيع الجغرافي الذي جرَّد هذه المنطقة من البحار الدنيوية ، و هذا الجفاف الفظية ، والمناخ القارى قد ولَّد في أواسط أسيا ظروفاً اقتصادية قاسية ، و صعوبة في المعيَّة. لا تطاق و هذا بدوره قد انعكس على تاريخ المنطقة . إننا ندرك أن طبقة محمدودة عدديا هي التي استطاعت أن تعيش في الوادي و ضفاف الأنهار .. و كان لهؤلاء أيضاً إمكانائهم الزراعية المحدودة . و تجرى التجارة في المدن على نطاق ضيق في بعض المدن . لم يكن هناك بين المجتمعات أو التجمعات التركية مفهوم عام تجـاه الحيـاة . فالقسم الأعظم من الأهالي يقضون حياتهم في السير ورعاية القطعـان . اقتـصادياتهم معتمدة على بقع العشب التي تظهر أحيانا و تختفي أحيانا أخرى ، فيضطر القوم إلى ي الترحال لإنقاذ قطعانهم من الجمال و الخيول و الأغناء من النفوق بــسبب الجــوع و العطش ، فيتجهون نحو المراعي التي تظهر في أحضان الجبال التي يزيد ارتفاعها أحياناً عن ثلاثة آلاف متر و تبعد عن الأهل و العائلية و المسوطن السيات من الكيلومترات، و هذا - مما لا شك فيه - كان يخلق نوعا من الترحال و البعيد عين الموطن لعدة شهور ، و يولد في نفس الوقت الترحل المستمر ، كانوا يبحثون لأنفسهم عن وديان أخف وطأة من برد وصقيع الشتاء . وقد استمر هذا المنوال لمئات الــسنين في أعماق آسيا ، و قد وفرت لمهم القطعان و تربيتها و تنميتها وضعاً اقتصادياً نــشطاً

طْلاَلَةُ عَلَى ثَقَافَة التُّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٦٥ )

ي بعض الفترات . إن كل المجتمعات المرتحلة تعتمد على أنفسها في تأمين مأكلها مشربها و مسكنها و وسائل تنقلاتها .و في نفس الوقت كانوا يتبادلون بالمقايضة من جيرانهم الأشياء الأخرى التي تلزمهم كالحبوب و البهارات و الأرز و الشاي.. إلخ وقد أمنت هذه المقايضة لكل عائلة شيئاً من الحرية و الاستقلالية الاقتصادية بعد وصولهم إلى شيء من الاكتفاء . شخصية الرعاة الرحل :

إن الشخصية الرعوية تمتلك بعض السمات و الصفات التي تجعلها مختلفة إلى حد ما عن الشخصيه الفلاحية المستقرة . يتأتى على رأس قائمة هذه السمات : تربيسة الحيوانات و استئناسها ، و هذا مما لا شك فيه أصعب من الزرع و الحصاد ، ويتطلب جهداً و نشاطاً و حيوية و يقظة و تجربة . إن الأمر لا ينتهي عند الاسستئناس ، بسل يتطلب قدرة من التحمل و القوة التي تساعد دائماً على البحث عسن المراعسي لهده الحيوانات و السعي وراء المناطق الخضراء و الماء ، و في مقابل ذلك يتم الحصول على الألبان و اللحوم و الدهون الحيوانية و الجلود و الأصواف والوير . هذه الحياة المعقدة الصعبة ، و نمط الحياة القاسي تزيد من المهارة العسكرية و الفروسسية إلى جانب مهارة الرعي ، و تكسب الرعاة قوة التطور الأخلاقسي و العربية و الرؤيسة المستقبلية و القدرة على تحمل المسئولية و الدهاء و المكر و خديعة العدو .

كما أن اليقظة وتوقع الهجوم من العدو سواء أكان حيواناً مفترساً أو جاراً مغيراً من السمات البارزة في الشخصية الرعوية . إنه كان يتوقع الغدر من الجروارح و السباع و الفهود و النئاب جنباً إلى جنب مع هجوم الباحثين الآخرين عن التحصرة و منابع المياه .. وربما يكون هذا الهجوم من أقرب الجيران أو الفخوذ و البطون في نفس القبيلة .

<u>نقافة الخيل و فنونها :</u>

لن هذه البراري الممتدة في أعماق آسيا قد حافظــت علـــى ثقافــة للخيــل أي الفروسية و تقاليدها طوال مئات السنين .و لكي يتم الوقوف الكامل على السمات للعامة

لثقافة الخيل هذه أو الفروسية التركية ، فلابد من توفر المقدرة علمي الاطلاع علمي المصادر الصينية المتوفرة عن كل الأقوام التركية مثل السكوك تسورك و الآوار والصاقا ، و ما كتبه الرِّحالة الذين سبقت الإشارة إليهم . و ما يمكن أن يُسهلُ عليه الباحث في العلوم الاجتماعية عملية الوقوف على السمات العامة لثقافة الخيل هذه ، ما يمكن أن يجده في خيامها ونوعية تلك الخيام ومكوَّناتها و مفروشاتها ، ولمو عرفنما مأكلهم و مشربهم و كيفية الرعى عندهم .. لو عرفنا كل ذلك أو شيئًا منه ، فمما لا شك فيه أنه سيلقى الضوء على فروسية الفترات الزمنية السابقة .

من الثابت علميا أن الفروسية كانت منتشرة و معروفة في أعماق آســـبا منـــذ الألف الأول قبل ميلاد السيد المسيح عليه السلام .. و لهـذا، فــإن هـذه التجمعـات الفروسية أى المعتمدة على تربية الخيل و استئناسها و ساستها و تنميتها لا بد أن تكون مستعدة للهجرة الآنية و الموسمية و مستعدة أيضاً للهجمات المباغتة ، و لا بد أن تكون لديهم القوة و القدرة على اختراق حدود الجيـران لجمـع الخـراج و الجزيـة المفروضية .. لابد أن يمتلكوا القدرة الفائقة على سرعة تغيير المكيان ، وأن يمتلكوا وسائل هذا التغيير . كما أن الخيول هي التي تمكنهم من الصيد في الوديان الخسضراء والغابات الكثيفة ... فلو لم يكن الحصان ، لما أمكنهم مصارعة الحيوانات المفترسـة التي تعترضهم و المصاعب العديدة التي تقابلهم ، و لما أمكنهم امتلاك القدرة الصاعقة على اختراق صفوف الأعداء عند الحرب ... و لولا الحصان .. لما تمكن الهون والــكُوك تورك و الأوار و الغزنويون و السلاجــقة مــن تكــوين إمبراطوريــاتهم الشاسعة .

إن الجواد منذ القدم قد خاض الحروب مع الإنسان جنبا إلى جنب ، و ارتـبط قدره بقدر صاحبه . و من هذا المنطلق يسجل لنا التاريخ أن أقواماً تركية كانت تتسمى بأسماء خيولها ، و أنهم كانوا يطلقون أسماء بشرية على خيولهم لفرط هذه المحبة التي كانت تربطهم بخيولهم . بل هناك قبائل من الأقوام التركية نسبت إلسي خيولها متسل

طْلاَلَةُ عَلَى لَقَافَة التَّرْك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة ( ٢٦٧)

(القره طاي ) = المهر الأسود و ( الصارى طاي ) = المهر الأصفر و الــ " بوز طاي " = المهر الأغبر ، و هذه كلها من أهم بطون القار اقالباق Karakalak . وهناك فرع آخر من هذه الأقوام تسمت بــ " قونغرات Kongrat " و قونغرات = تعنــي الجـواد البني .

إن مجتمع الهون كان مجتمعاً فروسياً . وربما يكونون هم أول من ركب الخيل بين الجنس التركي .. و الهوني إذا عرف كيفية ركوب الخيل فلا يعرف كيف ينزل عنها . إن المصادر الصينية تحكي عن الهون أنهم و هم صغار يتعلمون كيف يصوبون السهام إلى الفئران و الجرذان و هم فوق ظهور خرافهم ، ثم يوجهون سسهامهم إلى الجوارح الطائرة .. و بعد أن يشبوا عن الطوق قليلاً يصوبون تلك السهام إلى الأرانب و الثعالب .. أما في سن الشباب .. فإن الهوني يمضي حياته في مرحلة الرعب و الاستعداد الواعي للصراع و النصال في البراري . و هم في عنفوان الشباب ، يكون وقوسه و مزراقه .

إن المؤرخين الغربيين يتحدثون عن العلاقة بين الهوني بخاصة و التركي بعامة و حصانه بإعجاب وحيرة منقطعة النظير . فواحد من هؤلاء المؤرخين يكتب قائلاً : " .. عندما يكون الهون فوق صهوة جيادهم فيصعب الفصل بين الجسدين .. " .. بينما يقول آخر .. " .. إن الطفل الهوني و هو ماز ال يتعلم المشي و الوقوف على قدميه لابد من أن يكون إلى جانبه جواد ملجم في وضع الاستعداد دائماً .. ،... ومؤرخ ثالث يقول : " إن الهون يديرون تجارتهم و حياتهم اليومية و يأكلون ويـشربون ، بـل و حتـى ينامون فوق ظهور جيادهم ، و يقصون حتى حوائجهم وهو فوق صـهوة جيادهم .. و السفراء البيزنطيون يكتبون أنهم وهم في مباحثاتهم مع الهون لم يشأ الهون أن ينزلوا عن ظهور جيادهم و تمت المباحثات و هم فوق ظهور الجياد . إن الهـون و الأقـوام التركية القديمة لم يختلفوا عن الأقوام التركية المعاصرة مثـل القير غيـز و القـازاق

والتركمان و الآلتاي و القالموق فهؤلاء مازالوا حتى اليوم يقومون بأعمالهم من فسوق ظهور خيولهم . و مازال هؤلاء شأنهم شأن الأقوام القديمة يشربون القيميز وهم فسوق جيادهم كأجدادهم ، بل إن الرحالة المعاصرون يكتبون أنهم رأوهم يأكلون و يشربون و ينامون فوق ظهور جيادهم ..

إن سبب هذا ألاستطراد هو أن الفن مرآة تعكس الحياة المادية و المعنوية للجميع . وهذا ما دفعنا بالطبع إلى هذا السرد حتى نستطيع أن نفهم الخلفية التي تكمن وراء هذه الفنون . وربما يُمَكَّننا ذلك من الفهم الواعي لحركية وديناميكية فنون الهون و غيرهم من الشعوب التركية .

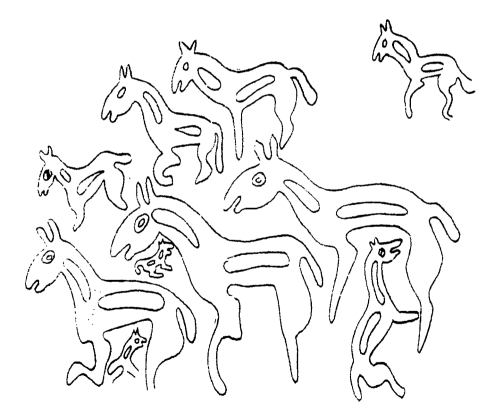
إن الحفريات الأثرية التي تمت في هذه المناطق قد أمدت الباحثين بالعديد من فنون ومعدات الحيوانات المستأنسة ، و جاعت في مقدمتها الخيول . فالخيول المدفونة مع أصحابها خرج معها العديد من أدواتها .. كالألجمة و الأسرجة و الأغطية التسي كانت توضع فوق ظهر الخيل تحت السرج و غير ذلك من المواد المتعلقة بالخيول والتي سوف نتعرف عليها من خلال صورها و التي ستلحق بنهاية هذا الموضوع .

كما كانت هناك أسباب أخرى غير الركوب وراء تربية الخيول و تنميتها ألا وهي لحومها التي يأكلونها ، و ألبانها التي يصنعون منها شراب القيميز ، و جلودها التي يصنعون منها ملابس لهم . فمن جلود الخيل كانوا ياصنعون الأوشاحة التا يضعونها على أكتافهم و الأحزمة التي يتمنطقون بها ... هذا إلى جانب أن جلودها كانت هي الأنسب في الاستخدام في أطقم عدة عربة الخيول . إن الأتارك القادماء الانين يقومون بكل صراعاتهم اليومية و هم فوق ظهور خيولهم و تحابت ظالل "كانوك طائري " = إله السماء قد ارتبطوا بخيولهم و معداتها لدرجة أنهم كانوا يوصون بدفنها مع جيادهم معهم في مقابرهم . و المعدات التي نراها فالي الصور هاي جميعها مستخرجة من المقابر التي كانت مدفونة فيها مع أصحابها .ومن بين هذه الأطقم ما هو

إطْلاَلَةُ عَلَى نُقَافَة التُوك وَ حَضَارتَهم الْقَدِيمَة (٢٦٩)

مصنوع من الأخشاب أو من العظم كما وجدت أسرجة متنوعة و أشياء أخرى مختلفة متعلقة بالخيل. و زخارف أطقم عُدَّة عربات الخيول :

من بين المستخرجات التي اكتشفت في الحفريات أطقم عدة عربات مزخرفة بنقوش خشبية بارزة ، و هياكل ( أويمه ) = محفورة من الشجر . و دلايات ديكوريمة .. و كانت هذه كلها قد تم صنعها بتقنية " القطع المائل " و هي التقنية المستخدمة فـي زخرفة السطوح المستوية سواء أكانت في الخشب أو المعدن . و هذه التقنيسة التسي استخدمها الهون أولاً و من بعدهم شعوب آسيا ظلت شانعة فيما بينهم حتى بعد دخونها الإسلام ٠

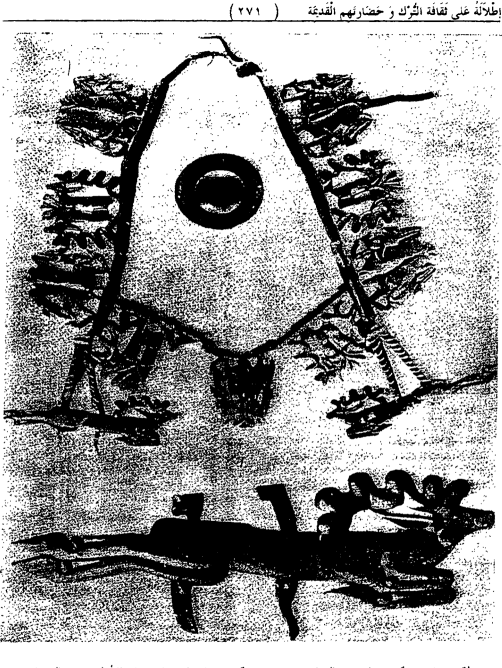


رسوم لخيول خطت على الصخور في الألتاي

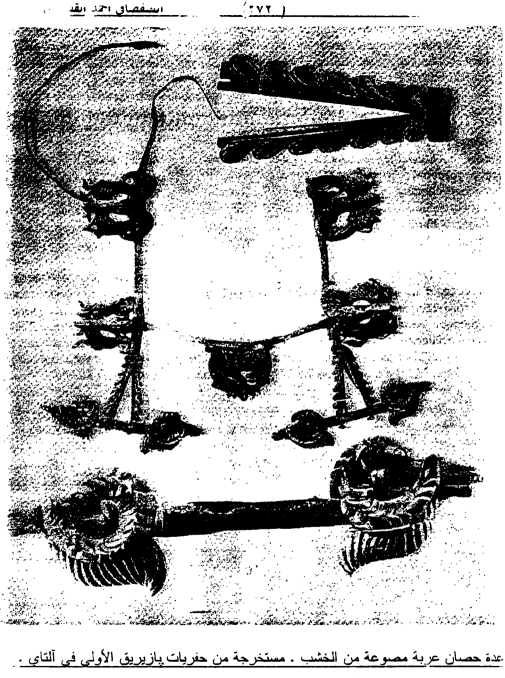




خدود ممتلئة و دانرية

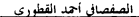


طقم عدة عربة حصان من الخشب مستخرجة من حفريات بازيريق الأولى تبدو الزخارف. واضحة

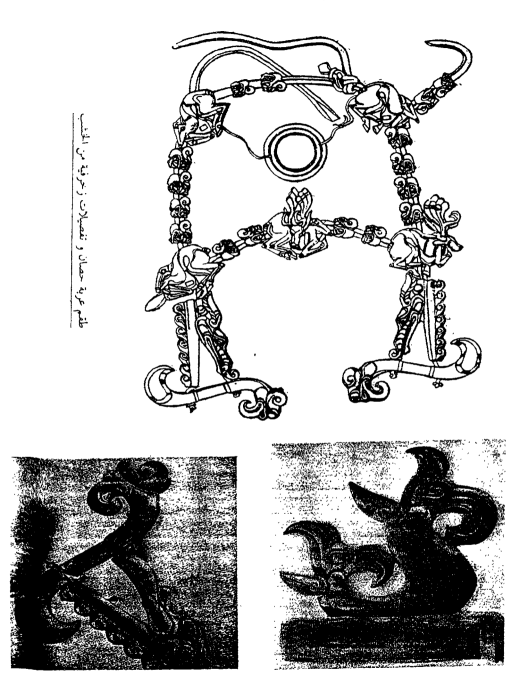


و الزخارف مستوحاه من حيوانات البيئة .









## الفاتمة

ظهرت الأقوام التركية في أواسط آسيا ، و انتشرت منها إلى المناطق المجاورة ، وامتدت حتى وصلوا إلى شرق أوربا ، بل وصلت بعض الأقوام إلى أواسطها . وظلت حضارة هذه الأقوام شبه مجهولة إلا من النذر اليسير الذي وصل إلى أيد: الباحثين من كتابات الرحالة والجغرافيين والمؤرخين العرب و المسلمين الذير جابوا هذه المناطق و عدد قليل من السفراء و الرحالة الأوربيين الذين كانوا يتوجهون إلى هذه المناطق ، و لا يستطيع باحث أن ينكر على المصادر الصينية دورها . و لكن لصعوبة اللغة الصينية و عدم انتشارها في العالم الحديث إلى عهد قريب جعل الاستفادة من مصادرها أمر غير يسير .

لكن بعد أن ظهرت المكتشفات الأثرية من الحفريات التي تمت في بازيريق ' Tüekta " و شيبَه " Sibe " و تُوَلكته " Tüekta " بَرَل " Berel " و قَطَاتَدَه " Katanda " و نُوين – ولا Noin – ula بدأتا نتعرف على حضارة الهون و حضارات الأقوام التركية الأخرى و مستوياتها و صراعاتهم مع بعضهم البعض من ناحية و مع الأقوام والحضارات المجاورة من ناحية أخرى ، تعرفنا على ملبوساتهم و أسلحتهم وعاداتهم وأعرافهم ، و وقفنا على المواد و الأدوات والمعدات التي كانوا يستخدمونها في مراسمهم واحتفالاتهم الدينية و حياتهم اليومية ، دخلنا معهم إلى أكواخهم وخيامهم ومنازلهم بل وقصورهم ، تعرفنا على خيولهم وأفراسهم و جيادهم بمعداتها وأطقمها و الأدوات التي كانوا يستخدمونها – عند ركوبهم هذه الخيول و عند استقرارهم في خيامهم أو تنقلهم خلف قُطْعَاتهم أمدتنا هذه الحفريات و ما استخرج منها بالعديد من المواد والخامات يستخدمونها على الأبجديات و ما استخرج منها بالعديد من المواد والخامات تتي تعرفنا على الأبجديات و الخطوط و الرسوم و الزخارف و الألوان التي www.j4know.com إطلالة على ثقافة الترك و حضارتهم القديم ( ٢٧٧)

استخدمتها هذه الأقوام ١٠ وصل إلى أيدي الباحثين العديد من الهويكلات والتماثيل الصغيرة التي أمدتنا بالمعلومات الوافية عن حيواناتهم و شخوصهم ومعبوداتهم بل و محاولاتهم البدائية و الأولية لفنونهم كما أمدتنا هذه المستخرجات الأثرية بالتقنيات الفنية التي استخدمت في وصنع و نقش وزخرفة هذه المعدات التي كانوا يستخدمونها في حياتهم اليومية ٠

إن هذه الأدوات و المعدات و الممياوات التي تم استخراجها أمدت للباحثين بما مكنهم من التعرف على الاتجاهات الفنية لفناني الرحُّل في أعماق الاستبس وسيبريا ٥٠ جنبا إلى جنب مع الاتجاهات الفنية لفناني الحضر ومناطق الاستقرار والتوطن ٠٠ أمدتنا هذه الحفريات بلوْحات جدارية و موزاييق إلى جانب الفخار والنقوش الحجرية • إن الفنان الهوني المرتحل لم يهمل المعدات و الأدوات التي كان يحملها معه في ترجاله و تنقلاته ٥٠ بل أتقن صنعها ٥٠ زخرفتها ٥٠ حفر ها نقشها ١٠ زخرف الفخار ١٠ نقش الأحجار ١٠ حفر الخشب ١٠ طوَّع المعادن كالحديد و النحاس و البرونز و الفضة بل و الذهب استفاد من البيئة التي يعيش فيها ؛ فصنع منها معداته و أدواته ٠٠ و أسلحته كالسيوف و الرماح و الأقواس والزرد ٠٠ استلهم من البيئة عناصره الزخرفية و جعلها عناصره الزخرفية التي استخدمها ٥٠ جعل صراعه مع الحيوانات المفترسة والطيور الجارحة موضوعات شيقة لزخارفه ٥٠ بل استخدم صراعات الحيوانات و التهام القوى للضعيف كعناصر ووحدات زخرفية مبهرة ، زخرف بها منسوجاته ، و أكلمته و سجاده ، و أدواته المعدنية و أسرجة خيوله و ألجمتها و أطقم عرباته التي تجرها أحصنته و ثيرانه وأبقارة ، وشبى بها شيلانه و وشم بها صدره و ظهره و أذرعته و أكتافه ... جعلها نقوش بارزه و غائرة على توكات أحزمته ٠٠ و حفرها على الجلد الذي صنع منه القرب و المشارب و ألجمة الخيل و أربطة السرج و الخيمة و جراب السهام و غمد السيف ٠٠ لم يتركها قاتمة قاحلة ، بل نمقها بالألوان التي استخرجها من البيئة التي حوله ٠٠ أستخرج الألوان من الأتربة و الرمال

أستأنس الحيوان ؛ فركبه ، ، سيره ، ، حارب به ، ، سافر به ، ، حمله أثقاله وأمتعته ، ، أكل لحومه وقديده ، ، وشرب لبنه ، ، و صنع من ألبان أفراسه القميز الذي يحتسيه ، ، قدمه قرابين للأله التي يعتقد في قدرتها ، ، قدمها لأله السماء ، و الأرض و الماء و الجبال والمغارات ، . صنع من أصوافها أفخر أنواع السجاد و المنسوجات و من وبرها اللباد والخيام ، و من جلودها و فرائها الأغطية و المعاطف التي تقيه برودة الجو و لفح السقيع ، ، جعل عظامها أبواقاً ينفخ فيها و طلاسم يعلقها على مسكنه لدرأ الحسد ،

لم يعرف الرحل الذين يطاردهم الجفاف و السقيع و الجليد و الرياح وموجات الأعداء والاستقرار و التوطن • • بل رحلوا حيث الماء و العشب و النماء و الأمل • • حملوا معهم معداتهم الخفيفة و معتقداتهم التي تنبع نمط حياتهم • • فلم يعرفوا المعابد الدائمة و لا الأديرة أو الكنائس بل عرفوا الألهه في السماء إله الخير يحميهم • • عرفوا إله الشر يطاردهم متمثلاً في ظواهر الطبيعة متقمصاً الحيوانات المفترسة و الطيور الجارحة و المخلوقات الخرافية التي نتجت عن معاشرة الإسسان للحيوان أو الحيوانات بالجن • عرف إله الجبال و المغارات و قدم لها الأضاحي والقرابين و توسل إليها بالقام و الشامان و الساحرة و اتقى شرها

لم يفكر المجتمع التركي في الاستقرار ؛ لذلك لم يفكر في المسكن أو المأوى الدائم بل حمل خيامه على ظهور خيوله و جماله ، بل وجرها و هي منصوبة فوق عربات الأحصنة وجرتها التيران و الأبقار مع الأحصنة جنباً إلى جنب ليسهل عليه المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و الإقامة المؤقتة حيث ينابيع المياه التي تسقي قطعانه ، و المراعي الخضر المبيت و المبيت منها تلك . و حضن الجبل أو الوادي الخفيض الذي يحميه من الحيوانات المفترسة و هجمات الرحل الآخرين الذين يزاحمنوهم على الطبيعة من الحيوانات المفترسة و هجمات الرحل الآخرين الذين يزاحمنوهم على المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء أو التوسع ، كل ذلك جعل الشخصية المرعى ويناصبونهم المار من المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء أو التوسع ، كل ذلك جمل المنوص الربي الرحص الربي الربي من المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء أو التوسع ، كل ذلك جعل الشخصية المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء ما مالم المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء ما مالم المرعى ويناصبونهم العداء رغبة في الماء ما مالي الزياد لا تفارقه تطارد المرعى ويناصبونهم العداء مالم الماء أو التوسع ، كل ذلك حمل المرعى مالم الربي مالي الربي مالم المرعى ويناصبونهم العداء مالم الله مالم المرعى ويناصبونهم العداء مالم الماء أو التوسع ، كل ذلك حمل الم الم

القوارض و الزواحف و العقبان و هي على صهوة جياده ٠٠ تصد غارات العدو بالكر و الفر والمباغته ، إن ثقافة الخيل أو لنقل التنقل والترحال و الهجرة تتطلب أن تكون المعدات صغيرة خفيفة دقيقة في أحجام و أطوال يمكن حملها تمكنه من أن يقيم خيمته تحت الظل الإلهى أينما شاء و في أسرع وقت ممكن خيمته هي مسكنه ومخزنه لذلك زخرفها ٠٠ زينها ٠٠ نقشها ٠٠ جعلها منتظمة منظمة تتسع للمبيت و المسامرة بل و إقامة الشعائر لكل من سكان الخيمة مقامه و مكانه المكان لا يتغير إلا بأمر من ربُّ الأسرة أو شيخ العشيرة ٠٠ تكبر الخيمة مع كبر الفخذ أو العشيرة أو القبيلة فيستقبل فيها الخاقانات و السفراء و أمراء العثىائر وروساء القبائل الأخرى من الثابت انه عند التعريف بالحضارات القديمة يتم الاعتماد على مخلفات تلك الحضارات و أطلالها المتمثلة في الأحجار و الفخار و المعادن و قله نادرة من العظام ٠٠ فهذه الخامات هي التي تمد الباحثين بالمعلومات التي يعتمدون عليها في التعريف بالحضارات القديمة ، و تقديم فنونها إلى المتلقى المعاصر • اذا كان الأمر كذلك بالنسبة للحضارات القديمة الأخرى و بالنسبة لحضارة الهون والأقوام التركية القديمة التي ألقينا عليها الضوء فالأمر جد مختلف ؛ فإلى جانب الحجارة و الفخار فقد وصلت إلينا ممياوات وأجساد بشرية و حيوانية مدفونة ٠٠ كما وصلت إلينا مستخرجات سليمة و كاملة من حفريات يازيريق و نوين أولا والمناطق الأخرى في قير غير ستان و القازاق ٠٠ وصلت إلينا أجساد لعظماء من الهون الذين تم دفنهم عنى قمم الجبال مع خيولهم و محظياتهم وصلت إلينا قطعة من السجاد و أطقم الخيل والأكلمة و اللباد و مشغولات مختلفة من خسَّب الأشجار •

و لما دار الزمان دورته ۰۰ و عرفت الأقوام التركية التوطن و الاستقرر في الوديان ودلتا الأبهار ؛ تركوا لنا أطلالاً فيها هياكل و تماثيل و مسلات و أنصبه تحمل رسوماً و حروفاً و أبجديات و مدافن أخرى خرجت فيها كتابات تحكي لنا عن الملاحم و السير و الأساطير القديمة ۰

قدمت لنا السير و الملاحم تصورا يكاد يكون متكاملا عن اللغة التركية القد . القد . www.j4know.com الجمل التي تحكي السيرة أو الأبيات التي تتغنى بالملاحم • وعرفنا منها اللغة والأدب الشفاهي و بعض من الأدب المكتوب • • عرفنا منها الدين و مكننا ذلك من التعرف على المعتقد الديني • • و نمط الحياة • • والعلاقة بين الدين و الفن والحياة اليومية و فلسفة البطولة و الفروسية • • و النظرة الثاقبة *إلى* العالم •

#### المعادر والمراجع

أولا - العربية -– إبراهيم أحمد شعلان ، الشّعب المصرى في أمثاله العامية ، الهيئة المصربة العامة للكتاب ، ١٣٩١ هـ = ١٩٧٢ م . أحمد أمين ، قاموس العادات و التقاليد و التعايير المصرية ط لجنة التأليف ۲ و الترجمة - القاهرة سنة ١٩٥٣ م . - أحمد رشدى صالح ، الأدب الشعبى ، الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة ١٩٦٤ م. ٣ مهرجان القراءة للجميع ، مكتبة الأسرة ٢٠٠٢ - الأعمال الفكرية ، - أ• د / الصفصافى أحمد المرسى - (١). علم اللغة التقابلي و تطبيقاته ź على لللغات للشرقية القاهرة - ٢٠٠١ م - (٢) دراسات في الشعر التركي حتى بدايات القرن العشرين ، القاهرة ، - (٣) أوراق تركية حول الثقافة والحضارة الكتاب الأول: ١، ٢ -- (٤) أوراق تركية حول الثقافة والحضارة الكتاب الثاني ١- القاهرة . . . . . – عبدالرحمن الأبنودي ، سيرة بنى هلال ، مهرجان القراءة للجميع ، مكتبة الأسرة ٢٠٠٢ ، الأعمال الإبداعية ٠ • الهبئة العلمة للكتاب سنة ٢٠٠٢ ه. - فردريش فون دير لاين ، الحكاية الخرافية أ نشأتها ، ، مناهج در استها ، فنيتها ترجمة د • نبيلة إبراهيم ، مراجعة د • / عز الدين إسماعيل ، مكتبة غريب • ٧ - فوزى العنتيل ، الفلكلور ما هو ؟ دراسات في الترات الشعبي ، دار المسيرة بيروت مكتبة مدبولي القاهرة - الطبعة الثلثية - ١٤٠٧ هـ = ١٩٨٧ م . - و اكتشف علماً جديداً - دفاتر أوزيكية - دار ادوغان ١٩٨٦ · ٨ ٩ - منرى دى كوليبوف دى بلوكويللى ، التركمان بين الماضى و الحاضر ، ترجمه عن التركية ، و علق عليه أ. د / عبدالعزيز محمد عوض الله – سلسلة الدراسات الدينية و التاريخية العدد ١٩ ، مركز الدراسات الشرقية جامعة القاهرة ١٤٢٢ هـ =

ثانياً: المراجع التركية:-

- Abduladır Inan. Destanlarına Genel Bir bakış Türk Dili Araştırmaları Yıllıgı 1954.
- 2 Ahmed Caferoğlu Türk Kopuzu Ülkü M.say 45 Ankara 1936.
- 3 Faruk Sümer (prof. or) Türklerde Atçılık ve Binicilik Dünyası araşırmaları vakfı -1- 1983.
- 4 Fevziye Abdullah Tansel Ziya Gökalp Külliyatı -1- Ankara 1935.
- 5 Hüseyin Namik ( orkun Attila ve Oğulları Ist . 1933 .
- 6 İgnacz Kunuş Türk Halk Edebiyatı Tercüman 1001 temel Eser 127 İst 1978.
- 7 Kültür ve Türizm Bakanlığı Milli Folkor Araştırma Dairesi Yayınları Türk Folkloru Araştırmaları Sen Gubta Suresh Chandra (Çev Çigdam Yıldırm Bir Orta Asya Özbek Türk Destanı.. Alpamış Manşei Ve Versiyonları The Origin and Variants Of Alpamis, A Central Asian Uzbek Epic. Ankara 1983.
- 8 M. Fuad Brof. Türk Dili Ve Edebiyati Hakkında Araştırmalar Ist 1934.
- 9 M.Fuad Köbrülü, Brof. Türk Edebiyat Tarihi İstanbul 1928
- 10 Muharrem Ergin, Dede, .... Korkut Kitabi Ankara 1958.
- 11 Nejat Diyarbekirli, Hun Sanatı, Milli Eğittim Bakanlığı
   Kültür yayınıarlı Devlet Kitapları Milli Eğittim basım evi
   Istanbul 1972.
- 12 Nihad SAMI Banarlı, Resimli, Türk Edebiyati Tarihi Zamanımıza Kadar, Devlet Kitabları, İstanbul 1971.
- 13 Oktay Aslanapa, Türk Sanatıl 1-2 Devlet Kitapları, Milli Eğittim Basımevi, İstanbal 1972.
- 14 Şerif Baykurt, Türkiye de Folklor, Birinci Basım, Ocak
   1976.
- 15 Tarihte Türk Devleti, 1-2 Ankara Üni . Rektörlüğü Yayınları 98 Ankara 1987.
- 16 W. Banj ve R.Rahmeti, Oğuz Kagan Destani Istanbul 1936
- 17 Zeki Velidi Toğan, (Brof) Umumi Türk Tarihine Giriş. Ist 1946

| and an advance and ad |                                                     |  |
|-----------------------|-----------------------------------------------------|--|
| Y - 1                 | - ا المقـــدمة                                      |  |
|                       | المدخــل                                            |  |
| ٤٣ – ٨                | - الثقافة و الحضارة و ما بينهما من تداخل            |  |
|                       | المبحث الأول                                        |  |
| 18-55                 | - أتراك ما قبل الإسلام و دولهم                      |  |
|                       | المبحث الثاني                                       |  |
| 115-40                | - اللغــــة التـــركيــــة                          |  |
|                       | المبحث الثالث                                       |  |
| 145-125               | - · · الأدب التركي قبل الإسلام و بعيده              |  |
|                       | المبحث الرابسع                                      |  |
| 199-145               | - مفهوم الدين عنـــد الأتـراك                       |  |
|                       | المبحث الخامس                                       |  |
| 140-1                 | <ul> <li>– فنون الهون ودول الترك القديمة</li> </ul> |  |
| 74 777                | الخـــاتمـــة                                       |  |
| 141-141               | المصادر و المراجع                                   |  |

قائمة المدتوبات