
Türl<lül< ve 

Şamanlıl< 
WILHELM RADLOFF 



Örgün Yayınevi 
Kültür Dizisi - Türk Tarihi: 3 

ISBN: 978 - 975 - 7651 - 66 - 6 
Nurer UGURLU tarafından hazırlanmışhr 
Wılhelm Radloff, Aus Sibirien, Leipzig, 1893 

Editör 
Türkçesi 
1 .  Baskı 
Baskı - Cilt 

e-adres 
e-posta 

: Ö. Andaç Uğurlu 
: A. Temir, T. Andaç, N. Uğurlu 
: Mart 2008 
: Yaylacık Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. Şti. 

Tlf.: (0212) 612 58 60 Faks: (0212) 612 42 02 
: www.orgunyayinevi.com.tr 
: info@orgunyayinevi.com.tr 

ÖRGÜN YAYINEVi 
Tlf.: O 212 526 37 34 / 527 39 49 
Faks.: O 212 526 37 34 
Nuruosmaniye cad. Na: 28 Cağaloğlu/lstanbul 



Prof. Dr. Wilhelm Radloff 

TÜRKLÜK VE ŞAMANLIK 

ÖRGÜN YAYINEVi 





WILHELM RADLOFF
(1837-1918)

Güney Sibirya ve Orta Asya halklarının tarihi, etnografyası, 
kültürü, eski metinleri ve dilleri konusundaki araşhrmalara 
önemli katkılarda bulunan Alman asıllı Rus Türkoloğu Wilhelm 
Radloff, Berlin'de doğdu (1837), Petrograd'da öldü (1918). 

Berlin Üniversitesinin Doğubilim bölümünü bitiren W. Rad­
loff, Jena Üniversitesine sunduğu Uber den Einfluss der Religion 
auf die Völker Asiens (Asya Halklarında Dinin Etkisi Üstüne, 
1858), adlı teziyle felsefe doktoru oldu. Sonra Petersburg'a gitti. 
Batı Sibirya'daki Barnaul şehrinde Yüksek Madencilik Okulun­
da Almanca ve Latince dersleri verdi. 1859-1871 yılları arasında 
kışları öğretmenlik yapan W. Radloff, yazları dil, tarih ve etnog­
rafya malzemeleri toplamak amacıyla Sibirya ve Türkistan' da 
yaşayan Türk kavimlerine geziler düzenledi. Bu dönemde Sayan 

5 



ve Altay dağlarında yaşayan Türk kavimleriyle yakın ilişkiler 
kurarak etnografya, metin ve dil incelemelerine başladı. Topla­
dığı folklor malzemelerinin bir bölümünü Propen der Volkslite­
ratur der Türkischen Stamme (Türk Kavimlerinin Halk Edebiya­
tı Örnekleri, 10 cilt, 1 866-1 891) adlı yapıtında yayınladı. 

Barnaul' dan Petersburg' a dönen W. Radloff, burada Aus Si­
birien: Lose Blaner ausmeimen· Tagebuch (Sibirya'dan 2 cilt, 
1 884)'ı çıkardı. Bu yapıtında Şamanizmi başlıca din olarak alan 
W. Radloff, bölgenin kültürel evrimini üç aşamaya (avcılık-hay­
vancılık-tarım) ayıran bir kuram geliştirdi. Halk okulları üzerine 
araştırma yapmak amacıyla Batı Avrupa'ya gitti. Kazan bölge­
sinde Tatar, Başkırt ve Kazan Okulları Müfettişliğiyle görevlen­
dirildi. Kazan'da kaldığı yıllar (1 872-1 883), özellikle pedagoji, 
felsefe ve genel lengüistik üstüne çalışmalar yaptı. Petersburg 
Bilimler Akademisinin Tarih ve Eski Eserler bölümüne üye seçil­
di ( 1873). Petersburg Akademisi tarafından Orhon bölgesindeki 
arkeolojik buluntuları incelemek üzere oluşturulan kurulun baş­
kanlığına getirildi (1891), daha sonra Turfan'a gitti (1898).  Rus­
çaya çevrilerek (1 891-1910) yayınladığı Das Kudatku Bilik das 
/usu/ Chass-Hadschib sus Balasagun (Balasagunlu Yusuf Has 
Hacib'in Kutadgu Bilik'i) önsözünde Uygur toplumunu anlatır­
ken, devletin halk otoritesinin güçlü bir kişi tarafından ele geçi­
rilmesiyle oluştuğu kuramını ortaya koydu. Etnografya müzele­
rinde inceleme yapmak amacıyla Batı Avrupa'ya geçti (1907). 
Son yıllarında Orta Asya Türk Kavimlerinin tarihi, etnografyası, 
dili ve folkloruyla ilgili yoğun çalışmalar yapan W. Radloff, 
Türkçenin hemen her tarihsel dönemiyle ilgili yazma yapıtlar 
üzerinde durdu ve bu yapıtları bilim dünyasına tanıttı. 

Wilhelm Radloff'un başlıca yapıtları şunlardır: Propen der 
Volksliteratur der Türkischen Stamme (Türk Kavimlerinin Halk 
Edebiyatı Örnekleri, 10 cilt, 1 866-1 891); Vergleinhende Gramma-

6 



tik der Nördlichen Türkosproclıen, I Plıonetik (Kuzey Türk Dil­
leri Karşılaştırmalı Gremeri, 1Fonetik, 1 882); Aus Sibirien (Sibir­
ya'dan, 1 884); Das Türkisclıe Spradımaterial des Codex Coma­
nicus (Codex Cumanicus'taki Türk Dili Malzemesi, 1 887); Das 
Kudatku Bilik das Jusuf Chass-Hadsclıib aus Balasagun (Bala­
sagunlu Yusuf Has Hacib'in Kutadgu Bilik'i, 2 bölüm, 1 891-
1910); Versuch eines Wörterbuclıes des Türk-Dialekte (Türk 
Ağızları İçin Sözlük Denemesi, 4 cilt, 1 893-1911); Prevnetyurkski­
ye Nadpis v Bongolii (Moğolların Eski Türkçe Yazıtları, 3 cilt, 
1 894-1 899); Uigurislıe Spraclıdenkmaler (Uygur Dil Ürünleri, 
1918) 

7 





ŞAMANLIK 

Prof. Dr. Ahmet Temir 
Radloff, "Aus Sibirien" adlı eserinin 11. cildinin ilk bölümünü

Altay şamanlığına tahsis etmiş ve bu kısım sonradan ayrı bir 
eser olarak da yayınlanmıştır (1 885). Papaz V. Verbitskiy, tören 
esnasında şamanların gizli ruhların yardımına dayandığını ina­
narak kabul ettiği halde (Şamanlık hakkındaki makalesi 1 870'te 
Tomsk gazetesinde çıkmıştır, bk. AS II, 19), Radloff'un nazarın­
da şamanlar, ancak kendi halklarının etik fikirlerinin mümessili 
idiler (AS. II, 56 vd.). Bununla beraber Radloff'un şamanlık hak­
kındaki araştırmaları ancak bazı Altay kabilelerine inhisar ede­
rek mevzii kalmıştır. O, şamanlığın menşeine dokunmadığı gibi, 
bunun hayat ve kültür şartlarına tabi olarak geçirdiği istihalele­
ri de araştırmamıştır. 

Fakat bu durum onun eserinin değerini hiç de azaltmaz, bila­
kis bu sahada yapılan ilk araştırmalar cümlesinden olmak bakı­
mından çok önemlidir. Daha sonra yazılan eserler ve özellikle 
Anohin'in "Materyali po şamanstvu u Altaytsev, 1924" adlı ki­
tabı, Radloff'un eseri ile birleştirildikte, Altaylı Türk boyları ara­
sında şamanlık için birer temel taşı teşkil ederler. Avrupa' da bu 
sahada XVIII. yüzyılda başlayan araştırmalar son yıllarda özel­
likle çoğalmış (1) ve nihayet bunu memleketimizde de ciddiyet­
le ele alanlar olmuştur. Buna misal olarak şu eserleri zikredebili­
riz: 

Sadeddin Buluç, Şamanizm, Türk Amacı, İstanbul 1942, yıl 1,

9 



sayı 1-6; 1943, yıl il, sayı 7-8. (Bk. Ek. I)
Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm, Materyaller 

ve Araştırmalar, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara 1954, 
(IV)+ 230 s.+ 7 resim. (Bk. Ek. II) 

Bu gibi eserlerin neşrinden sonra burada şamanlık üzerinde 
tafsilata girişmek yersiz olur; benim tebarüz ettirmek istediğim 
noktalar ancak şunlardır: 

Bugün şamanlık veya Şamanizm adı verilen ve Altay halkla­
rından (Türk, Moğol, Mançu, Tunguz) bazıları arasında hala ya­
şamakta devam eden bu inanç, onların eski cedlerinin inanışları 
ile bir birlik teşkil ettiğinde şüphe olmayan bir tabiat dinidir. Yal­
nız burada herkesçe otoritesi kabul edilen meşhur peygamberler 
ve yazılı temeller mevcut olmadığından, bu dinin esasları ve 
kültü daimi bir değişikliğe maruz kalmıştır. Radloff'un: "Umu­
mi bir tasvir yapmak istendiği zaman bu iş pek zordur, çünkü 
hepsinin de birbirini tutmayan münferit haberlerden toplanma­
sı icab etmektedir .. . " (AS il, s. 2) demesi, işte bundan ileri gel­
mektedir. Şamanlık, Türk halkları arasında birçok değişiklik 
gösterdiği gibi, bunun Türk, Moğol ve Tunguzlar arasındaki şe­
killerine bakarsak, bu ayrılıklar daha da artar. Bunun için şimdi­
ye kadar yapılmış olan araştırmalara bir göz atmak kafidir. (1) 

(1) Bu konudaki araştırmaların başlıcaları: D. Banzarov, "Çernaya 
vera" (Kara Din), SPb, 1891.-U. Harva (Holmberg), "Die religiösen 
Vorstellungen der altaischen Völker", Helsinki 1938.-A. İnan, "Müslü­
man Türklerde Şamanizm Kalıntıları", İlahiyat Fak. Dergisi ıv, 1952.­
N. Katanov , "Opogrebalnıch obryadach u turetskich plemen", Kazan 
1894.-F. Köprülü, "Bahşı", İA II, s. 233-238.- S.E. Malov, "Ostatki şa­
manstva u jeltıch Uygurov" (Sarı Uygurlarda Şamanizm Kalıntıları), JS 
XXI, 1912.-Gy. Nemeth, "Über den Ursprung des Wortes 'Schaman' 
und einige Bemerkungen zur türkisch mongolischen Lautgeschichte", 
KSz 14, 1914, s. 240-249.-G. Neoradze, "Der Schamanismus beiden si­
birischen Völkern", Stuttgart 1925.- V.L. Priklonskiy, "O Şamanstve u 
Yakutov", İzvVSOtd İRGO XVII, 1886, N. 1-2.-W. Rüben, "Schamanis-

10 



Diğer önemli cihet de, bu dinin adı meselesidir. Şaman sözü 
aslında, Altay dillerindeki ortak bir kökten gelen tabirin Tun­
guzca şeklidir. Türkler bunun yerine kam, Moğollar ise, Tabu 
yüzünden böge > bö'e> bö tabirini kullanırlar. 

Şaman sözü Avrupa' da ilk olarak Eberhard lsbrand'ın (2) 
1693-1695 yıllarında yapmış olduğu Çin seyahati üzerine Brand 
tarafından yayınlanan raporda kullanılmış olup, bu eser Besclı­
reibung der chinesischen Reise, welche a.o. 1693, 94 und 95 ver­
richtet worden adı altında 1698' de Hamburg' da, sonra Hollanda 
dilinde 1704'te Witsen tarafından Amsterdam'da yayınlanmışhr. 
Rusçası: İzbrant i Adam Brand, Zapiski o russkom posolstve v 
Kitay 1692-1695 (Çin'e gönderilen Rus elçiliği üzerine notlar), 
Moskova 1967. Demek oluyor ki, Tunguzca şaman, Türkçe kam 
ve Moğolca böge sözleri de, bu dinle ilgili ayini icra eden, büyü 
yapan şahıs, yani bu dinin papazı, mollası demektir ve nihayet 
sihirbaz, doktor, büyücü anlamında da kullanılmaktadır. Buna 
göre şamanlık tabirlerinin, "papazı şaman olan bir din" anlamı­
na gelmesi icap eder. Fakat yukarda işaret edildiği gibi "şaman" 
tabiri ancak son asırlarda Tunguzlar arasında kullanılmış olup, 
bununla ilgili daha eski metinler mevcut değildir. Türkçe kam 
sözüne en eski metin olarak IX. yüzyıldan kalma Uygurca eser­
lerde rastlıyoruz. Köktürklerle Hunlarda ve daha eski devirler­
de dahi böyle bir ruhani sınıfın mevcut olması tabii karşılan­
makla beraber, bu hususta elde kesin deliller yoktur. Bütün bun-

mus im alten Indien", AO XVIII.-D.K. Zelenin, "Ideologiya sibirsko­
go şamanstva", İzvANS 1935, No. 8.- D.K. Zelenin "Kult ongonov v 
Sibiri", Leningard 1936. 

(2) Eberhard Isbrand, veya: Evert-Ides Isbrantson veya: Evert-Izb­
rand Ides; Rusçada: Elizariy Elizariev sin İzbrant (Brokgauz-Efron An­
siklopedisi XXIV). Hollsteinlı tüccar, 1692' de Rus hizmetine girerek 
Rusya ile Çin arasındaki münasebetler için elçilik görevi ile Çine gön­
derilmiştir. 

1 1  



lar gösteriyor ki, bir din adı olarak Avrupalılarca ortaya atılan bu 
söz, nihayet memleketimiz yayınlarında da kullanılmaktadır, 
mesela, A. İnan, yukarıda adı geçen eserinin 1. sayfasında "Eski 
Türkler, şüphesiz ki, Şamanist idiler" diyor. 

12 



ŞAMANLIK 



AUS SIBIRIEN. 

LOSE BLATTER
A U S M E 1 N E M T A G E B U C H E. YON 

DR· WILHELM RADLOFF.

ımsTER UANlJ 
'MiT FARRJOi:)( TITELBtl..DR UNn I& n.T.USTRATIONS'rA•"){LN, 

/,WEJTE AUSOABI·:. 

LEIPZIG T. O. WEIGEL NACHFOLGEI{ (CHR HERK. TA.ULJHNXTZ) 



ŞAMANLIK 
Şamanlığın Türk halkları arasında yayılışı. - Esas Al­

tay' da yaşayan şamanlık adamlarının dünya hakkındaki gö­
rüşleri. - Şamanlık kültü. - Şamanlığın Kazak ve diğer Türk 
boyları arasındaki izleri 

Ural-Altay halkları ailesinin batı kollarından olan bütün ku­
zey Asya halkları, yani Tunguz, Moğol ve Türk boyları, eskiden 
şamanlığa bağlıydılar. Bu şamanlık kültü bugün, Çin'in devlet 
dini olan Budizmi kabul etmiş Mançular dışında, ancak Tunguz­
lar arasında genel olarak yayılmıştır. Tibet etkisi altında kalan 
Moğollar, bugün hemen hemen hepsi de inançlı Budist olup, 
bunlardan ancak Baykal gölü çevresinde yaşamakta olan Buret­
ler hala şamanlığa bağlıdırlar; Gabi' de Moğollar arasında bu di­
nin izlerinin var olup olmadığı konusunda bilgim yoktur. So­
nunda, anılan bu üç gruptan Asya yüksek ilini en başta terkeden 
Türkler ise, Altay ve Soyan (Sayan) dağında yaşayanlar dışında, 
yüzyıllardan beri, İslamiyetin etkisi altında kalmışlar ve bu dine 
çok bağlıdırlar. Türk boylarının ancak Rusya ve Sibirya'da bulu­
nan pek az bir kısmı Hristiyan olmuş ve yalnız Batı Moğolis­
tan' da oturan Soyanların (Sayanların) bir kısmı da Budizmi ka­
bul etmiştir. Bundan dolayı şamanlığı ancak, Türklerin batıya ve 
güneye göçleri sırasında büyük Altay dağı dizisinin verimli do­
ğu bölgelerinde, göç eden komşularından ayrılarak geride kalan 
boylar arasında görüyoruz. Şimdi bu geride kalan boylar üzerin­
de komşuların büyük etkisi görülmektedir, öyle ki, şamanlık do-

15 



ğudan Budizm ve batı ile kuzeyden de Hristiyanlık tarafından 
sıkıştırılmaktadır. Bütün Abakan Tatarları resmen vaftiz edilmiş 
olarak gösterildiğinden ve Soyonların çoğu da Budist olduğun­
dan, şimdi ancak Altaylı dağ Kalmıkları, Teleütler, Karaorman 
Tatarları ve Şorlar büyük kısımlarıyla açık olarak şamanlığa bağ­
lıdırlar. Sibirya Tatarlarının bir kısmı ancak son yüzyılda Rus 
Müslümanlarının etkisi altında kalmıştır. Bunlar Baraba Tatarla­
rı ile Tara Tatarları (Kurdaklar) ve Tomsk Teleütleri adı verilen 
boylardır. 

Şamanların ayin kültünü anlatmadan, önce, şamanlığın dün­
ya hakkındaki görüşünü açıklamaya çalışacağım. Genel bir de­
ğerlendirme yapmak istendiği zaman bu iş pek zordur, çünkü 
hepsinin de birbirini tutmayan ayrı bilgilerden toplanması ge­
rekmektedir. Şamanlığı araştırırken bize hiçbir yazılı belge de 
yardım etmemektedir. Örneğin, eski Yunanlılar döneminden 
kalma yazılı efsanelerin bir bütün olarak toplanmasının zorlu­
ğunu göz önüne getirirsek, burada genel bir değerlendirme yap­
manın ne kadar zor olacağı kolayca anlaşılır. Bu yolda bizim için 
biricik kaynak olan halk, kendisi bile kendi inanışı hakkında an­
cak karanlık bir düşüncesi vardır. Bizim için tek güvenli kaynak 
olabilecek şamanlar ise sırlarını açığa vurmaktan korkarlar ve 
kazançları için çok gerekli gördükleri esrar perdesine bürünür­
ler. Bu yüzden, Kebizen Misyonerliğinde Hristiyan olmuş iki şa­
mana rasladığım zaman çok sevinmiş ve daha zengin malzeme 
elde edeceğimi ümit etmiştim. Ne yazık ki bu kez de ümidim bo­
şa çıktı, çünkü onlardan, bu konudaki bütün sorularıma şu söz­
lerden başka cevap alamadım: "Eski Tanrımız, kendisini terket­
tiğimiz için bize kafi derecede dargındır; şimdi bir de kendisine 
ihanet ettiğimizi öğrenirse ne yapar? Fakat, eski dinimiz hakkın­
da konuştuğumuzu duyar diye, Rus Tanrısından daha fazla kor­
kuyoruz. O zaman nasıl bir kurtuluş yolu buluruz? (anda arga 

16 



Şamanlar (minyatür) 

na polor?)" Ben bütün bu zorluklara bakmadan, birçok efsane, 
destan, masal, hikaye ve şarkılardan, halkın inanışı konusunda 
zamanla bir sürü ip ucu ve kapalı betimlemeler elde edebildim; 
bunlara bir de şaman dinine bağlı kimselerin ve bizzat şamanla­
rın parça halindeki birçok açıklamalarını da eklemekle, birçok 
yerleri noksan olmakla birlikte, şamanlığın dünya görüşü hak­
kında genel bir bilgi verebileceğimi sanıyorum. 

Şamanlığa bağlı kimselerin fikrince dünya bir sürü katlardan 
oluşmuştur; fakat bunların kuruluşu hakkında onlar kafalarını 
fazla yormazlar. Böyle bir düşünüş, hiç kuşkusuz, yüksek bir ye­
re çıkan dağlıların gözleri önünde kat kat yükselen dağlardan 
alınmıştır. Bu katlar belirli bir çizgiyle birbirlerinden ayrılmıştır, 
çünkü şaman, büyü sırasında bir kattan diğerine geçmek için ol-

17 



dukça büyük kuvvet harcamak zorunda kalmaktadır, bu şekilde 
kuvvet harcamasını ise her zaman bir gürültü izler. 

Yukardaki onyedi kat, ışık alemi olan semayı ve aşağıdaki ye­
di ya da dokuz kat da karanlıklar alemini meydana getirirler. Se­
ma katları ile aşağıdaki dünyanın katları arasında, insanların 
oturduğu yer yüzü vardır, böylece yer yüzü, üzerinde yaşayan 
bütün insanlar ile birlikte, anılan her iki dünyanın etkisi altında 
bulunur. 

Kişi oğullarını yaratan, koruyan ve kollayan bütün iyi ruhlar, 
dahiler ve tanrılar ışık dünyasının yukarı katlarında otururlar, 
çünkü ışık bütün insanların dostudur ve doğadaki bütün hayat 
belirtilerini elinde bulundurur. Alttaki karanlık katlarda ise ifrit­
ler, kötü ruh ve tanrılar yaşarlar, bunlar insanlara zarar vermek 
ve onları yok etmek isterler ve bütün mücadelesine rağmen so­
nuçta onu sonsuz karanlığa sürükleyip götürürler. 

Böyle bir dünya düzeninin nedenlerini bize dünyanın yaratı­
lışı hakkındaki efsaneler anlatmaktadır. İşte bunlardan biri: 

Yer ve gök yaratılmadan önce her şey sudur, yer yoktu, gök 
yoktu, güneş ile ay da henüz yoktular. O zaman, Tanrıların en 
yükseği, bütün varlıkların başlangıcı, insan oğullarının ata ve 
anası _Tengere Kayra Kan kendisine benzer bir varlık yaratarak 
ona kişi (kiji) dedi. Kayra Kan ile kişi su üzerinde iki kara kaz 
gibi sakin sakin uçarak süzülürlerdi. Fakat kişi bu sonsuz sessiz­
likten hoşnut değildi, o, Kayra Kan' dan da fazla yükselmek isti­
yordu. Bu ölçüsüz hareketinden dolayı o, uçma özelliğini yitirdi 
ve derinliklere, dipsiz suya yuvarlandı. Boğulacak dereceye ge­
lince, gereksinme karşısında Tengere Kayra Kan'ı (merhametli 
semayı) yardıma çağırdı. Kayra Kan, kişiye derinlikten kalkma­
sı için emir verdi, sonra kişinin üzerinde oturarak suya karşı ko­
runabilmesi için denizden bir yıldızın yükselmesini emretti. Ki­
şi artık uçamadığı için, Kayra Kan yeri yaratmak istedi, bunun 

18 



için kişiye, suya dalarak derinliklerden toprak çıkarmasını söy­
ledi ve bu toprağı suyun üzerine serpti. Kişi, sudan toprak çıka­
rırken kendisi için gizlice bir arazi yapmak amacıyla toprağın bir 
parçasını ağzında sakladı. Fakat, yukarıya çıktığı zaman ağzın­
daki toprak şişti ve soluk alamaz oldu, eğer Kayra Kan ağzında­
ki toprağı tükürmesini emretmemiş olsaydı, boğulacak dereceye 
gelecekti. Kayra Kan tarafından yaratılan yer düz ve engebesiz­
di, fakat kişinin ağzından fışkıran toprak her tarafa sıçradı ve 
birçok yerde bataklık tepecikler meydana getirdi. Kayra Kan 
kızgınlıkla kişiye Erlik adını taktı ve onu ışık diyarından kovdu; 
bunun üzerine yer üzerinde yerleşsinler diye başka kişiler yarat­
tı. Yerden dokuz dallı bir ağaç büyüterek, her dalın altında bir 
kişi yarattı. Bu dokuz kişi, bugüne kadar yer yüzünde yaşayan 
dokuz boyun ataları olmuşlardır. 

Şamanlar (minyatür) 

19 



Erlik, yer yüzünün yeni sakinleri olan insanlara bakıp bunla­
rın güzel ve iyi olduklarını görünce, Kayra Kan' dan, bu yaratık­
ları kendi eline vermesini rica etti. Kayra· Kan onun bu ricasını 
kabul etmedi; bunun üzerine Erlik onları kötü yola sürükleyerek 
zorla kendi egemenliği altına geçirmesini bildi. Fakat Kayra 
Kan, Erlik tarafından böylece kolaylıkla kandırıldıkları için in­
san oğullarına kızdı. Bu yüzden, bu andan sonra kişi oğullarını 
kendi hallerinde bırakmaya karar verdi. Erlik'e tekrar beddua 
okuyarak onu karanlıklar diyarının üçüncü katına sürdü; kendi­
si için ise onyedi kat gökle onun sakinlerini yarattı ve her zaman 
mesken olarak en yüksekteki onyedinci katı seçti. Şimdi, yalnız 
kalan kişi oğullarının koruyucu ve öğreticisi olarak yüksek 
May-Tara'yı geride bıraktı. Güzel semayı gören Erlik de kendisi 
için bir sema yapmaya karar verdi ve Kayra Kan' dan izin aldık­
tan sonra orada kendi emrindekileri yerleştirdi, bunlar, onun 
yoldan çıkardığı insanlar, yani kötü ruhlardır. Oysa kötü ruhlar, 
Tanrının yer yüzünde yarattığı insanlardan çok daha iyi yaşıyor­
lardı. Bu durum Kayra Kan'ı öfkelendirdi, bunun üzerine o, Er­
lik'in semasını yıkmak için Mandışira Bahadır'ı gönderdi. O za­
man Mandışira'nın şiddetli darbeleri ile gök sarsıldı ve Erlik'in 
seması küçük parçalar halinde yere döküldü ve o zamana kadar 
düz olan yeryüzünün şekli . bozuldu, çünkü, yıkılan enkazdan 
çok büyük dağlarla derin uçurumlar ve onların arasında geçil­
mesi olanaksız ormanlıklar çıktı. Kayra Kan ise Erlik'i, güneş ve 
ayın bulunmadığı, yıldız ışıklarının etkilemediği en alttaki arz 
katına sürdü ve dünyanın sonuna kadar orada kalmasını emret­
ti 

Dünyanın yaratılışı hakkındaki efsaneler çoktur ve bunlar 
yaratılış olayını, doğal olarak pek farklı anlatırlar. Bunu da anla­
mak kolaydır, çünkü bütün bu hikayeler, insanlar tarafından an­
laşılması olası olmayan oluş olayının .ve bütün varlıkların ne-

20 



denlerinin halk arasında yaşayan çocukça açıklamasından başka 
b ir şey değild ir. Bu olayın açıklanması en b ilgisiz insan için b ile 
tezatlarla dolu olduğu için, o, her zaman yeni açıklamalar arar 
ve başka kimselerin, anlaşılamayan bu konu üzerindeki fikirle­
rini isteyerek öğrenmeye çalışır. Çeşitli kavimlerde varlığın ne­
denlerini anlatan efsanelerin biribirine daha yakın olması ve bü­
tün d iğer efsanelere gö�e b irib irinden daha çabuk etki alması, iş­
te bundan ileri gel ir. Bundan dolayı Altay' daki şamanlar arasın­
da da bu efsanenin birçok varyantlarına raslıyoruz ve bunlarda 
Musa d ininin yaratılış efsanes iyle Budizmin izlerini de görüyo­
ruz ki, bunlardan b irincisi kısmen Müslümanlarla ve kısmen de 
Hristiyanlar aracılığıyla buraya etki etmiştir. 

Kayra Kan'ın önce üç büyük balık yarattığı ve dünyayı bun­
ların arkasına yerleştird iği hakkındaki varyant bunu kanıtlar. 
Burada anlattığım efsanede olup da tarafımdan çıkarılan ve Mu­
sa hikayesine aynen benzeyen günah olayı da bunlardan b iridir. 
Aynı efsanede geçen Mandışira ve May-Tara adları ise Budizm 
etkisini gösteriyor. 

Tengere Kayra Kan bugün de semanın onyedinci katında 
oturur ve oradan evrenin yazgısını belirler. Kayra Kan' dan üç 
yüksek tanrı meydana gelmiştir: Semanın onaltıncı katında altın 
b ir dağ üzerinde yaşayan ve orada altın b ir taht üzerinde oturan 
Bay Ülgön (Ülgen); semanın dokuzuncu katında oturan güçlü 
Kızagan Tengere ve semanın yedinci katında yaşıyan akıllı Mer­
gen Tengere; gökle yeri aydınlatan güneş ana (kiin ana) da bura­
da bulunur. Altıncı katta ay baba (ay ada) oturur. "Güneş ana" 
ve "ay baba" deyimleri ancak ses benzerliğinden doğmuş olup, 
bunların efsanevi bir önemi yoktur. Beşinci katta en yüksek ya­
ratan Tanrı (Kuday yayuçi) oturur. Yüksek Bay Ülgön'ün iki oğ­
lu vardır, b iri Yayık'tır, buna May ana da derler, diğeri insanla­
rın koruyucusu ve piri May tara' dır. Bunlar semanın üçüncü ka-

21 



tında otururlar; bütün hayatın kaynağı olan Süt-ak-köl (süt-ak­
göl) ve onun yanındaki Sürö dağı da burada bulunur; yedi Ku­
day (yatti Kuday = yedi tanrı) bu dağda kendi tebaaları, Yayuçi­
ler (yaratanlar), koruyucu melekler ve insanlara katılanlarla bir­
likte yaşarlar. Ölümlü ve doğru yolda bulunanların (aktular, ya­
ni doğrulukla donatılmış olanların); mutlu bir hayat sürdükleri 
cennet (ak) de burada bulunur. Bu son belirtilenler bugün yaşa­
makta olan insanların ataları olup burada aile olarak yaşarlar ve 
bu aile bağının kuvvetiyle, semadaki tanrılarla yer yüzünde ya­
şayan ardılları arasında aracılık yaparlar ve gerektiği zaman on­
lara yardım edebilirler. 

Üzerinde insanların yaşadığı yer insanlara iyilik yapan bir 
ruhlar topluluğu şeklinde kişilendirilir ve Yer-Su adında kutsa­
nır. Ruhlar topluluğu diyorum, çünkü Yer-Su deyince onyedi 
yüksek hanın hepsi amaçlanır; kaynaklar bölgesinin bütün bu 
hanları, büyük dağların karlı tepelerinde ve karaları sulayan ır­
makların kaynaklarında otururlar. Bu onyedi hanın en güçlüsü 
Yö Kan' dır. O, dünyanın merkezinde, yer yüzündeki bütün 
ağaçların en büyüğü olan çok yüksek çamın bulunduğu yerde 
oturur, bu çamın ucu Bay Ülgön'ün evine kadar ulaşır. Bu ağaç, 
Yö Kan'ın, güç bakımından en yüksek Tanrıya eş olduğunu gös­
termektedir. Yö Kan'ın, Sö Kan, ve Temir Kan adlında iki oğlu 
olup, bunlar da yerdeki hanlar topluluğundadırlar ve insanlar 
tarafından sunulanları sevgiyle kabul ederler. Güçlü yer hanları­
nın dördüncüsü denizlerin egemeni, ölüleri koruyan Talay 
Kan' dır, ona Yayık Kan (taşmış suların hanı) da denir. Onun evi 
onyedi denizin birleştiği yerdedir, kendisi de yeryüzündeki bü­
tün suların hükümdarıdır. Beşinci han Adam Kan' dır (bu Kazak­
lar aracılığıyla Müslümanlardan geçmiştir). Altıncısı, Abakan ır­
mağının hükümdarı olan Mordo Kan ya da Abakan Kan' dır; Te­
les gölünün doğusunda Abakan ırmağının kaynağında oturur 

22 



ve orada yağmur tanrısı olarak kutsanır. Yedincisi, Altay halkı­
nın koruyucusu Altay Kan' dır; Katunya ile semaya kadar yük­
selen Beluha kaynağında oturur. Sekizincisi, Kemçik'in ve Yeni­
sey kaynaklarının zengin sahibi Kırgıs Kan' dır; Dokuzuncu han 
Yabaş Kan, onuncusu Edar Kan' dır. D iğer yedi han, çeş itli boy­
lar arasında çeşitli adlar altında anılmaktadır. Kuzey Altay'da 
duyulan adlar şunlardır: Yabır Kan, Kayra Kan, Puysan Kan, 
Parbi Kan, Mansar Kan, Pırçu Kan ve Oktu Kan; bunların bu­
lunduğu yer ve önemleri konusunda bilgi veremeyeceğim. 

Gök ve yerin katlarında yaşayan bütün bu yukarı dünya tan­
rıları, insanlığı meydana getiren, yaşatan ve koruyan varlıklar 
olarak görülürler. İnsanlar, en çok Yer-su tanrdarına yakın bu­
lunmakta, onların iyiliğinden doğrudan doğruya yararlanmakta 
ve bu nedenle aracısız onlarla bağlantı kurarak kurban sunu­
munda bulunmaya cesaret etmektedirler. Zayıf insan, en yük­
sekteki gök tanrıları ile karanlığın ruhlarına doğrudan doğruya 
başvurmaya cesaret edemez, o, bunun için b ir aracıya gerek du­
yar; bu aracılar, onun cennette yaşayan atalarıdır. İnsan, bu ata­
lar aracılığıyla gökteki yüksek tanrılara dileklerini b ildirir ve on­
lardan yardım ister. Bunun için, her yurt'un put yerinde sema­
nın katlarını temsil eden b ir çembere asılı olarak yüksek tanrıla­
rın b ir şekil bulunur, onun yanında da insanı koruyan dokuz 
atayı temsil eden somo vardır. Fakat herkes etkili bir şekilde ata­
larına baş vuramaz ya da daha doğrusu, her ataya etkil i b ir şe­
kilde yardım etmek gücü verilmemiştir. Bu güç, ancak şamanla­
dan olan pek az soyda bulunur ki, onlar kendi güçlerini babadan 
oğula bunun dış belirtisi olan şaman davulu ile b irl ikte geçirir­
ler. Bu davul aracılığıyla ve atalarının gücü yardımıyla Yer-su 
ruhları çağrılır ve onlar etkin b ir yardıma zorlanabilir. Ataların 
nasıl çağrıldığını, tören sırasında yazıp almış olduğum (bu işi, 
ayin sırasında yapmak mümkün değildir) duadan görmek 

23 



Şaman ve davulu 

mümkündür. Bunlardan birincisi iyi hava için okunan bir du­
adır. Bunu, 1 861 yılında, Abakan kaynakları çevresinde haftalar­
ca fırtına altında kaldığımız zaman Tölös boyundan olan (Çolış­
man bölgesi) kılavuzlarımdan biri okumuştu. Duayı okuyan bir 
Yadaçı (hava büyücüsü) olup, o sırada elinde yada-taş bulun­
madığı için, benim yolcu ecza torbamdan alınan bir ilaçla duası­
nı etkili bir duruma sokmuştu. İlacı bir kaşıkla ateş üzerinde ısıt­
tıktan sonra iki elini ve kaşığı semaya kaldırarak şöyle dedi: 

24 

Kayra Kan! Kayra Kan! 
Alas! Alas! Alas! 
Avuç içi kadar açık ver!. 
Çuvaldız kadar deşik ver! 
Soylu kişinin torunuyum! 
Sedir ağacının köküyüm, 
Abu Tobu diye çağırdım, 



Ongustay Kuldurak diye çağırdım, 
Göğün göbeği yerde olsun! 
Yerin göbeği gökte olsun! 
Paştıgan dayımı çağırıyorum, 
Göğün yolunu aç! 
Avuç içi kadar açık ver! 
Çuvaldız kadar deşik ver! 
Yüksek dağın arkasından geç! 
Abakan dağının başından geç! 
Kayra Kan, ey Kayra Kan. 
Alas, Alas, Alas! 

İkincisi bir saygı duası olup, Baçat'ta kaldığım evin sahibi 
olan bir Teleüt şamanı tarafından söylenmiş, sonra da, yazmam 
için tekrar edilmişti. 

Ey yükseklerde yaşayan 
Gökler hanı Kan Abıyaş, 
Yerden otlar, 
Ağaçlardan yapraklar çıkarttın, 
Butta etler, 
Başta saçlar büyüttün, 
Ey varlıkları yaratan, 
Onlara sen gök oldun, 
Ey Altmış güçlü han, 
Babamı yükseklere aldınız, 
Ey sen yüksek Ülgön Bay! 
O annemi yükseklere aldı, 
Tanrım, sen hayvan ver! 
Tanrım, sen ekmek ver! 
Eve bir başkan ver! 

25 



Varlıkları sen yarattın, 
Onlara sen gök oldun! 
Babam aracılığıyla sana yalvarıyorum; 
Ey baba, beni kutsa! 
Ey baba, bana yardım et! 

(Babanın ve soyun adı burada hiç kuşkusuz saygı nedeniyle 
anılmamıştır). 

Evde başıma, 
Kırda hayvanlarıma! 
Senin önünde eğiliyorum, 
Varlıkları sen yarattın, 
Varlıkların gök hükümdarı! 

Yukarda anlattığım gibi, karanlıklar diyarı olan yer altı dün­
yası dokuz kattır. Bütün bu katlarda, yer altına özgü bir güneş­
ten çıkan korkunç bir ışık vardır. Burada bütün kötü ruhlar, ya­
ni insanların peşine düşen ve bütün çabaları onlara zarar ve zi­
yan vermek olan varlıklar yaşarlar. Altaylılar, bu düşman kuv­
vetlere genel bir isimle Tümangi Tos (aşağı dünya) derler. Bun­
lar, acayip şekill i cinlerden, kuğuya benzeyen bakire kızlardan, 
Ayna, Körmös, Etkar ve Yaman Üsütlerden oluşmuştur. 

Bütün bu varlıkların başında, Bay Ülgön tarafından yaratıl­
mış olan Erlik Kan bulunur. Hiddetli hükümdar Erlik Kan aşağı 
dünyanın beşinci ya da dokuzuncu katında, kendisinin, yukar­
da sayılan kötü ruhlardan oluşan saray adamları tarafından çev­
rilmiş olarak kara bir tahtın üzerinde oturur. Erlik' ten daha aşa­
ğıda, sürülmüşlerin yeri olan cehennem (kasırgan) bulunur. Bu 
dünyanın günahkar ve canileri, öteki dünyaya gidince, burada 
hakkettikleri cezayı çekerler. Erlik Kan, insanların korkunç düş-

26 



manıdır, fakat "hepimiz de ona ait olup hayatımızı en sonunda 
o mahvettiği için", o yine Erlik Baba diye çağrılır. Onun dış gö­
rünüşü bile korku saçar, şamanların büyü dualarında o şu şekil­
de anlatılır: 

Ey kara beygir üzerindeki Erlik, 
Kara kunduzdan bir yatağın var, 
Kalçan o kadar geniş ki, 
Hiçbir kucak kuşatamaz, 
Güçlü boynunu, 
Hiçbir kişi kuşatamaz; 
Kaşların karış genişliğinde, 
Sakalların kapkara, 
Yüzün kana bulaşmış. 

Ey zengin Kan Erlik, 
Saçları parlar, kıvılcım saçar, 
Sen kova olarak 
Ölü kişi göğsü kullanırsın; 
Kişilerin kafatası sana bardak olur, 
Yeşil demirdir kılıcın, 
Demirdendir kürek kemiğin, 
Kara yüzün kıvılcım saçar, 
Saçların dalgalanır. 
Çadırının kapısında, 
Birçok görkemli tahtlar vardır. 
Topraktan bir sehpan vardır, 
Çadırının damı demirdir. 
Kocaman bir öküze binersin. 
Eğerini örtmek için 
Bir atın derisi yetiş�ez; 

27 



Elini uzatmakla bahadırları yıkarsın, 
Atın kolanını çekmekle 
Hayvanları yuvarlarsın. 
Ey Erlik, babam Erlik, 
Niçin halkı böyle izlersin? 
Söyle, niçin onu yok edersin? 
Senin yüzün her zaman kurum gibi karadır, 
Kömür gibi parlar, karadır, 
Ey Erlik, babam Erlik; 
Nesilden nesile 
Uzun devirler içinde 
Seni gece gündüz sayarız, 
Sen, nesilden nesile 
Çok saygın bir başkansın! 

İzlenen zavallı insan kalbi bu Erlik' ten nasıl korkmasın? Çün­
kü bütün kötülük ondan gelir, o insanı günaha sürükler, ona 
hastalık verir, ölümü göndererek onu yakınlarından ayırır. Bü­
yümede anormallik, hayvan hastalığı ve yoksulluk gibi şeylerin 
hepsini de Erlik gönderir. Bu yüzden, insan için Erlik'i her za­
man saymaktan, ona baba ve başkan demekten ve bol kurban 
sunarak kendisine kazanmaktan daha önemli bir görev olamaz. 

İnsan doğacağı zaman Bay Ülgön oğluna, emir verir, o da ba­
basının emrini yerine getirir ve atalarının yalvarması üzerine 
doğumu Yayuçilardan birine verir, bu da Süt-Ak Köl' den hayat 
kuvveti alarak yeni doğanı dünyaya çıkartır ve yeryüzünde ya­
şadıkça yardım ederek insanın yanında bulunur. İnsanın doğa­
cağını bilen Erlik ise, doğuma engel olmak amacıyla bir Körmös 
gönderir. Körmös doğuma engel olmaya, bunu yapamazsa hiç 
olmazsa zorlaştırmaya çalışır, zavallı ana bu yüzden ağır sancı­
lar içinde kıvranır. Buna bakmadan doğum başarı ile sona erer-

28 



se bile Körmös yeni doğanın yanından ayrılmaz ve onu Erlik'in 
buyruğu gereğince yer yüzünde hayatının sonuna kadar izler. 
Böylece insanın yanında sürekli olarak iki yoldaşı bulunur: sağ 
omuzu yanında Yayuçi, sol omuzunda Körmös. Bunların her iki­
si de insanı bütün hayatı boyunca durmadan izlerler. Yayuçi, in­
sanın iyi hareketlerini, Körmös ise kötü işlerini yazar. Sonunda, 
Erlik insanın hayat gücünü yıkmaya başarılı olduğu zaman, ya­
ni ölüm insana ulaşınca, Körmös, insanın daha yaşamakta olan 
ruhunu aşağıdaki dünyanın yedinci katına kadar sürükleyerek 
Erlik' in karar kürsüsü önüne götürür. Burada, Yayuçi ve Körmös 
adlı bu iki yoldaş, ölenin hareketleri hakkında tanıklık ederler. 
Eğer insan kötülükten daha çok iyilik yapmışsa, Erlik' in ona gü­
cü yetişmez. Körmös onu terkeder ve Yayuçi de onu karanlıklar 
diyarından alarak yukarıya çıkarır. Kötü insanın ruhunu ise Ya­
yuçi terkeder, ve Körmös de onu, aşağıdaki dünyanın, korkunç 
cehennemin bulunduğu en alt katına kadar sürükler. Burada 
kaynayan ziftle doldurulmuş kocaman bir kazan vardır ki, Kör­
mös, günahkar insanın ruhunu bunun içine atar. Bir zaman son­
ra ruh, kaynayan ziftin üzerinde belli bir dereceye kadar yükse­
lir. Yer yüzündeki hayatları sırasında hiç iyilik yapmamış olan 
en ağır günahlılar, sonsuza kadar yerin altında kalırlar; günahı 
tarafından daha az aşağıya sürüklenen kimsenin ruhu ise, saçı 
ile başının tepesi kazandaki siyah akıcı maddenin üzerinde gö­
rünecek şekilde yukarıya doğru yükselir. İyilikleri fazla olan in­
sanlar daha az batarlar, öyle ki, başlarının saçla örtülü kısmı ta­
mamen kazanın dışında kalır. İnsanın iyi emelleri ne kadar çok­
sa, kazandan yükselmesi de o kadar fazla olur, örneğin, bazıları­
nın alnı, bazılarının kaşları, gözü, burnu, ağzı, çenesi ve boynu 
ile birlikte bütün başı gözükür. Demek oluyor ki, insanın haya­
tında yaptığı iyi işler ölümünden sonra da kaybolmuyor ve Er­
lik'in korkunç cezası ve laneti de sonsuz değildir. Semadaki 

29 



mutlu kimseler, günahkarlardan kabul ettikleri iyilikleri unut­
mazlar, onlar ve günah işlemiş kimsenin ataları, orada acı çeken 
hayırseverlere yardım etmek amacıyla kendi Yayuçilarını cehen­
neme gönderirler. Yayuçi, iyilik yapmış olan ve kendisinin eski 
koruyucusu sayılanın ardılını ziyaret ederek onu saç örgüsün­
den yakalar (işte bunun için her Kalmık' ın başında bir örgü var­
dır) ve onu kaynayan ziftten çekip çıkarmaya çalışır. Yayuçi'nin 
kuvveti, günahkar tarafından işlenmiş olan iyilikler oranında ar­
tar ve böylece onu gittikçe yükseklere kaldırır. Günahkar kimse­
yi kaynayan sıvıdan büsbütün çekip çıkarabildiği zaman, onu 
kendi kollarına alarak yukardaki dünyaya götürür. 

Fakat, şamanlık dünyasında yine de sonsuz bir hakkaniyet 
yoktur. Ne ışık diyarının tanrıları, ne de karanlıklar diyarının 
ruhları yalnız ahlak ilkelerine dayanarak hareket etmezler, tersi­
ne, onları tatlı yemeklerle de kazanmak mümkündür, zengin he­
diyeler aldıkları zaman onlar göz yumarlar; insanların elindeki 
zenginliği de kıskanır ve her şeyden hediyelerini isterler. Bun­
dan dolayı, yetenekli kimseler aracılığıyla, ışık ve karanlıklar di­
yarının ruhları ile her zaman ilişkide bulunmak bir görevdir. Bu 
aracılık görevini şaman soyları üzerlerine alırlar. 

Güçlü Erlik karanlıkta sürgün kalıp kendi ruhları ile gündüz 
ışığında görünmedikçe, evrende Tanrı'nın iradesiyle yaratılmış 
olduğu şekilde her zaman bir düzen hüküm sürer ve bu durum 
her yaratılan gibi bir gün sonu gelecek olan dünyanın yıkılması­
na kadar devam eder. Fakat, dünyanın sonu, yaklaşırsa: 

30 

Kara yer alevlenir, 
İnsan toplulukları yok olur, 
Irmaklarda kanlı dalgalar akar, 
Dağlar girdapta döner. 
Kayalar gürültü ile yuvarlanır, 



Semanın kubbesi titrer, sallanır, 
Deniz dalgaları b iribiri üzerine yığılır, 
Öyle ki dib i  görünür. 
Denizin dibinde şimdi, 
Dokuz büyük ve kara taş parçalanır, 
Bu taşın herbirinden, 
B irer Demir Bahadır çıkar; 
Güçlü Demir Bahadırlar, 
Demir atlara b inerler. 
Atların ön ayakları çizgisinde 
Dokuz demir kılıç parıldar, 
Arka ayakları çizgisinde 
Dokuzar demir mızrak parıldar, 
Koşarken ağaçlara dokununca 
Bütün ağaçlar yere yıkılır; 
Canlı varlıklara dokununca 
Hepsi mahvolur, yuvarlanır, 
Tanrım, babam, Kayra Kan, 
Bu dünyayı yaratan, 
O zaman kulaklarını kapar, 
Halkın bağrışmasını d inlemez, 
O zaman Şalyima, Mandışira'yı 
Boşuna yardıma çağırır, 
O cevap vermez, 
May-Tara'yı boşuna çağırır, 
May-Tara cevap vermez, 
Sonra Erlik'in Karan Bahadır ve 
Kere Bahadır adlı iki kahramanı, 
Yerden yükselirler. 
May-Tara ile Mandışira 
Bu bahadırların üzerine atılırlar, 

31 



Şimdi yer, May-Tara'nın kanı ile 
Alevlenir, 
İşte bir gün dünyanın sonu böyle olur. 

Şamanlığa bağlı Altaylı Türk boyları arasında genel olarak 
yayılmış olan dünya görüşü, ana çizgileri ile işte böyledir. Bu 
tasviri daha kesin bir şekilde tespit etmek olanaksızdır, çünkü 
ayrıntının her yanında tasvirin birliğini karıştıran ve hatta büs­
bütün bozan biribirine aykırı bilgilerle karşılaşmaktayız. Kısa 
çizgilerle burada verilen tasvir de kanıtlıyor ki, burada kişileşti­
rilmiş tabiat kuvvetleriyle karşılaşmaktayız. Hayali ve çok yerde 
parça halinde olan bu tasvirler, komşu halkların mitolojik dü­
şüncelerinden etkilenmiştir. Bütün bu yapma kuruluşun asıl ide­
si şudur: İnsan soyu, ışık ve karanlık kuvveti gibi biribirine zıt 
iki gücün etkisi altında bulunmaktadır. Bunlardan birincisi do­
ğaldır ki, yukarda semada oturur: İyilik saçan güneş de sıcak 
ışınlarını buradan soğuk yer üzerine gönderir ve kendi gücüyle 
yer yüzündeki bütün hayatı ortaya çıkarır, geceleyin çıkan sol­
gun ay ile, yıldızların ışığı bile yeri örten karanlığın meydana ge­
tirdiği korkuyu hafifletmeye çalışırlar. İkinci güç, karanlığm ana 
kaynağı olan, soğuk ve sert yer yüzünün kucağında yaşar. Gece­
lerin karanlığı, bütün hayatı yok eden soğuklukla ölüm onun 
eseridir, ölüm gelince insanın sertleşmiş vücudu kara yerin içine 
iner. 

Bu iki büyük kuvvet arasında insana yakın ve hayatla dolu 
yer yüzü vardır ki, insan onu duygularıyla kavrayabilir ve ken­
disi de onun bir parçasını oluşturur, burası insana maddi hayatı 
için gerekli olan bütün nesneleri veren, onun yiyecek, elbise ve 
kalacak yeri bol bol sağlayan yedi dağ ve denizi ile Yer-su' dur. 
Bu yer insana o kadar yakın ve yapısı gereği insanla o derecede 

32 



bir akrabalık içindedir ki, insan ona korkmadan başvurabilir. Bu 
yüzden her insan, Yer-su' ya olan teşekkür ve saygısını belirtmek 
için ona dua eder ve armağanını sunar. Herkes onu, bir zarara 
uğramamak için şiirlerde ve dinsel dualarda över ve saygı gös­
terebilir. Yolcu, her bir tehlikeli dağ geçidinde ya da hızla akan 
ırmak geçitlerinde o yerin Tanrı' sına olan teşekkürünü belirtmek 
üzere, bu amaçla konmuş taşlardan oluşan yığına (obo) bir taş 
atar ya da kutsal bir ağaca bir bez takar. Fakat yerin yapısı, onun 
kendi hayatı gibi değişkendir, onda hiçbir şey belirgin ve kalıcı 

. değildir, bu yüzden, sahip olduğu bütün iyiliklere rağmen onun 
hayatı ve talihi için bir dayanak olamaz; böylece insan en büyük 

· saygısını ışık ve karanlığın erişilmez kuvvetlerine sunar ki, on­
lar hem insanı, hem yerle üzerindeki olayları yönetirler. Fakat 
bu kuvvetler o kadar büyük ve onun etkileri insan için o kadar 
anlaşılmaz bir şeydir ki, insan onlarla doğrudan ilişkide bulun­
maya cesaret edemez. O bunun için tanrısal kuvvetlerden anla­
yan varlıklara gerek duyar ki, bunlar da onun, ışık dünyasında 
Tanrı gibi yaşayan atalarıdır. Ancak onlar insana, zor anlarında 
yardım edebilirler. 

O, ışık kuvvetlerinin karanlıklar kuvvetinden üstün olduğu­
nu pekala bilir; fakat her gün bol bol yararlandığı iyilikleri fazla 
fikir yürütmeden kabul ettiği halde, karşı karşıya kaldığı kötü 
durumlar ve gereksinimler onu düşündürür; bu yüzden onun 
dost kuvvetleri hatırladığı kadar düşman kuvvetleri de sık sık 
düşüneceği kendiliğinden anlaşılır. Hiçbir dakika izlemediğine 
inanmadığı karanlıklar diyarının kuvvetlerine karşı duyduğu 
korku, onu, kötü ruhların amacını önceden anlamak, saldırıları­
nı önlemek ve onları kendi yararına kazanmak için araçlar ara­
maya yöneltir. İnsan bu aracı, yer altı dünyasının kuvvetleriyle 
bağlantı kurabilen, onları hediyelerle yatıştırabilen ve isteklerini 
yerine getirmekle tehditkar talihsizlikleri atalarının aracılığıyla 

33 



önleyen güçlü şamanlarda bulur. Şaman dinine inananların, şa­
manların yardımına dayanarak karanlıklar diyarının kuvvetle­
riyle iyi ilişkiler kurmaya çalıştıklarını gören komşu Ruslar, bu­
nun bir şeytan dini olduğuna inanmışlardır. 

Şamanlığı diğer dinlerden ayıran özellik şimdi yaşayan in­
sanla onun çoktan ölmüş ataları arasında sıkı bir bağlantının var 
olduğuna inanıştır. Bu bağın kuvvetine olan inanç, atalara ardı 
arası kesilmeden saygı göstermeyi gerekli kılmaktadır. Bu du­
rum karşısında, ancak kendi atalarıyla sıkı bir bağlantı kurabilen 
bir kimse rahip ya da şaman olabilir demektir, diğer deyişle bu­
rada ancak, irsi, yani ailelere özgü bir şamanlık olasıdır. 

Böylece şaman, şamanlık için gerekli güç ve bilgiyi ataların­
dan alır; o, atalarından aldığı kuvvetle şaman davulunu kullan­
mayı, şarkılar söyleyerek ataları ve ruhları çağırmayı ve onların 
yardımıyla kendi ruhunu bedeninden ayırarak aydınlık ışık 
dünyasına ya da büyük karanlığa göndermeyi öğrenir. 

Şamanlık dininin rahibi, dediğimiz gibi, insanlarla ruhlar 
arasında aracı olan şaman' dır. Türk halkları arasında buna kam 
denir, o, kurban sunar, evi, ölülerin ruhlarından temizler, rica ve 
şükran dualarının yapılışını yönetir, ayrıca o bir doktor, falcı ve 
havayı da önceden haber veren kimsedir. Bu nedenle güçlü şa­
manlar halk arasında büyük saygınlık görürler, fakat sevilmek­
ten daha fazla kendilerinden korkulur. 

Yukarda belirtildiği gibi, şamanlık yeteneği ve bilgisi irsidir 
ve babadan oğula geçer. Fakat yeni şaman bunun için babasın­
dan ders almaz, bilgilendirilmez, bu meslek için hazırlanmaz bi­
le, şamanlık gücü ona, insanı bütün varlığı ile kavrayan bir has­
talık gibi birdenbire gelir. Ataların kuvvetiyle şaman olarak be­
lirlenen kişi, organlarında birdenbire bir gevşeklik duyar, bu du­
rum şiddetli bir titreme ile kendisini gösterir. Onda, kuvvetli ve 
kendiliğinden bir esneme başlar, göğsünde ağır bir baskı hisse-

34 



Şamanlar (minyatür) 

der, birdenbire şiddetli seslerle bağırmak gereğini duyar, sıtmalı 
gibi titrer, gözleri fıldır fıldır döner, birdenbire yerinden sıçraya­
rak deli gibi çevrede dönmeye başlar, sonunda ter içinde kalarak 
yere yuvarlanır ve saralı çırpınmalarla kramp içersinde kıvranır. 
Organları bir şey duymaz, eline ne geçerse yakalar ve yutmaya 
bakar, kızgın demir, bıçak, iğne, balta gibi şeyler olsa bile, bun­
ları yutmaktan ona bir zarar gelmez. Bir süre sonra yuttuğu şey­
leri olduğu gibi geri çıkarır. (Bunları doğal olarak ancak sözüne 
güvenilir kimselerden dinliyerek aktarıyorum, fakat hurafeye 
inanış işinde bunun hiçbir önemi yoktur. Burada yanılanın kim 
olduğunu kestirmek zordur, belki de burada, kendini aldatma 
ile bilerek yanılma birlikte yürümektedir). Bütün ıstıraplar git­
tikçe artar, sonra bu şekilde acı çeken insan şaman davulunu ya-

35 



kalayarak şamanlık işini yapmaya başlar. Şamanlığa atanan 
kimse ataların isteğine karşı gelir ve şamanlık yapmak istemez­
se, korkunç acılara katlanır ya da azgın b ir şekilde delirerek kısa 
zamanda kendisine kıyar veya hastalığının artmasından ölür. 

Dernek şamanın sanat ve gücü, ya kurban sunmakla ya da 
kurbansız yapılan şamanlık ayinlerinde belli olur. 

Altaylı şamanlar, bu ayin sırasında b irb irinden pek ayırtedil­
rneyen şu elbiseleri giyerler: hayvan deris inden bir göğüslüğü 
olan açık cübbe ve üzerinde dağ tavuğu tüyü bulunan kırmızı 
bir külah. Altay'ın kuzeyinde yaşıyan Karaorrnan Tatarları ile 
Şor ve Teleüt şamanlarının belli b ir elbisesi yoktur, bunlar ayin­
leri günlük giyimleriyle yaparlar. Fakat orman Tunguzlarının ve 
Doğu Sibirya' da yaşayan diğer küçük halkların şaman elbisele­
rinde, arka, göğüs ve kollarından olmak üzere hayvan şekilleriy­
le süslü birçok demir parçaları bulunur, bunlar vücudun her ha­
reketinde b irb irine çarparak kuvvetli sesler çıkarırlar. 

Ayin için elbisenin önemi yoktur, fakat şaman davulu önem­
lidir ve bu olmadan ayin bir kuvvet taşımaz. Şükran ve yalvarı 
dualarını ve gelecekten haber verme işlerini şaman davulsuz da 
yapabilir. 

Şaman davulu (tüngür ya da tür), aşağı yukarı 3-4 zoll geniş­
l iğinde, azçok oval bir şekilde bükülmüş tahta bir kenardan olu­
şan, bir elek kenarına benzeyen bu kısmın en geniş kutru yakla­
şık 1 arşın kadardır. Bu ağaç kenarın üzerine sepilenmiş bir ma­
ral derisi gerilmiştir, ancak bu deri tahtanın dış kısmını da örter. 
Davulun iç kısmında tahta kenarın uzunluk mihveri boyunca ta­
kılmış değnek şeklinde bir sap vardır. Bu sap, genellikle kolları­
nı uzatmış ayakta bir insan şeklinden oluşan, buna da davul sa­
hibi  (tüngür asi) derler. Bazan bu sap güzel b ir şekilde oyularak 
işlenmiş olur, fakat çok kere de düz bir değnek olup, yukarı 
ucunda göz yerine düğmeler takılmış büyük ve yuvarlak b ir baş 

36 



ve alt kısmında da sapa meyilli olarak bağlanmış ve insanın 
ayaklarını gösteren iki ağaç parçası bulunur. Tüngür asi'nin kol­
ları, başın biraz altından geçen ve sapa dikey olarak gerilen bir 
telle bağlanır, bunun üzerine birçok demir parçaları ve levhacık­
ları takılmışhr ve davul sallanırken kuvvetli ses çıkarırlar. Bun­
dan başka, sapa kırmızı ve mavi renkte ve atalar tarafından kut­
sanmış birçok bez ya da şerit iliştirilmiştir. Şaman davulunun 
üzerine gerilmiş olan derinin dış kısmına kırmızı şekiller çizil­
miştir. Resim kaba olmasına rağmen, yukarı kısmın semayı be­
lirttiğini anlamak olasıdır, ortada güneşle ay ve onların üzerinde 
de birçok yıldız görülüyor. Aşağıda yerin resmi çizilmiştir, iki ta­
rafta ağaçlar, kollarını uzatarak yuvarlanmakta olan bir _adam, at 
üzerinde giden bir iki kişi ve bunların yanında da hayvanlarla 
kuşlar gözüküyor. Bana, atların kurban atı, kuşların kaz ve kar­
tal ve at Ü.zerindeki kimsenin de şaman olduğunu söylediler. 

Şaman davuluyla 

37 



Tanrılar tarafından kutsanmış kayını (somo) belirtirmiş. Şaman, 
davulu sol eliyle sapın ortasından tutar, sağ eline de orbu adı ve­
rilen tokmağı alır. Tokmak ağaçtan yapılmış olup, bazan olduk­
ça ustalıkla oyulmuş 4-5 zoll uzunluğundadır. Tokmak yassı ve 
yaklaşık 2 zoll genişliğindedir, üzeri önce keçe ile, onun üzerin­
den de kıllı hayvan derisiyle (samur, kakım ya da tavşan derisi) 
örtülmüştür, bundan amaç, davula vurulduğu zaman boğuk ses 
çıkmasını sağlamaktır. 

Davul ile şamanlık ayinleri, yukarda belirtilen bütün dinsel iş­
lerde yapılır. Şaman bunun için ancak ev sahibinin çağırması ile 
gelir ve kendisine çok kere küçük hediyeler verilir. Böyle bir ayin 
genellikle bir kurbanla ilgili olduğu için, şaman ancak olmuş ya da 
olması olası felaket, aileden birisin hastalığı ya da ölümü ya da 
hayvan hastalıkları gibi zorunlu durumlarda çağrılır. Şaman gel­
dikten sonra, atalarından felaketin nedenini anlamak için haber 
getirmek amacıyla kısa bir büyü yapar. Bu iş bitince nedeni bildi­
rir ve ne yapılması gerektiğini söyler, kurbanın gerek olup olmadı­
ğını, bunun hangi Tanrı'ya sunulacağını ve sonra bu kurbanın ne­
den olduğunu bildirir. Bu sırada, kurbanın iyi kabul görmesi ve 
başarılı olabilmesi için, kurbanlık hayvanın rengini ve belli işaret­
lerini söyler. Erlik'e sunulan kurban, felaketin olduğu yerde, örne­
ğin ya çadırın içinde ya da ölünün mezarı başında kesilir, halbuki 
Bay-Ülgön için ayrılan kurban ıssız bir yerde, örneğin bir kayın or­
manında yeni kurulmuş bir çadırın yanında sunulur. Bu son du­
rumda ancak erkekler hazır bulunur ve kurban kesen şaman da 
her zaman bir erkek olmalıdır. Kurban yemeğine erkekler de, ka­
dınlar da katılabilir, kızlar tam kurban kesilen yerde bulunabilir­
lerse de, kadınlar bunun biraz uzağında dururlar. Ayin sırasında 
söylenen şarkılar üzerine ayrıntılı bilgi edinmek çok zordur, çünkü 
bu şekilde bilgi veren kimse kendi geleceğinden korkmaktadır. Bu­
nunla ilgili oldukça ayrıntılı yazılar, kırk yılı başlarından beri Altay 

38 



misyonunda bulunmaktadır, fakat 1861'de bunları bana göster­
mek istemediler .. Misyoner Verbitski, bunları 1870 yılında Tomsk 
gazetesinde yayınladı. O, bütün şaman dualarını asıl metin olarak 
vermekte ise de, bunlar çok bozuk bir şekle sokulduğundan birçok 
yerini kesinlikle anlamak mümkün değildir, bundan başka tercü­
mesi de verilmemiştir. Söylediğim gibi bunlar tek büyükçe metin 
olduğundan, ben de adı geçen yazılara dayanarak Ülgön'e sunu­
lan kurban töreni sırasındaki işleri ayrınhlı bir şekilde anlatmaya 
çalışacağım ve duaların metinlerini, yukardaki yazılardan müm­
kün olduğu kadar, söz söz çevirerek uygun yerlere ekleyeceğim. 

Bütün kurbanların en büyüğü olan bu tören üç bölüme ayrı­
lır ve bunlardan herbiri ayrı bir akşam yapılır. 

Birinci akşamda güneş dağların arkasında kaybolur olmaz, 
kurban (taylga) için hazırlık başlar, kurban yeri seçilir, sahibin 
sürüsünden kurban hayvanı aranır ve işkence yapılarak öldürü­
lür. 

Şaman, küçük bir kayın ormanının ıssız bir yerinde kurban 
için en uygun yeri kendisi seçer. Onun gösterdiği yerde, burası 
genellikle küçük bir açıklıktır, bütün hazır olanların yardımıyla 
yeni bir çadır kurulur, üzeri keçe ve halılarla örtülür. Çadırın or­
tasına, ucu duman deliğinden çıkacak şekilde, sık yapraklı taze 
bir kayın ağacı yerleştirilir. Bu kayının aşağıdaki dalları tam 
gövdeden kesilir ve ucundaki dallarından birine de bayrak gibi 
sarkan bir bez asılır; kayın gövdesinin alt tarafı aya_kla basılabi­
lecek şekilde dokuz yerden oyulur ve buna basamak (taptı) de­
nir. Kurban için kurulan çadırın kapısı her zaman doğuya bakar. 
Çadırın kapısı önünde kayın kabuklarından ve yere çakılmış 
değneklerden küçük bir çit yapılır ve bu da hayvan ağılını belir­
tir. Bu çitin, çadıra bakan kısmı açık bırakılır ve bu açıklığa, 
ucunda at kılından bir ilmik bulunan kayın ağacından bir değ­
nek dikilir. 

39 



Ülgön'e sunulacak kurbanlık hayvanın donu açık renkte ol­
malıdır. Şaman kurban için uygun atı bulduktan sonra bunun 
sırtına ağaçta.n yapılmış bir kap konur ve sıçrayıp kabı yere dü­
şürmesi için hayvana vurulur. Bu sırada kap, alt kısmı yukarıya 
gelecek şekilde düşerse hayvan bugünkü kurban için uygun sa­
yılmaz; kap ağzı ile yukarıya düşerse, hayvan bir kurban için 
uygun sayılır. Kurbanlık bir hayvan kısraksa, kap onun kendi 
sütü ile yıkanır ve yukarda anlatılan işlem sırasında şu dua oku­
nur: 

Kurban uygun ise, 
Sağ gözü ile 
Sunulana baksın, 
Ben kabı sundum. 
Fakat kutsama sizdendir; 
Bize iyi bir işaret vererek 
Aşağıya baksın 

Kam tarafından belirlenen bir kişi bu şekilde seçilmiş kur­
banlık hayvanı at kılından yapılmış uzun bir yularla tutar. Bu 
adama Baş-tutkan kiji (baş tutan kişi) derler ve bu göreviyle bü­
tün kurban işlerine katılır. Şimdi şaman sık yapraklı bir kayın 
dalı ile kurbanlık hayvanın yanına gelir ve bu dalı hayvanın sır­
tı üzerine sallar. Şaman bu hareketiyle kurbanlık hayvanın ruhu­
nu Ülgön'e doğru sürmüş olur. Altaylıların inanışına göre, kur­
banlık hayvanın ruhu ile birlikte Baş-tutkan'ın ruhu da bede­
ninden ayrılarak onunla birlikte Ülgön' e kadar gider. 

Şimdi şaman, içerisindeki kayın ağacı yanında ateş yakılmış 
olan çadırın yanına gelir; ateşe atılmış ardıç dallarından çıkan 
dumanı davula değdirir, sonra da ateŞin yanına oturarak davu­
lunu kurban işleri için ruhlardan yardımcılar çağırmakla ayine 
başlar. 

40 



Buraya gel ey genç bulut, 
Kürek kemiğime basarak, 
Halk ve adamlar, kürek, 
Kemiğimi ezerek siz de geliniz. 
Semanın oğlu Tang-sarı, 
Ey Ülgön'ün oğlu Kergiday! 
Sen benim görmek için gözüm, 
Tutmak için elim, 
Kaçmak için ayağım, 
Sendelersem tuyağımsın, 
Sağ elim orbu ile vurur, 
Gel sen benim sağıma! 

Bu çağırmadan sonra kam değişik ve derin bir sesle: a kam 
ay! (Ey kam, işte ben buradayım) diyerek davet edilenin cevabı­
nı söyler, bundan sonra davulu biraz dışarıya doğru eğer ve ru­
hun davula alındığını göstermek amacıyla kolunu sallayıp bir 
l:iareket yapar. Sonra devam eder: 

Sarı kamıştan bir değnekle, 
Sarı-kula bir (atla), 
Sarı ipek dizginle, 
Sarı ipekten bir kürkle, 
Ülgön'ün oğlu Kan Kartış, 
Oynayarak gel sağıma, 
Tokmağı vuran sağıma. 

Ruh: a kam ay! diye cevap verir ve davulun içine alınır. 

Kızıl erkek deve üzerinde, 
Kızıl ipek dizginle, 

41 



Aklımdan bir değnekle, 
Kızugan Tengra baba, 
Yalama olup seslenerek, 
Şimdi bak sağıma gel. 

Ruh: a kam ay! diye cevap verir ve davulun içerisine alınır. 

Gök gürlerken ata binen, 
Şimşek çakarken koşup gelen. 
Gök gürlemesinden gebe kalan sonbahar bulutu, 
Şimşek dolu ilkbahar bulutu, 
Bastığım yer gümbürder, 
Ey Mergan kan babam, 
Yalama olup seslenerek, 
Şimdi bak sağıma gel! 

Ruh: a kam ay! diye cevap verir ve diğerleri gibi davulun içi­
ne alınır. 

Şimdi şaman yerinden kalkar ve yavaş yavaş çadırdan çıkar; 
çadıra yakın bir yerde, kaz niyetiyle içerisine ot doldurulmuş ve 
bezle sanlı bir nesne yerleştirmiştir. Şaman bu kazın üzerine otu­
rur ve kollarıyla yukarıya uçuyormuş gibi sert hareketler, yapar, 
bu sırada da yüksek sesle ve ağır ağır şunları söyler: 

42 

Ak göğün altında, 
Ak bulutun üstünde, 
Mavi göğün altında, 
Mavi bulutun üstünde, 
Yüksel semaya ey kuş! 



Bunun üzerine şaman kaz sesini öykünerek cevap verir: 

Ungay gak gak, ungay gak, 
Kaygay gak gak, kaygay gak. 
Şaman: Altın bir dizgin yerleştiriniz! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Altın kementi tutunuz! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Bir aylık uzaklığa bakınız! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Ak süt gölüne bakınız! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Bir günlük uzaklığa bakınız! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Sürö dağına bakınız! 
Kaz: Ungay gak gak! 
Şaman: Sürö dağından 
Kendisine yemek almasın, 
Ak süt gölünden, 
Kendisine içecek almasın! 
Kaz: Ungay gak gak, ungay gak, 
Kaygay gak gak, kaygay gak! 

Kurbanlık hayvanın pura adı verilen ruhu, şamanın böyle ça­
ğırması sonunda kişnemeye başlar, şaman bu kişnemeyi mıyak, 
mıyak mıyak! sözleriyle kendisi öykünerek söyler. Şimdi bu ruh 
kaçmaya başladığı için, şaman kaz üzerinde onun ardından gi­
der. Pura yukardan aşağıya inmeye başlarsa, şaman da bunu ya­
par. Aşağıya indikten sonra kazı bırakır ve hemen pura'nın ar­
dından koşar. Bütün hazır bulunanlar bu izlemeye katılırlar ve 
şamanla birlikte çadırdan çıkarak; kaçtığı sanılan kurbanlık hay-

43 



vanın ruhu ardından: Ay hay! Ay hay! diye bağıra bağıra koşar­
lar ve bu işi, pura'yı ağıla kovalamakta başarılı oluncaya kadar 
sürdürürler. Orada, üzerinde ilmik bulunan ve kurbanlık hay­
van ruhunun bekçisi sayılan (pura-sakçı) kayın ağacından bir 
değnek vardır. Şaman yüksek sesle buna seslenir: 

Altın ilmiği alınız! 
Hay, hay, hay 
Altın ipini çabuk sallayınız! 
Hay, hay, hay! 
Altın kantarmayı takınız! 
Hay, hay, hay! 

Şaman bu şekilde bağırarak çadıra saldırır, ani bir hareketle 
davulu sol omuzuna atar, sağ eline orbu'yu aldığı halde sol eliy­
le at kılından yapılmış ilmiği yakalar ve kurbanlık hayvanın ru­
hunu yakalamış gibi yapar. Bu sırada boynuna ip atılmış bir atın 
sesine benzer sesler çıkarır, sıçrar, ayakları ile ileri geri tepinir ve 
bütün hareketiyle yakalanmış bir atın durumunu öykünür. Bu 
şekilde yakalama sırasında sol omuz üzerinden fırlatılan davu­
lu, havada iken yanındakilerden biri yakalar. Davul yere düşer­
se, bu, kurbanlık hayvanın ruhunun son anda kurtularak kaçtı­
ğını gösterir, bu durumda yakalama işine yeniden başlamak ge­
rekir. Pura yakalanmışsa, şaman, yanında bulunduğu sanılan 
yardımcılara, özellikle pura sakçı'ya (ruh bekçisi) emirlerini ve­
rir ve şunları söylerken pura'yı ona teslim eder: 

44 

Onu altın eyerle kapatınız, 
Altın kuyruk kayışını takınız, 
Altın kolanını iyice çekiniz. 



Şimdi şamana yeşil bir ardıç dalı uzatırlar, o bununla pura'yı 
her taraftan tütsülerken ağır ağır şunları okur: 

Alas, alas, ey kula! 
Ülgön Kan'ın kurbanlığı! 
Ak Ülgön'ün kurbanlığı! 
Alas, alas, alas! 

Şaman, binek hayvan olarak kullandığı kazı ancak şimdi ser­
best bırakır ve onun için şu duayı okur: 

Yemini, Sürö dağından al, 
İçeceğini ak Süt gölünden al! 
Sen benim kaz anası, 
Kuş anası Kurgay Kan! 
Halkın anası Engkay Kan! 
Sen halkın yanında kal! 
Onlara au, au! diye seslen! 
Onları ya, ya! diye çağır. 

Bunun üzerine birdenbire davulu kaldırır, orbu ile ona şid­
detle vurarak bağırır ve bununla kazın birdenbire yükseklere uç­
tuğunu göstermek ister. 

Ancak şimdi, kurbanlık hayvanın ruhu çadıra döndükten 
sonra, şaman hazır bulunan diğer kimselerin yardımıyla asıl 
kurbanlık hayvanı kesilmek üzere ıssız yere götürür. Sonra şa­
manist bir sesle şunları söyler: 

Seni başımın tepesiyle kaldırıyorum. 
Seni omuzumla koruyorum, 
Seni kurban olarak sunuyorum. 

45 



Ey yüksekten kutsama görmüş kulunum, 
Çadıra doğru yüksel, 
Dokuzuncu kata çık, 
Oynayarak ak çadırın yanına kon, 
Ülgön'ün çadırı yanına kon, 
Bay Ülgön'e yükselerek gel, 
Onun sağına yaklaş, 
Onun sağ gözüne görün, 
Bize iyi bir karar getir. 

Bu duadan sonra şaman, yanında bulunanlardan birkaç kişi 
ile kurbanlık hayvanı işkence ile öldürmeye hazırlanırlar, diğer­
leri de kurban yerini (tas-kak) düzenlerler. Bu amaçla yaklaşık 4 
verşok kutrunda ve 4-5 arşın uzunluğunda dört kaym direği, bir 
dörtgenin uçlarına biribirinden 2,5 arşın kadar uzaklıkta dikey 

Kurban yeri 

46 



olarak yere çakılır. Bu direklerin yukarı uçları çapraz tahtalarla 
birleştirilir ve üzeri, dört köşeli bir prizma ayak oluşturacak şe­
kilde dallarla örtülür. 

Kurbanlık hayvanın öldürülmesi, çok çirkin bir işkencedir. 
Bu iş şöyle yapılır: at, başı doğuya gelecek şekilde ye�leştirilir; ve 
ağa bir iple sıkıca bağlanır. Her dört ayağına da birer sağlam ip 
takılır. Sonra hayvanın arkasına uzunlamasına kalın bir direk 
konur, ayaklara takılmış olan ipler bu direğe bağlanır, o şekilde, 
birkaç kişi direği aşağıya doğru basarken diğerleri de ipleri 
ucundan çekerler, ön ayaklar öne, arka ayakları arkaya gerilir ve 
mümkün olduğu kadar düzgün bir şekilde direğe yaklaştırılır. 
Büyük bir dikkatli yavaş yavaş yapılan bu iş sırasında, atın arka 
kemiği birçok yerden kırılır ve bacak mafsalları kopar. Bu sırada 
kan akmasın diye vücudun kulak, burun ve makat gibi bütün 
delikleri otla iyice tıkanır. 

Ata böylece ölünceye kadar, işkence yapıldıktan sonra, bütün 
başı ve dizlerine kadar bacakları deride kalacak şekilde derisi 
yüzülür. Ancak ağzından dili koparılır. Deri, boyun ve karnı kıs­
mından kesilir ve böylece deriye zarar vermeden bütün vücut çı­
karılabilir. Baş ve ayaklarla birlikte baydara adı verilen bu deri, 
12-16 arşın uzunluğunda bir değneğe (tiikölö) asılır, öyle ki, ka­
fatasının arka deliği bunun ucuna, arkanın orta kısmı değneğin 
üzerine gelir ve ayaklar sarkar. Kurban yerinin tam önüne çatal­
lı bir küçük değnek çakılır, bunun üzerine tiikölö o şekilde yer­
leştirilir ki, baydara başı ile doğuya bakarak tas-kak'ın üzerin­
de havada sarkar. Kurbanın bu şekilde asılması ancak Altaylıla­
ra özgüdür. Ur çevresinde gördüğüm gibi, Teleütlerde baydara 
tas-kak'ın üzerine oturmuş şekilde yerleştirilir. 

Kurbanlık hayvanın vücudu baydara' dan çıkarıldıktan sonra 
içi kısmı alınır ve hayvan parçalara ayrılır, fakat o şekilde ki, et 
mafsallardan kesilir, kemikler kırılmaz. Şimdi ön ve arka kısım-

47 



ların kemikleri yumuşak etten çıkarılır, sonra da arka, kaburga 
ve göğüs kısmı ayrı ayrı konur. Kemikten ayrılmış et çiğ olarak 
dağıtılır. Sırt, sağrı, kaburga parçaları, küçük kemikler ve göğüs 
kısmı hiçbir şey katılmadan büyük bir kazanda suda pişirilir. 

Bu parçalama işi büyük bir ustalıkla yapılmalıdır, çünkü, de­
diğim gibi hiçbir kemiğin üzerinde en ufak bir zedeleme izi bile 
görülmemesi gerekir, bu yüzden, bu işten anlayan biri görevlen­
dirilir. Seçilmiş iki aşçıya, kazandaki etleri karıştırmak gibi onur­
lu görev verilir. Et piştikten sonra kayın çubuklarından hazırlan­
mış üç arşın uzunluğunda bir yere konur ve bu sırada küçük 
parçalar şeklinde kesilir. Şimdi şaman ağaçtan bir kap alarak bu­
nun içine et koyar, üzerine çorba döker ve kurban yerine giderek 
yüzünü doğuya çevirmiş olduğu halde bunu evin atalarına ve 
koruyucu ruhlarına sunar. 

Önce Baş-tutkan (baş tutan) a dönerek kendisinden şu duayı 
okur: 

48 

Ayın temiz ışığında, 
Güneşin parlak ışığında, 
Eski yılı geçince, 
Yeni yılı gelince, 
Onun yılı değişince, 
Sonbaharda her şey ala olunca 
Kamışın başı geçince, 
Tabak dolusu için, 
Yemek kokusu için, 
Kayra Kan sana bunu sunarım. 

Sonra, onun yanına gelen ev sahibi adına şu duayı okur: 

Eski yılı geçtiği için, 



Yeni yılı geldiği için 
Onu iki omuzu ile desteklesin, 
Başının tepesiyle kaldırsın! 
Onu iki omuzu ile desteklemezse, 
Başı ile kaldırmazsa, 
Ona büyük bir ceza gelsin, 
Bitmez bir ceza değsin. 
Kabul et, Kayra Kan! 

Şaman, tabakta kalan eti ev sahibine sunar, o ancak birazını 
yer, kalanını şaman ev sahibinin akrabaları arasında böler. Tabak 
boşaldıktan sonra şaman onu çevresinde dönerek bir sallar ve 
Tele üzerinden fırlatır. Tabağın dibi alta gelecek şekilde düşmüş­
se, bu, kurbanın iyi kabul gördüğüne bir işarettir, fakat dibi yu­
karıya gelirse, bu kötü bir işarettir, Ülgön, kurban için sevinmi­
yor. Fakat bunların hiçbirine bakmadan törene devam olunur. 

Şaman'ın duaları sırasında, birçok kişi et takılmış kayın dal­
larını yukarıya kaldırırlar. Ev sahibi en iyi sayılan arka but kıs­
mını şamana hediye olarak sunar; o bunun yumuşak kısımları­
nın çoğunu kesip aldıktan sonra kalanını seçkin konuklardan bi­
rine sunar, o da yedikten sonra başkasına verir, böylece yenip bi­
tinceye kadar devam olunur, fakat kemiklerin herhangi bir şekil­
de zedelenmemesine dikkat edilir. Ev sahibi göğüs kısmını seç­
kin konuklarından birine verir, o birazını kesip aldıktan sonra 
başkasına, o da kıkırdak et ve sert kısımları yenip bitinciye ka- . 
dar üçüncüsüne vb. sunar. Kalan et kemiklerinden sıyrılınca ça­
dıra taşınır ve burada iki gece sonra törene devam edilir. Etin bir 
kısmını ev sahibi küçük küçük parçalara ayırdıktan sonra, sağ 
elinin baş, işaret ve orta parmağı ile parçalar alarak hazır bulu­
nanlardan her birinin ağzına sokar. Küçük parçalara ayrılmış 
etin bir kısmı birçok tabağa yerleştirilerek özel postalar aracılı-

49 



ğıyla, törende hazır bulunmayan akraba ya da komşulara gön­
derilir. Bunu götüren postanın bu sırada görevi, ev sahibinin ye­
rine etleri her konuğun ağzına eliyle ayn ayrı sokmaktır. 

Kurbanın öldürülmesi, tas-kak'ın kurulması ve şölen sırasın­
da yardım etmiş olan kimselere etin bir kısmı hediye olarak ve­
rilir ve onlar da bunu evlerine götürürler. Doğaldır ki, çoğu şa­
manın kendisine düşer. 

Şimdi kemikler dikkatle toplanarak kayın çubukları üzerine 
konur, sonra da kurban iskelesi (tas-kak) üzerine kaldırılır, bu­
rada üzeri bir kat kayın dal ve yapraklarıyla örtülür. Bunlar ora­
da Tanrı'ya sunulmuş olarak kalırlar. Kemiklerin hepsi de, en 
küçük parçasına kadar kurban iskelesinin üzerinde bulunmadı­
ğı zaman, bu durum büyük bir felaket sayılır. 

Ertesi akşam güneş battıktan sonra kurban töreni tekrar baş­
lar, bugün törenin temelini oluşturan ayin yapılır. 

Şaman, karanlık basmaya başlarken artık ateş yakılmış olan 
çadıra girer. O önce dün pişirilen etten bir parça alarak davul sa­
hiplerine, yani kendi soyunun kişileştirilerek düşünülmüş şa­
man kuvvetine sunar. 

Kabul et, ey Kayra Kan! 
Altı sırlı davul sahibi, 
Zil çalarak bana gel! 
"Çok" dersem eğil! 
"Ma" dersem al! 

Sonra burada çadırda yanan ateşin sahibine, yani kurbanı su­
nan ev sahibi soyunun kişileştirilmiş kuvvetine başvurur: 

50 

Kabul et, ey Kayra Kan! 
Otuz başlı ot anası, 



Kırk başlı kız anası, 
"Çok" dersem eğil! 
"Ma" dersem al!. 

Şaman bunları söylerken, görünmeyen konuklara sunar gibi 
tabağı iki eliyle yukarıya kaldırır ve ağzı ile de, görünmeyen ko­
nuklar gelmiş gibi sesler çıkarır; bundan sonra tabaktaki eti kü­
çük parçalara ayırarak ustalıkla çadırda bulunan kimselere dağı­
tır; onlar da parçaları hırsla yutarlar; bu iş törene dahildir, çün­
kü bunu tadan kişiler, aynı zamanda görünmeyen ve yiyen ruh­
ları da temsil ederler. 

Bunun üzerine şeritler takılarak çadırın önüne asılmış söltü 
denen ipin üzerine pamuktan, yünden ya da ipekten dokuz elbi­
se asar; bunlar, ev sahibinin Ülgön' e sunduğu armağanlardır. 
Bunlar ardıç ile tütsülenirken şaman söyler: 

Atların taşıyamayacağı hediyeler, 
Alas, alas, alas! 
Kişilerin kaldıramayacağı, 
Alas, alas, alas, 
Üç kat yakalı elbiseler 
Üç kere çevirerek bakın onlara! 
Yarışçılar için örtü olsun, 
Alas, alas, alas, 
Sevinç dolusun Bay Ülgön! 
Alas, alas, alas, 

Şimdi şaman davulu eline alarak tütsüler, sonra kendisinin 
şaman elbisesini giyer ve davulunu tekrar alarak sessizce ateşin 
üzerinde tutar, öyle ki, duman davulun her tarafına dokunur. 
Bundan sonra şaman bir iskemle üzerine oturarak ağır ağır orbu 

51 



ile vurmaya başlar ve ağır bir sesle ruhları çağırmaya koyulur. 
Çağırılan her ruh şamana: a kam ay! diye cevap verir ve şa- . 
manın davulu içine alınır, o da bunu her keresinde davulun uy­
gun bir hareketi ile açık olarak gösterir. Önce denizler hükümda­
rı Yayık Kan, sonra Kayra Kan, sonra Paysın Kan, ondan sonra 
da uzun bir davetle Yabır Kan çağırılır; bu sonuncusu için yapı­
lan davet şu sözlerle son bulur: 

Benim bu yalvarmamı işit, 
Benim bu dileğimi kabul et! 
Uzun günler için sükunet ver! 
Uzun geceler için uyku ver! 
Yele gibi kalabalık meclisler ver, 
Kol uzunluğunda gece dinlenme ver, 
Bin ev kadar sükunet ver. 
Bin ateşin yanındaki kadar uyku ver; 
Oynayıp gel sağıma, 
Orbu'yu sallayıp vuran sağıma. 

Bu sözlerden sonra evin sahibi şamana yaklaşır, şaman onu, 
davul ile ikisinin arasında kalacak şekilde yakalar ve orbu ile da­
vula yavaş yavaş vururken şunları okur: 

52 

Ata bin bize doğru gel! 
Dar geçitte eğlenme! 
Evin kapısını aç! 
Sağ dizin üzerine çök! 
Benim kamçıma yaslan! 
Benim dişimle çözül! 
Benim dilimle seslen! 



Bundan sonra ev sahibini kucağından bırakarak Bay Ül­
gön' ün ailesini çağırır. 

Herkesin babası Ülgön! 
Yüksek anamız Tasıgan! 
Buluttan yeleli Pura Kan 
Sağındaki dokuz kız! 
Solundaki yedi kız! 
Cazibeli Kulay Kan, 
Azametli Koştu Kan, 
Dolunay gibi Tüstü Kan, 
Siz, Ülgön'ün güzel kızları! 

Bundan sonra şaman tekrar iskemle üzenine oturur ve daha 
aşağı derecede olan tanrılarla ruhları davula çağırmaya başlar, 
çünkü ayin sırasında semanın katlarına çıkarken bu işi onların 
yardımı olmadan yapamaz. Uzun ya da kısa dualarla çağırdığı 
her ruh ona: a kam ay! diye cevap vererek davula girer. Bu du­
aların bazısı çok uzun ve monotondur. Bundan dolayı ben bura­
da çağırılanları sırasıyla söylemekle yetinerek duaları almayaca­
ğım. 

Önce o, aygır yeleli Tö Kan'ı, kudretli Mansar Kan'ı, Sö Kan'ı, 
Erkin'in oğlunu, Ak Ülgön ile yarışa bile cesaret eden ak atlı Pır­
çu Kan'ı çağırır; sonra korkusuz Telegey'yi davet eder ki, o kim­
seye seslenmez, athğı oklar kayaları delip geçer, söylediği sözler 
her tarafta yayılır. Sonra Abakan ile Altay'ın sahipleri olan güç­
lü hükümdarlara seslenir: 

Ey Abakan kahramanları, 
Ak ipek kürkle, 
Güçlü kızıl atla 

53 



Benim yanıma, geliniz! 
Kudretli Mordo Kan! 
Sen Abakaif konağında, 
Bin zirveli dağ üzerinde 
Yaşardın ey Mordo Kan! 
Şimdi benim yanıma gel! 
Ey han sözümü dinle! 
Altın çıngıraklar takan, 
Altmış bahadırı yağma eden, 
Çarpışmak için ortaya çıkan, 
Sen kudretli Altay Kan! 
Gümüş çıngıraklar takan, 
Kırk bahadırı yağma eden, 
Güreşmek için ortaya çıkan, 
Ey kudretli Altay Kan! 
Sen üzengi demirini deldin, 
Ey babamız Altay Kan! 
Seni atlar taşıyamaz, 
Şarkı söyle yanıma gel! 

Şaman aynı şekilde Oktu Kan, Purhan Kan, Yajın Kan, Ül­
gön'ün oğlu yüksek Kergaday ve kurbanın ruhu Perbi Kan gibi 
daha birçok ruhu çağırıp davuluna aldıktan sonra bu çağırmayı 
sema kuşu Marküt'e olan seslenme ile tamamlar: 

54 

Gök kuşları, beş Marküt, 
Tırnakları bakırdan, 
Ayın tırnağı bakırdan, 
Ayın gagası buzdan, 
Geniş kanatların görkem hareketli, 
Uzun kuyruklu yelpaze gibi, 



Sol kanadı ayı örter, 
Sağ kanadı güneşi örter, 
Ey dokuz kartalın anası 
Yayık'ı g�çerken şaşırmaz, 
Edil üzerinde yorulmaz, 
Öterek gel sen bana! 
Oynayarak gel sen sağ gözüme! 
Sağ omuzuma kon! 

Şaman, Marküt kuşunu bu şekilde çağırdıktan sonra cevap 
verirken kuş sesini öykünür ve: kagak kak, kak! Kam ay! diye 
bağırır. Bu sırada, büyük kuşu taşımanın ne kadar ağır olduğu­
nu göstermek için omuzunu biraz aşağıya büker. Bundan sonra 
ev sahibinin bağlı olduğu soyun (sök=kemik) koruyucu ruhları­
nı çağırma işi başlar. Örneğin Tölös ve Mundus boylarına bağlı 
kimseler dolu, şimşek ve yağmur tanrısı olan Totoy Payan'ı ça­
ğırır ve bu sırada şu duayı okurlar: 

Dolu gibi dönersin, 
Dolu gibi inersin, · 
Mısıgan Kan'ın soyundan gelirsin, 
Ey atam, Kem Totoy! 
Ayın geldiği sağ taraftan 
Altın bir yazı gelsin, 
Güneş tarafından, 
Gümüş bir yazı gelsin. 
Ayı büsbütün perdelersin, 
Güneşi karartırsın, 
Oniki yüksek basamağınla, 
Oniki çeşit oyununla, 
Sevinç dolu on üç değneğin var. 

55 



Davul içine kabul edilen ruhlar çoğaldıkça, şamanın davula 
vuruşu da şiddetlenir. Kollarında taşıdığı davul şimdi o kadar 
ağır gözükür ki, yükün basması ile sağa sola sallanmaya başlar. 
Sonra şaman yerinden kalkar, çadırın içine dikilmiş olan kayının 
çevresinde birkaç kere döner, sonra kapıya doğru yürür, kapıya 
vardıktan sonra ayakta olduğu halde saygı ile kapı sahibine 
(orada var olduğu düşünülen ruha) döner ve diz çökerek kendi 
beyi önünde imiş gibi derin derin eğilir. Sonra davulu yan kena­
rı ile dizine dayı yarak hafifçe dokunmaya başlar, bu sırada kolu­
nu biraz ileriye ve geriye doğru hareket ettirerek davulun sallan­
masına neden olur ve yalvaran bir sesle yavaşça şunları okur: 

Sen akıllı bir beysin, 
Ben aptal bir hizmetçi; 
Sen yüksekte bir beysin, 
Ben yalvaran bir köle. 
Hangi hana yalvarayım? 
Hangi beyden isteyeyim? 
Bütün hanların hizmetçisi, 
Bütün beylerin başı, 
Bana bir elçi gönder, 
Ta ki yolu göstersin! 

Bundan sonra sesini değiştirerek kapı bekçisi yerine şu ceva­
bı verir: 

56 

Pırkan Tengre'ye yalvar, 
Pırkan Ata' dan iste, 
Bu hanın buyruklarını 
Alçak gönülle kabul et, 
Pırkan Tengre'nin dediğini yap. 



Kapı bekçisinden bu şekilde uygun cevap alan şaman yerin­
den kalkar, davulun yan çerçevesini göğsüne dayar ve vücudu­
nun yukarı kısmı ile, davulla birlikte, üç kere derin derin eğilir­
ken şunları okur: 

Dilekle üç kere sana başvurdum, 
Ey yüksek Pırkan Tengre. 
Şimdi bana iyi söz gönder! 
Beni dizinle destekle! 

Yine üç kere eğildikten sonra yalvarır bir sesle tekrar kapı 
bekçisine başvurarak şunları söyler: 

Uyanık dur kapıda! 
Bakır kılıcına yaslan! 
Bakır tüfeğini tut! 
Bir Ayna gelirse onu kovala! 
Kötü kimse gelirse uzaklaşhr! 
Kötüye bir şey gösterme! 
Melunlara bir şey bildirme! 
İçi temiz olmayan gelmesin! 
Temiz olan yere girmesin! 
Onu buraya sokma! 

Bundan sonra şaman davulla birlikte ağır ağır eğilir, şiddetli 
ses çıkaracak şekilde davulu birdenbire göğsünden kaldırır, hız­
la çadırın ortasına gelir ve şimdi heyecanla, sağ elinin kaba ve 
kuvvetli hareketleriyle davula vurmaya başlar, sol kolunu geri­
ye çekmekle de davuldan sesler çıkarır. Bu sırada vücudunun 
yukarı kısmı ile türlü türlü sinirli hareketler yapar ve ağzı ile an­
laşılmaz sesler çıkarır. Şimdi ev sahibi aptı'ya yaklaşır, şaman 

57 



ona orbu ile hafifçe vurur, sonra geniş tarafı ile onun arkasına 
dokunarak sağa sola çapraz hareketler yapar. Onun bu şekilde­
ki oğuşturma hareketi Altaylılara göre arkada bulunan ruhun te­
mizlenmesini temsil eder ve Erlik'in bütün etkisini uzaklaştırır. 
Bu sırada şunları söyler: 

58 

Atılmış oku çek! 
Usta elçim, onu al! 
Altmış yıl geri gelme! 
Yetmiş yıl uzakta kal! 
Atılmış oku al! 
Akıntılı sulardan daha çabuk 
Onu buradan uzaklaştır! 

Altay şamanı 



Bunun üzerine o, ev sahibini, karısını, çocukları ve yakın ak­
rabalarını bir bir kucaklar, bu sırada davul kucaklanan kimsenin 
göğsüne gelir, orbu ise şamanın arkasında bulunur. O, Pırkan 
Tengre adına yaptığı bu kucaklama ile ve davula toplanan bütün 
ruhların yardımına dayanarak onları, kötü ruhlar tarafından ya­
pılabilecek felaketlere karşı temizler. Sonra temizlenen kimseler 
yerlerine giderler, şaman ise hızla kapıya gelir, ona karşı davu­
lunu tutar .ve orbu ile şiddetle vurur, bu hızla kucaklama sırasın­
da ev sahiplerinden davul ve orbu'ya geçen kötülükleri kapıdan 
uzaklara atmak ister, bu sırada kötülüğe emir vererek, göstermiş 
olduğu yoldan düz olarak gitmesini, bir daha gelmemesini söy­
ler ve ağır sesle okur: 

Çok! Çok! 
Geldiğin yoldan uzaklaşma, 
Geçtiğin sudan uzaklaşma! 
Taşlı dağlar üzerinden uç! 

Sonra ev sahibine dönerek, davuluna hafifçe dokunurken 
şunları söyler: 

At başı gibi altın bir kuvvet, 
Şimdi arka kemiklerine geçsin! 
Koyun başı gibi kara bir kuvvet, 
Şimdi arka kemiklerine geçsin! 

Şimdi, tekrar ev sahibinin yanına gelir, davulu kaldırarak 
onun tam kulağı yanında tutar, orbu'yu alarak birkaç kere şid­
detle vurur ve bu şekilde ataların ruh ve kuvvetini onun kulağı­
na sokar, bundan amaç onu, ilerde şaman tarafından gelecekteki 
işler hakkında söylenecek sözleri duyarak doğru bir şekilde an-

59 



!ayacak duruma getirmektir. Sonra ev sahibinin, karısının ve ai­
lenin diğer kişilerinin önüne gelerek, herbirine bir zırh ve şapka 
giydiriyormuş gibi yapar, sonra yine hızla ateşin yanına gider, 
tolu'ya yaklaşır, davulla birdenbire yere eğilir ve tolu'nun altın­
da yer üzerinde, davul ve orbu ile çabucak bir şey yakalayıp kal­
dırmış gibi harekette bulunur. 

Bütün bu işleri şaman, büyük bir çabukluk ve ustalıkla ve da­
vul una kuvvetle vururken bağırarak yapar. Şimdi çocuklarla 
korkaklar yurt' tan çıkarlar. Şaman ise bu işe devam ettikçe ken­
dinden geçer, çılgınca çevresinde sıçrar, dikkatsizlikle öne doğru 
eğilen ya da kendisine yaklaşan seyircileri ayağı ile teper. To­
lu'yu yakalamışken ani olarak bir ayağını taptı'nın ilk basama­
ğına koyar, davulu yukarıya kaldırır, orbu'yu alarak bütün kuv­
vetiyle vurur, büyük gürültü sırasında yüksek sesle: Çok! çok! 
diye bağırır. Bütün bu hareketleriyle, şimdi semaya doğru yük­
selmekte olduğunu göstermek ister. 

Yüksel, yüksel! 
Kişiyi taşıyamayan tolu, 
Yüksel, yüksel! 
Tolu ve tolu'nun desteği, 
At ve atın yuları, 
Yüksel, yüksel! 
Altın ip ve altın taskak, 
Altın konak, altın deynek, 
Yüksel, yüksel! 

Bunun üzerine şaman ilk basamaktan iner, hızla yere çöker, 
davulunu kuvvetli gıcırtı çıkaracak şekilde yere vurur, sonra or­
bu ile de üç kere şiddetle vurur: tekrar hızla ayağa kalkarak yük­
sek sesle: "Bakınız, onu deldim", diye bağırır. Sonra daha fazla 

60 



kendinden geçerek davuluna şiddetle vurup sesler çıkarırken 
taptı'nın ve ateşin çevresinde koşar, bununla semaya vardığın­
dan dolayı sevincini belirtmek ister. Orada gök gürlemesini ve 
şimşeği taklit ederek, davulun gıcırtıları altında yüksek sesle ba­
ğırır: 

Şagarbata! Şagarbata! Şagarbata! 

Sonra, üzerine bir eyer örtüsü konmuş olan ve kurbanlık 
hayvan pura'nın ruhunu temsil eden iskemle yanına hızla gider 
ve hemen üzerine oturarak seslenir: 

Bir basamak çıktım, 
Ayhay! Ayhay! 
Bir kata ulaştım, 
Ayhay! Ayhay! 
Taptı'nın başına tırmandım, 
Ayhay! Ayhay! 
Dolunaya kadar yükseldim, 
Şagarbata! 

Şaman gittikçe daha çok kendinden geçer, sıçraması daha da 
artar hırçınlaşır, davula vuruşu da şiddetlenir, çünkü o şimdi 
ikinci göğe koşmaktadır; bu sırada kurbanlık hayvana şunları 
söyler: 

Berrak semaya başvur, 
Ayaklarını salla! 
Şimşek ve gök gürlemesiyle, 
Ülgön'e, Pırkan Ata'ya 
Gök hanlarına koş! 

61 



Baştutkan (baş-tutan) ın ruhu pura'nın yanındadır; şaman bu 
seslenişe karşı değişik sesle Baştutkan'ı öykünerek şöyle cevap 
verir: 

Ülgön'ün yolu çok zordur! 
A, ho.- ho! 
Şaman: Pura'nın dizginleri uçsun! 
Baştutkan: Ülgön'ün yolu zahmetlidir! 
Şaman: Pura'nın ağzını tutma! 

Böylece şaman pura ile Baştutkan'ı koşturduktan sonra, tap­
tı'nın çevresinde bir kere daha hızla döner, birdenbire tekrar 
onun önünde durarak bir ayağını taptı'nın ikinci basamağına 
koyar. Sonra tekrar yere oturur ve ikinci semanın dibini deldiği­
ni göstermek amacıyla davulunu yere vurarak bağırır: 

İkinci dibi deldim, 
İkinci kata çıktım, 
Bakınız, dibi parça parçadır. 

Sonra şimşekle gök gürlemesini öykünerek yine söylenir: 

Şagarbata, Şagarbata! 
Şimdi iki basamak çıktım, 
Şagarbata! 
İki kata yükseldim, 
Şagarbata! 

· Taptı'nın başına tırmandım, 
Şagarbata! 

62 

Dolunaya kadar yükseldim, 
Şagarbata! 



Yukarda olduğu gibi pura ile Baştutkan'ı koşturup aynı şekil­
de karşılıklı konuşma yaphktan sonra, üçüncü kat semaya yük­
selir, onun dibini de temsili şekilde deler. Üçüncü gökte kurban­
lık hayvan yorulmaya başlar, bu yüzden binici onu yalnız başı­
na yollar. Şimdi şaman kazı çağırır ve onun üzerine binerek, ön­
den gönderilmiş pura ile Baştutkan'ın peşinden yetişmek ister. 
O, kazı şu sözlerle çağırır: 

Yayık boyunda şaşırmayan, 
Sert gagalı kaz! 
Ungay gak, gak, ungay gak, 
Edil boyunda yorulmayan 
Sert gagalı kaz! 
Ungay gak gak, ungay gak! 
Şimdi öterek gel bana! 
Oynayarak kon sağ omuzuna. 

Şaman sesini değiştirerek kazı taklit edip bağırır: 

Kagak, kagak! Kam, işte ben buradayım! 

Bunun üzerine şaman yerinden kalkarak yavaş yavaş ileriye 
doğru yürür, kaza biner gibi yapar ve yavaş sesle söylerken ka­
zın uçuşunu öykünmek amacıyla iki kolunu kanat gibi sallar. Bu 
sırada davula da çok yavaş vurur. Kazın üzerinde uçar gibi dav­
ranırken işaretlerle bu yolculuğun çok zor olduğunu göstermek 
ister, yüzündeki çeşitli işaretler, onun yorulduğunu gösterir. 

Sağ kanadını aç! 
in, ın, ın! 
Sol kanadını bük! 

63 



in, ın, ın! 
Kanat kemiklerini çek! 
in, ın, ın! 
Kanatlarınla vur! 
in, ın, ın! 
Kanatlarını salla, 
Yüksek semaya uç! 
in, ın, ın! 
Ak bulutların üstüne, 
Semanın ak yerine, 
in, ın, ın! 
Ak tutsağın kucağına, 
Bir aylık yolun göründüğü yere, 
in, ın, ın! 
Ak tutsağın kucağına, 
Ak bulutların üstüne, 
in, ın, ın! 
Benim sevimli ak ahın. 
Söyle, ne zaman sana ulaşırım? 
in, ın, ın! 

Şaman, pura'ya eşlik eden kimselere He! he! diye seslenir ve 
sesini değiştirerek: O! o! kam ay! diye cevap verir. Sonra süvari 
pura'nın peşinden yetişir. Şarkısını okuyarak Baştutkan'a sesle­
nir, davulu göğsüne bashrır, orbu ile hafif vururken kazın sesini 
öykünerek ince sesle şunları söyler: 

64 

Ey beygire binen kimse, 
Buraya iyi geldin mi? 
Ungay gak gak, ungay gak! 
Tolu yanındakiler, hepiniz de bakınız! 



Taskak yanındakiler, hepiniz de bakınız! 
Atın yanındakiler, hepiniz de bakınız! 
Kulun ipi yanındakiler hepiniz de bakınız! 
Ungay gak gak, ungay gak! 
Ey beygire binen kimse 
Buraya iyi geldin mi? 
Ungay gak gak, ungay gak! 
Atın başını çeken hizmetçi, 
Buraya sağ salim eriştin mi? 
Ungay gak gak, ungay gak! 

Şimdi kaz iyi hizmet ederek pura ile Baştutkan'ın peşinden 
yetiştiği için, şaman onu, şu şarkıyı söyleyerek serbest bırakır: 

Ey kaz, şimdi süt gölünden iç! 
Sürö dağında yiyecek ara! 
Ey kaz, çağırırsam her zaman gel, 
Ben: he, dersem, sen de! he, de! 
Ben: au, dersem, sen de: au, de! 
Sözüme hep kulak ver! 

Şaman kazı kovmak için davulunu yukarıya kaldırarak kuv­
vetle vurur ve kazın uçuşunu anlatmak için ağzı ile düzensiz 
sesler çıkarır. Sonra ayakta olduğu halde vücudunu her iki t�ra­
fa eğerek Baştutkan' a başvurur. Bu sırada davulunu göğsünde 
tutar ve kuvvetli ve neşeli sesle söyler: 

Atın başını idare eden hizmetçi, 
Şimdi sesini yükselterek sen konuş! 

Bundan sonra sesini değiştirir ve Baştutkan'ın sesini öyküne-

65 



rek ağlar gibi okur: 

Buradan dönmek istiyorum, 
Ey şaman ata! 
Arka kemiklerim ağrıyor, 
Ey şaman ata! 
Kaburgalarım ağrıyor. 
Ey şaman ata! 
Kemiklerim gevşedi, 
Ey şaman ata! 
Yan kemiklerim ayrıldı, 
Ey şaman ata! 
Gözüm çıktı, 
Ey şaman ata! 
Bak, karım geride kaldı, 
Ey şaman ata! 
Bana bakan babam da, 
Ey şaman ata! 
Bu yeri görmemiş olsaydım, 
Ey şaman ata! 
Bu yola çıkmamış olsaydım, 
Ey şaman ata! 
Buradan geri dönmek istiyorum, 
Ey şaman ata! 
Çadırıma gitmek istiyorum, 
Ey şaman ata! 

Bunun üzerine şaman, şimdi çok keskin duyulan asıl kendi 
sesiyle cevap verirken davulunu göğsüne bastırarak kuvvetle 
vurur: 

66 



Ülgön'ün koynuna bakalım! 
Ona doğru yol alalım! 
A, ho, ho! hoho! 

Sonra ağlayarak Baştutkan'ın sesiyle devam eder: 

Gelmek istemiyorum dedim. 
Ey şaman ata! 
Bir anam var, dedim, 
Ey şaman ata! 
Bak, beni anam gönderdi, 
Ey şaman ata! 
Sana et verecekler, dedi, 
Ey şaman ata! 
Buraya et almaya geldim, 
Ey şaman ata! 
Bak, bütün tırnağım yara, 
Taç çatlamıştır! 
İ, i, i, i, (ağlar) 
Mi, mi, mi, mi, 
Tırnaklarım aşınmıştır! 
i, i, i, i! 
Boynum aşınıp yaralanmıştır, 
Ey şaman ata! 

Baştutkan bu şekilde kendisini temize çıkarmak isteyince, şa­
man durur ve yolculuğunu yarıda bırakır. O, çevresine bakınır 
ve dinleyicilere, göğün üçüncü katında gördüğü ve işittiği şeyle­
ri, örneğin� yakında olacak hava değişikliğini, korkulacak hasta­
lık ya da salgın hastalıkları, burada başka bir kam'a raslayıp ras­
lamadığını, onunla konuşup öğrendiklerini, komşuları tehdit 

67 



eden felaketleri, çevredeki kişiler tarafından sunulması gereken 
kurbanları vb., vb. anlatır. Örneğin, yakında kar yağacaksa şöy-
le der: 

· 

Bak, kayınların ucu eğiliyor, 
Her dal aşağıya sarkıyor, 
Ak sis aşağıya yayılıyor. 
Göz kamaştırıp parlayan şimşekler çakıyor, 
Kış kırağısı aşağıya iniyor. 

Kar eriyecekse, bunu şu sözlerle haber verir: 

Bak, kayın ucu eğiliyor, 
Onun üzerinden sarı bir şey geçiyor. 

Şiddetli bir yağmur olacaksa şöyle der: 

Altı deynekli Kara Şurlu, 
Çukurlara damlıyor, 
Ayak tırnağı ile kimse korunamaz. 
Pençe tırnağı ile kimse tutunamaz. 

Bu şekilde önceden haber vermeler, yalnız bu yerde yapıl­
maz, şamanın uygun buluşuna göre bunlar semanın istenilen 
katında ve çeşitli nedenlerle söylenebilir. 

Baştutkan ağlamasını bitirerek dinlendikten sonra, aşağıdaki 
sözlerle şamana seslenir: 

68 

Evet, şimdi yola devam etmek istiyorum, 
Ak Ülgön'ün kızını almak istiyorum! 



Baştutkan'ın bu sözleri, yine sesini değiştirerek konuşan şa­
man tarafından kesilir; bu kez konuşan, şamanın hizmetkarla­
rından Karakuştur ki, Baştutkan' dan içmek için piposunu rica 
eder. 

Şimdi ak dumanı görüyorum, 
Bir günlük yoldan, 
Bir aylık yoldan, 
Duman gözüme düşüyor, 
Üç parçalı piponu, 
Uzat bana ey Baştutkan! 

Baştutkan piposunu Karakuş' a uzatır. Onu elinde tutan şa­
man ise korku ile evirip çevirip bakar, bunu iki parmağı ile ağır 
ağır çevirirken kendini ısıracakmış gibi korku ile her tarafından 
seyreder. Birdenbire onu yukarıya kaldırarak tekrar bakar, fakat 
sonra korkmuş bir at gibi nefes alarak: ki-gilik! diye bağırır. Baş­
tutkan olup bir eliyle pipoyu tutarken, Karakuş'un sesiyle şun­
ları söyler: 

Kara zırh dövülmüştür, 
Zırhlı gömlek giyilmiştir, 
Altın kulaklı koyu renkli köpek, 
Yazık, uzanmış yatıyor, 
Ağız ve burnunu yalıyor, 
Duyuyor musun Karakuş? 
Gitmezsen o gidiyor, 
.Ki-gilik! Ki-gilik! 

Şimdi şaman Baştutkan tarafından uzatılmış olan pipoyu, ka­
rakuş olarak, fakat elini dokundurmadan içer. Sonra: Au! au! au! 

69 



diye bağırarak yere fırlatır. Şimdi de ayağını dördüncü basama­
ğa koyarak şunları söyler: 

Taptı'nın tepesine çıktım, 
Dolunaya eriştim, 
Şimdi dört basamak çıktım, 
Gök han beni kutsa! 

Tekrar aşağıya sıçrayarak yere oturur, yukarıda yaptığı gibi 
bu kez de üçüncü ve dördüncü katları ayıran semayı deler, dört 
kere ateşin çevresinde koşar ve tekrar gök gürlemesiyle şimşeği 
taklit eder. 

Ay, hay, hay! 
Şagarbata, şagarbata! 
Dört katı deldim, 
Onları titreterek yukarıya çıktım, 
Şagarbata, şagarbata 
Bir günlük çevreyi kutsa, 

· Bir aylık çevredeki bütün halk ı da! 
Şagarbata! 
Onun bindiği beygirim, 
Şagarbata! 
Gök hanlar ile yarışıyor, 
Şagarbata! 

Şaman, Baştutkan' a tekrar öfkelenir, fakat öteki ağlar gibi bir 
sesle şöyle cevap verir. 

70 

Ne bol güneşli ülke, 
Bu ne güzel memleket! 



Burada yaşamak isterdim! 
Burada oturmak isterdim! 
Sık dağlı ormanları var, 
İçi dolu hayvanları var! 
Neşe ile burada yaşamak isterdim, 
Buradan eve dönmek istemiyorum, 
Şaman baba! 

Dördüncü gökte şaman, Karakuş' un bir guguku kovalaması­
nı temsil eder. Şaman önce Kukuk! Kukuk! diye, uzaktan geli­
yormuş gibi, sonra gittikçe yaklaşarak sesler çıkarır. Karakuş'u 
temsil ederek sağ elini gözlerinin üzerine kaldırır, yukarıya, aşa­
ğıya, sağa, sola, her tarafa bakınır; fakat bütün çabasına rağmen 
kuşu bulamayınca, gözlerini uğuşturarak şarkı söyler: 

Yazık sana Karakuş! 
Göğe mi uçtu? 
Yere mi battı? 
Yedi yivli tüfeğimle 
Onu vurmak isterdim, 
Vücudunun içine isabet ettirmek isterdim, 
O kayın dalında mıdır, 
Yoksa Taptı'nın zirvesinde midir? 

Karakuş'un tüfek atışını göstermek için, davul derisinin üst 
kısmını görecek şekilde davulu yatay durumda gözünün önün­
de tutar, sonra orbu'yu davulun üzerinde ileriye iterek, tüfeğin 
patlayışını taklit edip: au! diye bağırır. Bundan sonra ayağının 
biri ile beşinci basamağa basarak şunları okur: 

Beş taptı' nın üzerine çıktım, 

71 



Beş zirveye tırmandım, 
Dolunaya ulaştım, 
Bizi kutsa, ey gök han! 

Basamaktan sıçrayarak indikten sonra tam bir kendinden ge­
çiş içinde davuluna vurarak beş kere ateşin çevresinde koşar ve 
yukarda anlatıldığı gibi şagarbata sesleriyle beşinci göğün taba­
nını deler. Burada beşinci katta, kudretli Yayuçi (en yüksek yara­
tan) oturur, şimdi şaman ona giderek, ağır ağır davuluna vurur­
ken melodik bir sesle şunları okur: 

Ay-a, hay, hay, hay! 
Ülgön'ün oğlu Kergeday, 
Adam'ın oğlu Kan Pırkan, 
Göğün oğlu Aşın Kan, 
Şarkı söyleyip gelin yanıma! 
Yardıma gelin yanıma! 
Hanın kapısında bekleyiniz! 
Ay-a, hay hay, hay! 

Şimdi şaman Yayuçi'nin çadırına varmıştır, o hemen kapıdan 
girer, saygı ve resmiyet gösteren bir sesle, davuluna yavaşça vu­
rarak şunları söyler: 

Beşinci gökteki Yayuçi! 
Pislikten temizleyen süt gölü! 
Kindikleri kesen Tapkay! 
Sana içten taparım, Yayuçi Kan! 

Şaman şimdi kendisi Yayuçi olarak onun isteğine karşı yük­
sek ve tehditkar bir sesle cevap verir: 

72 



Sen sen kimden geldin? 
De kimin soyundansın? 
Herkesin bir adı var, 
Her hayvanın rengi var, 
Ad ve yolunu söyle! 
Kanadı olan uçar, 
Tırnağı olan koşar, 
Böcek kokunun ardından gider, 
Söyle nereden geldin? 
A, ay! ay! 

Şaman, Yayuçi'nin öfkeli sesinden korkarak kendisini kurtar­
mak ister gibi geriye sıçrar, sonra alçak gönüllülük göstererek 
küçük adımlarla ilerler ve birçok kere eğildikten sonra yaltakla­
narak: "Dinle, sana yalvarıyorum Yayuçi" der. Yayuçi kuvvetli 
bir sesle: "A! a! y!" diye bağırarak duasını keser. Şaman durur, 
Yayuçi ise öfkeyle devam eder: 

Benim kapımı sallıyorsun, 
Kulaklarımı çınlatıyorsun, 
Sağ tabanımı gıdıklıyorsun, 
A, a, y! ay! 

Şaman ona saygılı tekrar yaklaşarak duasını dinlemesi için 
yalvarır. Fakat Yayuçi aşağıdaki soru ile onun sözünü bir daha 
keser: 

Söyle sen kimden kaldın? 
Sen kimin soyundansın? 

Şaman davulunu göğsüne koyarak saygı ile eğilirken şöyle 

73 



cevap verir: 

Kimden kalmış olurum? 
Kimin soyu olurum? 
Ey Yayuçi Han-baba! 
Ben Kara Kam' dan gelirim, 
Büyük Kam'ın soyundanım! 
Testti Kam'ın ardılıyım, 
Uçukçi'nin ardılıyım, 
İşaretlerden anlayan birinin ardılıyım, 
Onun için dinle Yayuçi, 
Ey haşmetlim, benim ricamı, 
Senin evine geldim, 
· Bir dilek sunmak için, 
Bir soru sormak için, 
Saygı göstermek için; 
Çomço Kam' dan kaldım ben,. 
Kam Sarga' dan geldim ben, 
Şarkı söyleyip Ülgön'e gidiyorum, 
Davulumu tanı, 
Ricamı dinle Yayuçi! 

Şaman bir kere daha derin bir şekilde eğildikten sonra Yayu­
çi tarafından içtenlikle kabul edilir. Şimdi o, Yayuçi ile eve girer 
ve onunla konuşarak şimdiki ve gelecekteki işler üzerine bazı 
bilgiler edinir. Fakat öğrendiklerini çevreye bildirmemelidir, o 
bunları ancak anlaşılmaz bir şekilde kendi kendine mırıldanır. 
Açık olarak yalnız önceden haber veren bazı şeyleri söyler. Ön­
ce en küçük oğula Yayuçi'nin şu sözlerini bildirir: 

Bu çocuğu yarattım, 

74 



rir: 

Çok elbisesi olur. 
Tepede tarla sürer, 
Kulun ipi uzun olur, 
Dar vücudu geniş olur, 
Büyük sürüsü atlarla dolar, 
Evi canlarla dolar. 

Sonra ortanca oğula Yayuçi'nin şu sözlerini bildirir : 

Bu hanların hediyesi, 
Cesurlara alt olmaz, 
Geniş omuzlulara yenilmez, 
Ömrü uzun olsun, 
Günleri kısalmasın, 
Güçlü, kuvvetli olsun! 
Kaputları zırh gibi olsun, 
Y ıldızların arasına ok atsın, 
İntikamını alsın, 
Kötü güruh düşmanları, 
Köpekler gibi inleyerek ölsün, 
Koyunlar gibi meleyerek ölsün. 

En sonunda Yayuçi'nin büyük oğlu için söylediklerini bildi-

Benim kutsamamla 
Yirmi beşini doldurdu. 
Zengin malları 
Her taraftan toplasın, 
Her yana hediye sunsun, 
Ona gelen sözler, 

75 



Onu önceden yenmesin, 
Hiçbir deynek arkadaşına değmesin, 
Daha kırk yıl yaşasın. 
Göğsüne ok isabet etmesin, 
Yakasına kimse yapışmasın, 
Hiçbir kötülüğe takılmasın, 
Halk arasında barış sağlasın! 
Kürkün düğmesi ol, 
Daha elli yıl yaşa! 

F�l söylenirken aileden olanlar şapkalarını davulun alhna 
atarlar. Her falın söylenişinden sonra kam davulu biraz yukarı­
ya kaldırarak orbu ile vurur. Fal felaketi haber veriyorsa, şapka­
lar davuldan düşer, fakat iyi haber geliyorsa, herkes mümkün 
olan bir çabuklukla şapkasını alarak mutluluk bunun içinde kal­
sın diye sıkıca tutar. Bütün fallar söylenip bittikten sonra şaman 
tekrar Yayuçi'nin önüne eğilerek okur: 

Ricamı dinle Yayuçi, 
Bana sağ gözünle bak, 
Beni sağınla kutsama et. 

Şaman dördüncü ve beşinci kata vardığı zaman pura da din­
lenmiştir ve şamandan içecek bir şey ister: 

76 

Güzel güneşli bir ilde, 
İçilecek iyi çeşme var, 
Bu sözüme görünüyor. 
Ey şaman! 
Ma-ak, Ma-ak, Ma-ak! 



Şimdi şaman Baştutkan olarak su ile bir kap alır ve Pura'ya 
içirmek için ıslık çalar. Bu sırada Kam hareketleriyle Pura'yı öy­
künerek sesli nefes alır, tepinir, fakat sonunda yine içer. İçtikten 
sonra tabağı dişleriyle yakalayıp davulla birlikte yukarıya fırla­
tır, sonra da Baştutkan olup yakalar ve ardıç ile tütsüler. 

Bundan sonra şaman altıncı kata çıkar; altıncı basamağa ba­
sarak zemini deldikten sonra, aynen yukardaki şarkıları söyle­
yerek altı kere ateşin çevresinde koşar. Burada, göğün altına ka­
tında ay oturmaktadır, şaman onun önünde saygı ile eğilerek şu 
şarkıyı söyler: 

Ricamı dinle! Ricamı dinle! 
Altıncı gökteki ay ata! 
Ricamı dinle! Ricamı dinle! 

Bu sözlerden sonra şaman kendinden geçmiş şekilde üç kere 
taptı'nın çevresinde koşar ve arkasından doğuya doğru üç kere 
eğilir. Bu sırada birdenbire kaçan bir tavşanı görerek, onun arka­
sından derhal hizmetkarı Kuruldak'ı gönderir: 

Kuruldak, acele et, 
Boz söğüt çalılığında, 
Boz tavşan gizlenmiştir, 
Çu-u-uk! 

Tavşanı boşuna aramış olan Kuruldak -bunu şaman da yüz 
hareketleriyle belirtir- sesini değiştirerek cevap verir: 

Yazık! Yazık! 
İki ormanda gizlenmiş, 
Üç ormartda gizlenmiş, 

77 



U, u! Yazık, yazık! 

Bunun üzerine şaman tekrar sesini değiştirmekle, iş gören 
· kimse olarak başka birini ele alır, örneğin şimdi Kerelday denen 

biri ortaya çıkarak. Kuruldak'm sesini taklitle alay ederek ona 
seslenir: 

Tete, tete, tete-te! 
Ey, ey, ey, azizim! 
Neler oldu acaba, 
Kulakları sallanıyor. 
Karın derisi depreniyor. 

O, Pura'ya işaretle devam eder: 

Bak, kuyruğu öteye beriye sallanıyor, 
Atın canlı değil mi? 
Ne oldu ki, ihtiyar? 
Ey, ey, ey, ihtiyar? 
Bak, tavşanın ovada, 
Bir çalıya saklanmış, 
Çu-u-uk! 

Kerelday'yı temsil eden şaman bu son seslenme üzerine or­
bu'yu aşağıdan yukarıya doğru sallar. Sonra durumunu ve sesi­
ni değiştirerek tekrar tavşanı kovalayan Küruldak olur ve sesle­
nir: 

78 

U, u, u! 
Şimdi iki ormandan koşup geçti, 
U, u, u! 



Şimdi üç ormandan koşup geçti, 
Yazık, yazık, yazık! 
Tavşan, içerde kalma! 

Kerelday'm bütün sövgülerine rağmen tavşanı yakalamak 
mümkün olmuyor. Bunun üzerine şaman yukardaki şekilde ye­
dinci göğe çıkar, şimşek ve gök gürlemeleri arasında tabanı de­
lip yedi kere taptı'nm çevresinde koştuktan sonra, yedinci gökte 
yaşayan güneşin önünde, davulu saygı ile göğsüne basarak eği­
lir: 

Yalvarmamı dinle, ricamı dinle, 
Burada oturan gün ana! 
Yalvarmamı dinle, duamı dinle! 

Aynı şekilde, türlü rastlantılar, temsili sahneler, dualar, fallar, 
kutsama sözleri vb. ile, kam, sekizinci ve dokuzuncu göğü de 
deler; kam'm kuvveti ne kadar fazla ise, o kadar yükseklere çı­
kabilir; örneğin on, onbir, onikinci göğe ve daha da yükseklere 
çıkanlar vardır, fakat bu kuvvet çok azlarma verilir. Şimdi şa­
man, kuvvetinin yardımıyla en yüksek yere çıktıktan sonra, aşa­
ğıdaki dua ile Ülgön'ün kendisine seslenir; bu sırada davulu 
aşağıya indirir, orbu ile yavaşça vurur ve saygı ile eğilir: 

Üç merdivenle çıkan han, 
Üç sürülü Bay Ülgön, 
Karşıdaki mavi yamaç, 
Gözüken mavi gök, 
Akıp giden mavi bulut, 
Erişilmez mavi gök, 
Erişilmez ak gök, 

79 



Bir yıllık genişlikte sulak yer, 
Üç kat yüksek Ülgön ata, 
Ay baltasının yüzü ondan sakınır, 
Kendisi at hrnağı kullanır, 
Bütün halkı sen yarattın, Ülgön, 
Bizi seslenerek kuşatan, 
Bütün hayvanları sen verdin Ülgön, 
Bizi felakete bırakma! 
Kötülüğe karşı bize kuvvet ver! 
Bize Körmös'ü gösterme! 
Bizi onun eline verme! 
Yıldız dolu semayı, 
Bin, bin defa çeviren, 
Günahlarıma göre hükmetme. 

Fakat şaman Ülgön' den kurbanın iyi kabul görüp görmediği­
ni öğrenir, yine ondan havanın sabit kalması ya da değişmesi, 
ekinlerin kötülüğü, fena yetişmesi, Ülgön'ün daha da kurban is­
teyip istemediği ve nasıl bir kurban beklediği ya da istediğiyle 
ilgili bilgi alır. Bu son-istek konusunda şaman genellikle iyi bil­
gi verir ve kendisinden kurban istenen şu ya da bu komşuyu 
söyler. Kurbanlık hayvanın renk ve şeklini anlattığı zamanlar da 
ender değildir. Bu sırada şamanın kendi çıkarına göre hareket et­
tiği de göze çarpar, çünkü istenilen hayvanın sahibi, genellikle 
Ülgön'ün isteğini yerine getirmeye çalışır. 

Ülgön ile konuştuktan sonra şaman en yüksek bir kendinden 
geçişi durumuna gelir ve büsbütün yorularak yere yuvarlanır. 
Sonra Baştutkan onun yanına gelerek davul ile orbu'yu elinden 
alır, şaman da son kez olarak parmakları ile üç kere davula do­
kunur, başını sallar ve elini davul çalar gibi hareket ettirerek a-a­
a-a-a! i-i-i-i! diye homurdanır, sonra hiçbir organını kımıldatma-

80 



dan sakin oturur. Biraz sonra, daha çadırda sessizlik devam 
ederken o, gözlerini oğuşturur, saçlarını düzeltir, ellerini uzahr, 
gerer ve kendisinin tere batmış gömleğini sıkar. Sonra yavaş ya­
vaş çevresine bakınır ve etraftakilerle: Esan-salam! Esan-salam! 
diyerek selamlaşır. 

Kurban töreni çoğu zaman bu ikinci ayin sahnesiyle sona 
erer, fakat hazan, özellikle zengin kimselerde üçüncü bir gece yi­
ne törene ayrılır. Kurban töreninin üçüncü sahnesini içki sunma 
ve büyük bir yemek şöleni oluşturur ki, bu sırada büyük tulum­
larla kımız ve kuzeydeki şamanistler arasında (Teleüt ve Şarlar) 
çok miktarda arpa birası içilir. 

Bu gibi şölenler için gerekli içkiler, daha kurban çadırı kurul­
madan önce hazırlanır; ikinci akşamın törenleri bitmeden önce 
buna hiç kimse dokunmaya cesaret etmemelidir. Ancak ondan 
sonra gerekli içkiler kurban çadırına taşınır. Kadınlar bu bayram 
için gerekli her şeyi hazırlarlar, çadırın tabanını kenarı boyunca 
halılarla örterler ve üçüncü günün akşamı (güneş battıktan son­
ra) taptı yanında ateş yakarlar. 

Sonra kurban yerinden 9-12 ta.ne kayın kabuğundan yapılmış 
kepçe getirirler, bunlarla, yine o kadar ağaçtan çin kaplarına ayran 
doldururlar. Bu ağaç kaplar ateşin çevresine dizilir ve her kabın 
arkasında bir diki durur. Kapının solunda, sağ kanadın en ucun­
da şaman, sonra Baştutkan, sonra ev sahibi, sonra son yıllarda ai­
lelerinden kimse ölmemiş olan komşular gelir. Böylece ayakta du­
ranlardan herbiri kepçe ile kaptan biraz ayran alır ve sonra hepsi 
birden: Çek! diye bağırarak ayranı taph'ya doğru dökerler. Bu söz 
ve içki sunumu üç kere tekrarlanır. Sonra 12 kişinin hepsi de kep­
çeleri yukarıya fırlahrlar. Kepçeler yere düştükten sonra bunların 
durumu iyice incelenir. Kepçenin dibi yukarıda ise, atan için gele­
cek yıl mutluluk belirtmez, oysa bunun tersi, mutluluk ve bereket 
işareti sayılır. Şimdi kaplar tekrar doldurulur ve herkes mümkün 

81 



olduğu kadar çabuklukla bunu içip bitirmeye çalışır. Fakat şaman, 
kabını boşalttıktan sonra bunu kapıdan dışarıya atar. Bu kabın 
durumu da, fırlatılan kepçelerin durumu gibi, kurban sunan kim­
senin gelecekteki baht ya da bahtsızlığı için bir işaret sayılır. 

Bu tören bittikten sonra genel bir içki meclisi başlar. Konuk­
lar grup grup tulumların başında toplanır ve_ ev sahibinin yakın­
larından biri tarafından ağırlanırlar. Hazır olanların çoğu tama­
men sarhoş olup kendilerinden geçinceye kadar içerler, şarkı 
söyler, bağırır, güler ve sarhoş olup sızdıkları yerde uyuyup ayı­
lıncaya, sabaha kadar yatarlar. Sarhoşluğa, utanılacak bir iş diye 
değil de, pek doğal bir olay olarak bakarlar. Fakat ayrıca şu da 
söylemeye değer ki, kadınlar ölçüyü kaçırmazlar, sarhoş olup 
kendilerinden geçen erkekleri rahat bir duruma sokar ve üzerle­
rini örterler. Kadınları böyle düşüncesiz sarhoş olmaktan alıko­
yan şey, çocuklara karşı beslenen görev duygusudur. 

Burada şuna da önemle belirtmelidir ki, şamanların hepsi de 
ayini aynı şekilde yapmazlar. Çeşitli soylar arasında (sök) türlü 
türlü tören şekillerine raslıyoruz, bu iş daha çok şamanın bilgi ve 
ustalığının derecesine de bağlıdır. Genellikle denebilir ki, kur­
ban törenleri burada anlatıldığına benzer bir şekilde olur. Bazı 
şamanlar ayin sırasında gözlerini kapar, bazıları da açık tutarlar. 
Bazıları o kadar delicesine rakseder ki, sonunda cansız gibi yere 
yuvarlanırlar, bazıları ise son derece vecd içinde kendilerinden 
geçerler ve sonunda onu yakalayıp bağlamak gerekir, bu işi de 
ancak büyük kuvvet harcamakla birkaç kişi becerebiİir. Bağlan­
mış olan şaman bundan sonra da uzun süre çırpınarak kendisi­
ni çözmek ister, sonunda davulu elinden düşer ve saatlarca ölü 
gibi yatar. Bazı şamanlar daha sakindir. Ve ayini kendiliklerin­
den bırakırlar. 

Kendisine kurban sunulan ruhun çağrılması da bu ruhun 
cinsine göre biribirinden ayrılır. Özellikle Erlik' e sunulan kur-

82 



ban çok farklıdır, fakat ben bu kurbanın sunulması üzerine doğ­
ru dürüst hiçbir bilgi edinmedim. Bu da pek doğaldır, çünkü bu­
rada cezaya karşı korku çok büyüktür. 

Şamanın en büyük sanatı, yurdun temizlenmesi adı verilen 
iştir. Bu, aile içinden ölen kimsenin kırkıncı gününde yapılır. Bu 
töreni ancak pek az şamanlar başarı ile yapabilir, bu yüzden zen­
gin kimseler çok kere uzaklardan ünlü şamanları çağırır ve kat­
landığı zahmet için bol bol bahşiş verirler. Yurdun temizlenme­
si, genellikle Yayık Kan'ın özel bir yardımı ile yapılır ve ona bu 
yardımı için kurban da sunulur. Özellikle bir ailede arka arkaya 
birkaç ölüm olduğu zaman bu yurdun temizlenmesine önem ve­
rilir. Örneğin, Altaylıların inanışına göre ölünün ruhu daha bir 
süre evde kalır ve yalnız gitmek istemeyip, aile insanlarından ya 
da ailede bulunan kimselerden daha başka kişileri ya da hiç ol­
mazsa hayvanları kendisi ile birlikte ölüm diyarına sürükler, Ya­
vuçi, en etkin çare olarak su sellerini çağırmakla, alıp götürül-

Ayin yapan bir şaman 

83 



müş olan ruhlardan bir kısmının geri gönderilmesini zorlayabi­
lir ve ölünün ruhunu da aşağıdaki dünyaya kovabilir. 

Ölünün ruhunun zararlı etkisi konusundaki bu inanış, kıs­
men, ölü ile yaşayan akrabalar arasında var olan sıkı akrabalık 
bağlarına dayanır ki, buna şamanlık inanışının temeli olarak ba­
kabiliriz, bµnun meydana gelmesinin diğer bir nedeni de, her 
türlü tıbbf yardımdan yoksun Altaylılar arasında çoğu zaman 
korkunç yıkım yapan salgın hast-alıklardır. 

1860 yılı temmuzunda Kengi gölü çevresinde bulunduğum 
zaman, kendim de böyle bir ev temizleme törenine katılmak fır­
satını bulmuştum. Güneş battıktan biraz sonra törenin yapıldığı 
yurda geldiğim zaman, törene katılmak üzere geldikleri söyle­
nen akraba ve komşulardan yaklaşık 20 kişi toplanmıştı. Adı Po­
poy olan ev sahibi beni saygıyla karşıladı ve bana, tam yurdun 
duvarına bitişik onur makamında bir yer gösterdi. Kendisi bana, 
karısının birkaç hafta önce öldüğünü ve şimdi de evini temizle­
mesi için Katunya' dan tanınmış bir şamanı çağırdığını anlattı. 
Görebildiğim kadarıyla orada hazır bulunan Altaylılar pek dü­
şünceli davranmıyor, sanki hiçbir tören olmayacakmış gibi soh­
bet ederek tütün içiyorlardı. 

Karanlık basmaya başlayınca, yurdun biraz ötesinden şaman 
davulunun boğuk sesi gelmeye başladı. Yurdun kapısına gide­
rek baktığım zaman, şamanın, monoton bir şarkı sesi ile yurttan 
yaklaşık yüz adım ötede düzenli adımlarla çadırın çevresinde 
dolaştığım ve arada sırada davula kuvvetle vurduğunu gördüm. 
Şamanın dairesi gittikçe daraldı ve sonra yurdun tam dış kena­
rında yürümeye başladı ve en sonunda kapıdan, parlak bir şekil­
de yanan ateşle aydınlatılmış yurdun içine girdi. Şimdi, ateşe 
yaklaştı ve davulunu, dumanlar derinin iç ve dışına dokunacak 
şekilde bunun üzerinde tuttu. Sonra görkemle kapı ile ateş ara­
sına oturarak, arasıra keskin seslerle bölünen monoton bir şarkı 

84 



söylemeye başladı. Şarkı gittikçe yavaşladı, arasıra davula vuru­
lan darbeler de hafifledi, en sonunda şarkı inilti bir feryat ve fı­
sıltı haline geldi. Bundan sonra şaman dikkatle yerinden kalka­
rak sürünen adımlarla yurdun içinde ateşin çevresinde dolaştı, 
çağrılan kimseyi evin içinde arar gibi, ölünün ruhunu çağırarak 
başını her yana döndürdü. Bazan ölünün sesini öykünerek ince 
sesle konuşuyor ve kendi adamları yanında bırakması için inle­
yerek yalvarıyordu.  Yoldan korktuğunu, bunun yalnız gideme­
yecek kadar uzak olduğunu söylüyordu. Burada çocukları ya­
nında kalmayı çok istermiş. Şamari, yurda girmeden önce birçok 
güçlü ruhla doldurmuş olduğu davulu ile, onu acımasızca yur­
dun bir köşesinden diğerine sıkıştırır. Ancak uzun arama ve sı­
kıştırmalardan sonra ölünün ruhunu davul ile orbu arasında ya­
kalamaya ve sonra davulla yere bastırmaya başarılı olur. Söyle­
diği şarkı gittikçe kuvvetlenir ve şiddetlenir, fakat hala, yakala­
nanın yavaşça inlemesiyle kesilir. 

Yurt adı verilen çadırlar 

85 



Şimdi şaman sihirli davulunu ön tarafı ile yere doğru çevirir 
ve yerin altından derinlerden geliyormuş gibi boğuk sesler çıka­
racak şekilde vurur. Şarkı da yurttan uzaklaşarak ölüler diyarı 
(üsüttar yarina) olan aşağıdaki dünyaya doğru yol almıştır. Ay­
nı zamanda şarkı da yavaşlayarak hafif bir fısıltı durumuna ge­
lir. Sonra kuvvetli bir darbe ile ölüler diyarına vardığını bildirir. 
Şimdi, eskiden ölen ve ölüler diyarında bulunan akrabalarla ko­
nuşma başlar ki, şaman ölüleri bunlara götürür. Onlar yeni ruhu 
kabul etmek istemezler. Şaman onları kandırmak ister, yalvarır, 
yakarır. Fakat boşuna. O zaman şaman rakı şişesini alarak ölüle­
re hayat suyundan sunar. Onlar bunu sevinçle kabul ederler, çe­
şitli seslerden oluşan bir gürültü meydana gelir, fakat rakı etki 
ettikçe de kekeleme başlar, ölüler şarkı söyler, neşe ile bağırırlar 
ve böylece yeni ruhu onların arasına gizlice katmaya başarılı 
olur. Şimdi şamanın şarkısı gittikçe şiddetlenir, çünkü ölüler di­
yarını terketmiştir ve tekrar yukardaki dünyaya yaklaşmaktadır. 
Yukarıya vardıktan sonra birdenbire sıçrar ve vücudu sinirli bir 
halde şiddetle gerilir. Sonra şarkı sert bir bağırma şeklini alır, şa­
man çılgın sıçramalarla yurdun içinde dönerek danseder ve en 
sonunda ter içersinde kendinden geçerek yere yuvarlanır. 

Ateşin sihirli ışığı altında olan bu yabanıl sahne, benim üze­
rimde öyle kuvvetli bir etki yapmıştı ki, çevremi büsbütün unu­
tarak şamanı bir süre gözlerimle izledim. Altaylılar da büyülen­
miş bir durumda idiler, pipoları yere düşmüştü. Yaklaşık çeyrek 
saatlik bir sessizlik hüküm sürdü. 

Ölüler ülkesindeki sahne de, çeşitli şamanlar tarafından tür� 

lü durumlar altında birbirinden farklı olarak yapılmaktadır. Ba­
zan ölüyü gizlice sokmak mümkün olmaz, bazan da ruh şaman­
dan kurtularak yurda geri döner, bu durumda onu izler ve sah­
ne yeniden başlar. Şaman Yayık K.an'ı yardıma çağırdığı zaman, 
ölüler diyarındaki neşeli içki sahnesi birdenbire dalgaların saldı-

86 



rısı ile kesilir. O zaman genel bir kargaşalık, çılgınca bir koşuşma 
başlar. Şaman, yaklaşan suyun şıkırtısını öykünür. Ölüler yar­
dım istiyerek bağırıp çağırır ve ağlarlar. Şimdi ölüler tarafından 
alıp götürülen hayvanlar ya da akrabaların ruhları vatanlarına 
geri götürülürler. Bazı şamanlar, alttaki dünyada ölüler tarafın­
dan tanınmamak için, bu tören sırasında yüzlerine kurum sürer­
lermiş. · 

Kurban sunmak ve ev temizlemek, şamanın asıl dinsel (eğer 
böyle söylemek gerekirse) işleridir. Bu sırada o kendisinin bütün 
sanatını göstermelidir. Ancak dinleyicilerde korku ve güven 
uyandırabilen kimse gerçek bir şaman sayılır, böylece onlar, şa­
man tarafından haber verilen şeylerin gerçek kehanet sözleri ol­
duğuna inanırlar ve bunlar aracılığıyla Tanrıları yatıştırır ve kut­
samaya çalışırlar. Şamanın diğer işleri önemsizdir. Kutsama ve 
teşekkür duasını ve aynı şekilde Yer-sulara bağlılık sunmayı her­
kes yapabilir. Havadan ve gelecekten haber vermeyi de yalnız 
şaman yapmaz. Doğum, düğün ve ölüm toplantıları ile şamanın 
hiç ilgisi yoktur, ancak bu sırada uygun olmayan durumlarla 
karşılaşırlar ve bunların büyü ile giderilmesi istenirse şaman 
çağrılır ve o da yukarda anlattığım şamanlık ayinlerinden birini · 

yapar: 
Şimdi söyle bir soru ile karşılaşabiliriz: şamanların hareketi 

gerçek midir, kendilerinin büyü gücüne inanıyorlar mı, yoksa 
bunlar, batıl inanışı olan halk önünde şamanın ancak kendi çıka­
rını düşünerek yaptığı birer komedi midir? 

Eskiden vaftiz edilmiş ve daha yeni Hristiyan olmuş Altaylı 
Teleüt ve başkaları ve aynı şekilde Ruslar da, şamana gerçek bir 
şeytan hizmetçisi olarak bakarlar ve büyüsü ile gerçekten doğa­
üstü şeyler yapabildiğine inanırlar. Rus köylüleri ve Hristiyan­
laştırılmış Altaylılar tarafından ünlü şamanlarla ilgili anlatılan 
birçok hikaye bize bunu göstermektedir. Şaman, vücut ağrıları-

87 



na karşı duyarsızlaşır ve en küçük bir zarar bile görmeden vücu­
du ile korkunç işlere girişirmiş (örneğin, kızgın demiri ses vere­
cek şekilde ağzına sokarmış). Burada görüyoruz ki, açık bir do­
landırıcılık ne kadar büyük bir etki yapmaktadır. Daha yeni vaf­
tiz edilmiş ve kanımca inanarak Hristiyanlığı kabul etmiş olan 
Altaylıların hastalık halinde hala geceleri gizlice, kendisinin şey­
tanlık kuvveti ile felaketi uzaklaştırsın diye şamanı çağırmaları 
ve büyücünün şeytani kuvvetine karşı olan inanışın Hristiyan 
Allah'ına olan inanışla birbirine zarar vermeden yan yana yaşa­
makta devam etmeleri gibi durumlar, aynı sonuca götürmekte­
dir. 

Örneğin Çivalkov da kendisinin yaşam öyküsünde bana şun­
ları yazıyor (Proben der Volksliteratur adlı eserimin 1. cildine ba­
kınız): Ben Şorlara şöyle dedim: "Şamanın sözlerine inanmayı­
nız, bunların hepsi de yalandır. Şamanlar kendileri gerçek Tan­
rı'ya olan inanışı bilmezler, tersine şeytana inanırlar ve onun 
yardımı ile şamanlık yaparlar." Misyoner Verbitski de yukarda 
söylenen ve "Tomsk haberleri" nde çıkmış olan yazısında şöyle 
diyor: "Şamanın durumu bir hastalık mı, delilik mi, yoksa bir 
oyun mudur? Hayır, bunlardan hiçbiri değil, iyi melekler insan­
ları korumak ve kutsamak üzere semanın en yüksek hükümda­
rı tarafından gönderilirler fakat kötü ruhlar ne yaparlar? Bunlar 
vücutsuz ve akıllı yaratık oldukları için, elbette ki büsbütün ha­
reketsiz kalamazlar. Bunlarda kesinlikle bir hareket isteği bulun­
duğunu kabul etmemiz gerektiğine göre, bu istek de pek doğal 
olarak kötülüğe doğru yöneltilmiştir. Maddi doğa onların çaba­
sı karşısında duyarsız kalır, bundan dolayı onların düşmanca 
hareketleri için tek çalışma alanı insanlardır. Onlar, dünyada in­
sanlar arasında, çöldeki arslanlar gibi yaşarlar ve insanlara, eşkı­
yalar gibi her yerde zarar vermeye, kötülük yapmaya çalışırlar. 
Doğrudan doğruya yapılan bu saldırı, bizim düşünce, istek ve 

88 



hareketlerimizde belirir. Uyanık olursak, o.nlarla mücadele ede­
riz, Tanrı'nın yardımı ve haçın kuvvetiyle uzaklaştırırız. Fakat 
vaftiz edilmemiş ve böylece büsbütün onların etkisi altında bu­
lunan bir kişi onları "kendisinden nasıl uzaklaştırabilir?" Aynı 
misyoner başka bir yerde şöyle diyor: "Öyle örnekler vardır ki, 
kozaklar kendinden geçmiş şamanı kamçı darbeleriyle ayıltama­
mışlardır, diğer yönden öyle örnekler de vardır ki (kendi dene­
yimime göre söylüyorum), kendinden geçmiş bir şamanın elin­
den derhal davulunun düşmesi için papazın dokunması yeterli 
gelmiştir." Sayın misyonerin sözlerini burada aynen tekrar et­
meden geçemedim, çünkü bunlar Hristiyanlıkla putperestliğin 
nasıl karşı karşıya durduğunu ve Hristiyanlığın burada nasıl bir 
koruma altında etki yaptığını en açık bir şekilde göstermektedir, 
yoksa amacım bunları redle karşılamak değildir. Misyoner, yeni 
vaftiz edilenlerin eski dinini bir şeytan eseri ve kötü ruhların bir 
işi olarak nitelendirmekle çok doğru bir felsefe yürütüyor, çün­
kü bu şekilde kendisi tarafından vaiz ile ileri sürülen haçı daha 
keskin bir ışık altında ortaya koymakta ve din değiştirmenin ya­
rarlarını daha açık bir şekilde göstermektedir. Fakat misyoner 
efendinin, bu sözleri şaman tarafından semanın en yüksek tanrı­
sı olan Ülgön için yapılan kurban töreniyle ilgili anlatımların so­
nuna eklemesi de, gerçekten pek komik bir etki bırakıyor: bura­
da şaman, Tanrı'run önünde saygıyla eğilerek af ve merhamet 
için yalvarır, kötü ruhlara karşı koruma ister; törenin başında da 
kapı ruhuna başvurarak, tören sırasında kendisini rahatsız et­
memeleri ve kurbanın olumsuz bir sonuç vermemesi için kötü 
· ruhları yurttan uzaklaştırması yolunda yalvarmış bulunur. Bu­
rada, Schiller'in' "Jungfrau von Orleans"ından alınan sözlerle 
ancak, şöyle diyebiliriz: "Bana büyücü diyorsun, cehennemin 
sanatlarını öğretiyorsun; barış, nefret, barışma, bunlar cehen­
nemlik işler midir? 

89 



Öyle sanıyorum ki, kurban duasıyla ilgili büyü sözlerini göz­
den geçiren her okuyucu, şamanların, hiç de ünleri kadar kötü 
olmadıklarına inanacaktır. Onlar, kendi halklarının etik ideleri­
nin temsilcileridirler; onların duaları, kötü ruhlara karşı korku 
ve ışık tanrısından beklenen yardım ümidi gibi halk içinde yaşa­
yan şeyleri, hem de aynen onlarda olduğu gibi maddi bir şekil-. 
de, eğer böyle demek gerekirse, yani ruhi olmayarak yansıtmak­
tadırlar. Şamanların hareketinde, diğer dinlerin birçok rahiple­
rinde olduğu gibi gerçekle şiir bir arada yürür ve bunlar ayrıl­
maz bir bütün olarak kaynaşmıştır. Şaman, içinden kendi temsi­
linin bir gerçek olduğuna hiç kuşkusuz inanmıştır. O hiç kuşku­
suz gerçek bir kendinden geçiş içindedir ve hayal görür gibi de­
liliğe yakın bir durum, onu sık sık tamamen bilinçsiz bir duru­
ma getirebilir. Bununla onun, ancak bu şekilde şamanlık yaptığı­
nı söylemek istemiyorum, o çok kere, yalnız mesleğini yapmış 
olmak için bildiği duaları okur, söylemiş olduğu fala dayanarak 
tam bir düşünce ile önceden hazırlanmış bir istekle yağlı bir kur­
ban ziyafetine konmak istemesi de herhalde ender durumlardan 
değildir. Fakat bu durum onu, kendi töreninin gerçek olduğuna 
inanmaktan alıkoymaz, o, ancak dış etkiler altında hareket eden 
sert yapının bir çocuğudur. Bundan başka, şamanların diğer din­
lerin rahiplerinden daha kötü olduğuna da inanmıyorum. Kuş­
kusuz, Hristiyan papazlar arasında da, içinden inanmadığı hal­
de İncil'in yüksek sözlerini bir anlam katmadan boş klişe gibi 
geveleyen ve kutsal sözleri ağzına alarak, ancak yapılması gere­
ken kilise törenlerini yapan zatlar az değildir. Şamanlığın, onu 
çevreden kuşatan ve sıkıştıran üç büyük din olan Hristiyanlık, 
İslamiyet ve Budizimden daha aşağı olduğu konusunda kimse 
tartışma yapmak istemez, fakat onun da belli etik yönelişleri ol­
duğu ve bunları geliştirdiği de o derecede bir gerçektir. 

Budizmin etkisiyle, Sayanlar arasında eski şamanlık inanışı-

90 



nın büyük bir kısmı ortadan kalkmıştır; fakat Budizmin yaygın­
lığı ile oluşan etki ve 'azalışın derecesini belirleyecek durumda 
değilim, çünkü, doğru sonuç çıkarabilmek için elimde malzeme 
yoktur. Türk halkları üzerinde daha büyük etkiyi İslamiyet gös­
termiştir ve yukarda dediğim gibi bu din, şamanlığı çok yerde 
büsbütün yok etmeye başarılı olmuştur. Bununla birlikte bağım­
sız göçebe Türk boyları arasında eski dinin de açık izlerini bula­
bilmekteyiz. Bu sorun üzerine ancak Kazak-Kırgızlar hakkında 
tamamlayıcı bilgi verebileceğim. 

Kazaklar arasında hala, açık bir şekilde eski şamanlık inanı­
şının izleri sayılabilecek birçok gelenek var9-ır. Bütün bu putpe­
restlik adetleri saymak işi uzatır, burada baksa ya da şarlatan 
doktoru belirtmek yeterli gelir ki, bunların, mollalar yüzünden 
halkın dinf işlerini düzenlemekten uzaklaştırılan ve şimdi ancak 
şarlatan, doktor ve falcı olarak halkın arasında bir saygınlığı 
olan şaman olduğu besbellidir. İslamiyetin baskısı altında şa­
manlık dualarının ne gibi değişikliklere uğradığını görmek çok 
ilginç bir iş olacaktır. 

Baksa, daha kendisinin dış görünüşü ile bir müminden, yani 
Kazakların genel dış kıyafetinden ayrılmaktadır. Kazaklar saçla­
rını genellikle büsbütün kestirdiği halde, baksalar ancak başları­
nın ortasını traş ederler, fakat saçlarını başlarının iki yanında şa­
kak ve kulaklarının üzerinde beş parmak kadar genişlikte bıra­
karak 3-4 zoll kadar aşağıya sarkıtırlar. Bu gibi putperesrler ile il­
gili saç kıyafeti bağnaz bir Müslüman için iğrenilecek bir şeydir. 
Tatar tüccarlarının baksa' dan nefretle yüzlerini çevirdiklerini ve 
ürkerek yere tükürdüklerini kendim gördüm. 

Elbisesi bakımından başka ancak külahının diğerlerinkine 
göre biraz yüksek olmasıyla ayrılır ve bundan başka üzerine de 
bir kuş tüyü demeti takar. Baksa, davul yerine bir çeşit keman ya 
da viyolonsel denebilecek, 3-4 fuss yüksekliğinde kobus adı ve-

91 



rilen bir alet kullanır. Baksa bu kobusu, bizim musikicilerin vi­
yolonsel çaldıkları gibi önüne koyar ve üzerine bas yayına ben­
zer bir yayla sürer. Kobusun üzerinde at kılından örülmüş iki tel 
gerilmiş ve sapına da demirden bir sürü çıngıraklar takılmışhr, 
bunlar, çalgıcı kemanı hareket ettirdiği zaman takırdıyarak ses­
ler çıkarırlar. Bundan başka baksa'nın, ucuna dört köşeli bir tah­
ta yerleştirilmiş bir değneği de (asa) vardır ki, bunun da tahta 
kenarlarına birçok çıngırakla demir parçaları asılmıştır. Sihir­
bazlık yapacak adam (Kazaklarda baksa'nın ayini bundan başka 
bir anlam taşımaz), kobus çalmakla işe başlar ve bu sırada mo­
noton bir şarkı ile eşlik eder. Sonra değneği yakalar ve delice bir 
dans sırasında bunu şiddetle sallayarak korkunç sesler çıkarır. 
Çok kere de bu büyü işini iki baksa yapar, bu durumda biri ka­
bus çalar, öteki de değnekle sıçrar ve dans eder. Hiçbir alet kul­
lanmadan büyücülük yapan başka baksa'lar da vardır. Bu hok­
kabaz da büyü sırasında aynen şaman gibi kendinden geçer ve 
bir zarar yapmasın diye birkaç kişi tarafından yakalanması gere­
kir. Artık halk ahlakında baksa inanışı temel bulamadığı için, 
baksa şamandan çok kendisinin korku salan görünüşü ile etki · 
yapmaya çalışır. Bu yüzden o çok çirkin sıçramalar yapar, gözle­
rini korkunç bir şekilde döndürür, dişlerini gıcırdatarak, vecde 
gelerek deli gibi çevresine saldırır. Vecd içinde korkunç maharet­
lerini gösterir ki, Kazaklar bunları ancak korku ile anlatabilmek­
tedirler. Bana anlattıklarına göre baksa ateş gibi kızgın demiri 
tutar, büyük iğneleri bir zoll derinliğinde vücuduna batırır, kız­
gın demiri yalar, üzerine su döküldüğü zaman cızırdadığı gibi 
çıplak ayakla kızgın demirin üzerine başarmış. Baksanın kor­
kunç sıçramalarını ve yüz hareketlerini ben de gördüm, fakat di­
ğer maharetlerini benim isteğim üzerine göstermek istemedi, 
bunları ancak gerçekten ruhlar tarafından bastırıldığı zaman ya­
pabileceğini söylüyordu. Baksanın yukarda anlatılan hareketle-

92 



ri, hiç kuşkusuz, bunlar aracılığıyla seyircileri kandırdığı hokka­
bazlıkhr. Baksa, korkulacak bir iş yaptığı zaman her defasında 
yüksek sesle: "Buraya bakmayın! Ruh gözlerinize batıyor!" diye 
bağırırmış. Doğaldır ki, seyirciler de gözlerini ancak yarım açıp 
bakarlar ve belki de gerçekte olandan daha fazla görürler. Sözle­
rine güvenilir kimseler tarafından anlatılanları ancak böyle açık­
layabilirim. Onların verdikleri bütün bilgiler sonucunda şunu 
anladım ki, bir baksa ne kadar çok korkunç şeyler gösterirse, Ka­
zaklar ona o kadar çok saygı gösterir ve o kadar çok armağan ve­
rirler. 

Bir Kazak, hayahndan korkulacak şekilde hastalanır ve ihti­
yar kocakarıların ilacı da fayda vermezse, bir baksa çağrılır (ya 
da şöyle diyelim: İslam terbiyesi görmemiş kimseler baksa çağı­
rır, fakat Müslümanlar molla çağırtarak dua okuturlar) . Baksa 
önce hastanın nabzına bakar ve bu sırada bir sürü anlaşılmaz 
sözler söyler. Sonra kobus ile yere çökerek hastaya melodiler ça­
lar ve buna kabusun takırtısı ile eşlik ederken yarım sesle şarkı 
söyler. Bundan sonra kumalak (koyun pisliği) alarak fala bakar, 
hastalığın nedenini ve bunu gidermek için gerekli olan kurbanı 
söyler. 

O kurbanlık hayvanı iyice açıklar, koyunun tanınması için 
gerekli olan renk ve bir sürü işaretleri söyler. Baksa falının doğ­
ruluğunu kanıtlamak için bana söylediklerine göre, onun tara­
fından anlatılan koyun çok kere ev sahibinin ya da hiç olmazsa 
komşunun sürüsünde bulunurmuş. Bundan şu sonuca varılabi­
lir ki, baksa faldan önce hiç kuşkusuz hastanın sürülerini gezmiş 
ya da başka bir yardımcısını gezdirmiştir. En basit işaretlerden 
biri de koyunun büyük ve semiz olmasıdır. 

Bu da, baksa tarafından başka bir tören yapılmadan İslamın 
şartlarına göre kesilir, eti parçalanarak kazana konur ve komşu­
lar yemeğe çağırılır. Koyun kesilir kesilmez baksa mırıldanarak 

93 



hayvanın ak ciğerini koparır, acele acele hastanın yanına gider 
ve ona, daha sıcak olan ciğerle üç kere vurur. Sonra, hastalığı 
üzerine aldığı sanılan ciğeri kaparak köpeklere fırlatır ve en son 
parçasına kadar yiyip bitirmelerine dikkat eder. 

Sonra asasını alarak en yüksek vecde varıncıya kadar delice 
dans eder. Baksanın büyüsü bittikten sonra yemeğe oturulur, 
buna, hastadan başka herkes katılır. Baksaya armağan olarak ye­
mek sırasında en iyi parçalar ve bundan başka kurbanlık hayva­
nın derisi de verilir. Zengin kimseler, baksaya bir koyun ya da 
durya' dan yapılmış elbise gibi başka hediyeler de verirler. Ye­
mekten sonra baksa, genellikle ruh (cin) dan öğrendiklerini bil­
dirir, fakat bu sözler hiçbir zaman açık ve belirli değildir, örne­
ğin: sekiz gün içerisinde hava değişirse hasta iyileşir, yoksa ölür; 
ya da hasta şu kadar gün içinde ölmezse iyileşecektir, gibi. Bak­
sa, belirli güne kadar hastanın başı ucunda kalır, her gün şarkı 
söyleyip dans ederek büyü yapar. Baksa, bıçak ya da kızgın de­
mirle yapılan mahareti her büyü sırasında tekrarlar, onun vücut­
ça duyduğu ağrılar her keresinde hastalığın küçük bir kısmını 
gidermiş sayılır, çünkü vecd içinde hastanın acılarını üzerine 
alır. Kurban kesilen koyunun kemikleri iyice temizlenir, kafatası 
üzerine baksa türlü türlü şekiller çizer ve hamurdan deve, at, 
inek, koyun ve keçi gibi çeşitli hayvan şekilleri yapar, sonra bü­
tün bu kemiklerle şekilleri bir çuvala atarak türlü renkte iplerle 
bağladıktan sonra ıssız bir yere gider ve bir sürü törenle gömer. 
Bu yeri hiç kimse bilmemelidir, çünkü bu kemikler, tekrar orta­
ya çıktığı zaman kurbanın sahibi. için büyük bir feliiket olur. 

Şuna da işaret etmeli ki, bana anlattıklarına göre, baksa ağır 
hastalar yanına gitmeyi sevmez, fakat büyü ve tedavisini hafif 
hastalarda sevinerek yaparmış. Bazan da hastaya, bu gibi du­
rumlarda büyüsünün yarar veremeyeceğini de söylermiş. Hasta 
belirlenen sürede iyi olursa, baksaya önemli hediye verilir. 

94 



Baksalık yeteneği de şamanlık kuvveti gibi bir aile içinde ir­
sidir, fakat baksa derecesini alacak herkes usta bir meslektaşın­
dan ders almalıdır, öğretmen öğrencisini ancak uzun süre birlik­
te yaşadıktan sonra kutsar; sonra o da baksa olarak kendi başına 
çalışmaya başlar. Öğrenci, öğrenme zamanında hocasına büyü 
sırasında eşlik eder, yardımda bulunur, şarkı söyleme ya da asa 
ile ses çıkarma gibi işlerden birini üzerine alır. İki baksa, birlikte 
çalışırken, her zaman biri öğretmen, diğeri de öğrencidir. 

Kazakların büyük bir kısmı baksaya dolandırıcı ve şarlatan 
gözüyle bakarlar; fakat çoğu da onların kötü ruhların elinde ol­
duklarına ve içlerinde yaşayan ruhların kuvvetiyle bütün bu an­
lahlan harikaları yaptıklarına inanırlar. Gördüğüm baksalar ben­
de sanatlarıyla halkın gözünü boyayan, şarlatan ve hokkabaz et­
kisi bıraktılar. Onların yürüyüş ve oyun tarzı yapmacık ve yapay 
geliyordu; herhalde onlar olduklarından daha fazla görünmeye 
gayret ediyor ve bütün adi hareketleri arasında da baksa rolünü 

Günümüz Türklerinde bir ayin töreni 

95 



oynamaya çalışıyorlardı. Gördüğüm baksalardan biri her zaman 
dinf sözler kullanıyor, içerken, otururken, her hareketinde yük� 
sek sesle "Bismillah" diyor, söylediği her söze "Vallahi, Billahi!" 
deyişlerini ekliyordu; oysa bunları Kazaklarda ancak bazı yaşlı 
kimseler yaparlar. Belki bu sözlerle o, kendisinin gerçek bir 
Müslüman olduğuna inandırmak istiyordu. Bazı baksalar her. 
zaman ruhen hasta bir kimseyi öykünerek yüzleriyle türlü türlü 
hareketler yapar ve büyü yapmadığı zaman da sanki kötü ruh­
ların etkisi altında olduğunu göstermek istermiş gibi davranır­
lar. 

Kulunda' da bir baksa şarkısını yazıp alabildim. Fakat bunun 
büyük bir kısmı anlaşılmaz sözler olduğu için, burada ancak kıs­
men ve özet olarak vereceğim. Şarkı, Allah, Muhammed ve pey­
gamberler için kullanılan İslam! seslenişle başlar. Bu sesleniş ile 
baksa kendisinin gerçek bir Müslüman olduğunu kanıtlamak is­
ter ki, bu çok önemlidir. Ona deli desinler zararı yok, fakat kafir 
(kapır) demesinler! 

96 

Önce Tanrım sen rasgetir, 
Rasgetirirsen ben buradayım, 
Dilediğimi yine ver, 
Kısır kısrağa yavru ver, 
İyi Tanrı, geniş Tanrı, cömert Tanrı, bey Tanrı 
Tanrı önce gök yaratmış, 
Ondan sonra yer yaratmış; 
Önce Tanrı'ya sığınayım, 
İkinci Muhammed'e sığınayım, 
Birine biz kul olduk, 
Birine ümmet olduk, 
Üçüncü, Tanrım, dört yar meşayih, 
Yüzyirmi dört peygamber, 



Mekke'de evliya, 
Medine' de evliya, 

Bu duayı bir sürü azizler için yalvarmalar izler ki, bunlar şa­
man tarafından büyüye başlamadan önce davula çağrılan Altay­
lıların Yer-sularını, dağ ve ırmakların onyedi kam'ını hahrlatı r. 

Han Çıngız' da evliya, 
Kızıl dağın başında 
Kız evliya, 
Öküz dağı başında 
Öküz evliya, 
Koçkar dağı başında, 
Konur Baş evliya, 
Dağdaki geyiğin 

·, İçinden çıkan yılanın, 
Bektav Ata Bek Azıl, 
Ölü desem ölü değil, 
Diri desem diri değil, 
Ata Korkut evliya. 

Bundan sonra baksa, kendisinin bağlı olduğu orta yüz'e Ka­
zak boylarının atalarını çağırır. (Burada, gerçek şamanlığın özel­
liği olan eski atalara saygı şeklinin izlerini de görüyoruz demek­
tir) 

Uvak (boyu) atası Er Kökçe, 
Kahramanlığının belgisi: 
Okluğuna yüzbin dişi, 
Tüfeğine bin kişi gelmiş.; 
Sarıbay, Sarış, Ötevli, 

97 



Üçyüzseksen at yarışa sokmuş 
Körpebay. 
Argın (boyu) atası Kara-Koja, 
Hanlar içinde Ablay, 
Halk içinde Kazıbek, 
Yalın ayak aziz Divane Burku .. .  
Törtavul (boyunda) Tor' aygır, 
Turdu Bek dayı, 
Öz dayı-atam, 
Cagalbaylı Tongkat, 

Aynı şekilde Kara Kesaklerin atası Kuban Bay'ı, Kara Keray­
lerin atası Kendi Bay'ı; Taz boyunun atası Çoyun Kara'yı; Ters­
ten Bala boyundan Kent Buga'yı; Besenteyin boyunun atası Bur­
lu Bay'ı çağırır. 

Şimdi de baksa, tedavisi sırasında kendisine yardım edecek 
olan ruhları çağırır. 

98 

Önce Tanrı cin yaratmış, 
Birbirinden bol yaratmış, 
Cinin ilk atası Kent Buga, 
Cin atası Sarı Azban, 
Avare kılma sen Azban! 
Cin atası Berdi-Bay; 
Cin parolası: ekev, ekev! 
Gökteki bi�beş pirim, 
Kırk bıçak saldırıp, 
Bana kırk iğne batırıp, 
Tepeme saç bıraktırıp, 
Cine boyun eğdirip, 
Arzu etmediğimi yaptırıp, 



Kurumuş ağaca yalvarthrıp, 
Ak sakaldan fatiha (dua) aldırıp, 
Ak sarı başlı koyun kestirip, 
Beş çocuk beş azılı tay 
Eve sokturdu, 
İnat ettiği yere hastalık koymuş, 
Cin olup bağlanmış, 
Başağrısı olup dolanmış. 

Başlarında, ölüleri dirilten, hayvanlarla insanlara tohum ve­
ren başkanları Kazrat Koja (Hoca) olduğu halde aşağıdaki on 
Koja (Hoca) ile yukardaki kırk Koja'ya anlayamadığım bir sesle­
nişte bulunduktan sonra, büyüsüne devam eder: 

Sağ elimle sarayım, 
Sol elimle sorayım, 
Ağaca başım dayamış, 
Güneşte saçım taramış, 
Ata nedir bilmemiş, 
Ana sütü emmemiş, 
Yelden yedi tavşan sürmüş. 
Dua ile bağlamış, 
Yedi kazma basmış gibi oldum, 
Yedi kazana düşmüş gibi oldum, 
Oniki ak boz at ile 
Oynayacağım gün nerede? 
Cin çağırdım Kambar' dan, 
Yamaçta yatan canlardan, 
Temircan' a selam söyle haber ver! 
Ağır ordu toplasın, 
Demir kürk diksin, 

99 



Ovadan gelen on kurt, 
Şu kurtların içinde, 
Altı ağızlı gök börü, 
Kusur Ku' da gök yaban domuzu, 
Gök cellat Kondubay ilinde, 
Cuma-Bay'ın oğlu var, 
Kusur Ku' da gök yaban domuzu, 
Cin içinde sen yaman, 
Alın derisi kırışıp, 
Ben cinlerle vuruşup, 
Yorganına yapışıp, 
Onbirinde birleşip, 
Kara-Kerey . . .  

Daha birçok imalı sözlerden sonra, baksa bunları bütün soru­
larıma rağmen ya açıklayamadı ya da açıklamak istemedi; yine 
bir sürü ruhları sayar: Bay Kabıl, Koybak, Kamangar, Közüm­
böt, Mangay, Cüzöy; bunları sıralamakla okuyucuyu yormak is­
temiyorum. Sonunda, bütün Kazak saz şairleri usulünce hazır 
olan dinleyicilere dönerek, Argun soyunun kabile başkanı ve Se­
mipalat bölgesinin Aga-Sultan'ını anar: 

Yol, yol, yol yatıyor, 
Yol boyunca asker yatıyor, 
Bu kadar kollar arasında, 
Kara-Bek adlı Sultan yatıyor, 
Argın Kazı kunduramın pençesi, 
Ovadan gelen Oypat'ım, 
Kırdan gelen Bey zatım, 
Davut Peygamber er Davut. 

100 



Bana hiç kuşkusuz hatalı ve eksik olarak dikte ettirilen baksa 
dualarının bu özeti de gösteriyor ki, baksaların büyüsü, doğa di­
ni olan şamanlığın dinsel görüşünden ayrılmıştır ve bütün etik 
özelliklerini kaybettiği için mistik ve söyleyen tarafından da an­
laşılmaz cümlelerden oluşan bir karışım durumuna gelmiştir. 
Bununla birlikte şamanlık töreninin bütün eski unsurlarının iz­
leri kalmıştır, örneğin dağlarda yaşayan yer kahramanlarının 
çağrılması ve ataların sayılması gibi. Fakat bu çağırmanın iç 
özelliği tamamen kaybolmuştur. 

Şamanlığın eskiden bütün Türk halkları arasında yayılmış ol­
duğunu, şamanın Türkçe adı olan kam sözünün yayılış şekli 
açık olarak gösterir. Türk edebiyatının en eski yazılı anıtı olan 
1069 yılında kaleme alınmış Uygurca Kudatku Bilik'te (Kutadgu 
Bilig) kam sözü vardır, (*) Vambery bunu, yukardaki eserin ken­
disi tarafından yayınlanan baskısında "sahte hakim, fala" diye 
çevirmektedir. Bu anlamın tam olup olmadığını belirleyecek du­
rumda değilim. Bu söz Kudatku Bilik'te iki yerde geçer. Birinde 
şöyle denmektedir: 

Afsuncular çok bulunur, 
Rüzgarların hastalığını tedavi eden, 
Bey, sen onlara başvurmalısın, 
Hastalıktan kurtarır bu sözler; 
Kam'ın sana fayda verebilmesi için, 
Bey, sen onun heı:.şeyine inanmalısın, 
Onun sözlerini bir tabip sevmez, 
O, mukazim' den uzaklaşır. 

(*) Radloff bu sözleri kaleme alırken, bugün Türkçenin en eski bel­
geleri olarak kabul edilen ve VIII. yüzyılda, yazılmış olan Orhon yazıt­
ları okunmuş değildir. (Çeviren) 

101 



Doğu bilimci Annin V ambery 

Burada kam' a eşit olarak kullanılan mukazim (*) sözü Arap­
çadır ve "yemin ederek bağıran" anlamına gelir. İkinci bir yerde 
de şöyle deniyor: "Ya bir tabip tut, ya bir kam". Burada yine, ilaç 
veren otçu (tabip) ile, söz ve büyüye dayanarak tedavi eden kam 
arasındaki çelişki ortaya çıkıyor. 

Vambery, kendisinin "Dschagataische Studien" adlı eserinde, 
kam sözünün "tabip, sahte tabip, büyücü, şarlatan" anlamların­
da Orta Asya' da bugün de kullanılmakta olduğunu söylüyor; 
Pavet de Courteille de "Dictionnaire Turk-Oriental' de aynı şey-

(*) Bunun doğru şekli mu'azzim'dir, "afsuncu" anlamına gelir. Kam 
sözü KB' de yalnız iki kere değil, birkaç kere kullanılmıştır. Bundan baş­
ka, bu söze, en eski belge olarak, IX. yüzyıldan kalma Uygurca elyaz­
malarda da rastlıyoruz; Bk. Ek. il A. İnan, Şamanizm. 

102 



leri yazıyor. Kam sözüne, Türk dilinin eskilik bakımından ikinci 
dereceyi alan ve 1303 yılında bir İtalyan tarafından yazılmış olan 
Koman dili sözlüğünde de rastlıyoruz. Komanlar o zaman Rus­
ya'nın güneyinde yaşamışlar ve XII. yüzyılda kısmen Macaris­
tan'a göç etmişlerdir. Bu sözlük, bugün hala Venedig'deki Mar­
cus kitaplığında korunan Codex Coma-Bicus'un içinde bulun­
maktadır. Bunun Graf Kuun tarafından yayınlanan kitabının 9. 
sayfasında, "Incantatarts" (büyücü) sözünün "kam katun kişi­
dir" diye çevrildiğini görüyoruz; "kam kadın kişidir" anlamına 
gelir. Birkaç satır yukarda "adiuino" = büyü yapıyorum" sözü 

· "kamlık etermen", "kamlık ediyorum" diye çevrilmiştir. 

103 





Ek i 

Sadeddin Buluç 

ŞAMANİZM 





Şaman, Şamanizme bağlı kavimlerde ruhlarla insanlar ara­
sında mutavassıt (aracı) rolünü oynayan bir nevi din adamıdır. 
Şamanist dünya görüşfüıe nazaran (göre), bütün alem iyi ve kö­
tü ruhların tesiri altındadır. Büyük ve hususiyle insanlara ve 
hayvan sürülerine türlü fenalıklar yapmaya hazır kötü ruhlarla 
münasebet kurmak kudreti yalnız şamanda bulunur. İnsanlar 
ruhların ne tabiatta, ne huyda olduklarını ve her şeyden önce 
onlara hangi yollardan gidileceğini bilemez, onların nelerden 
hoşlandıklarını, hangi cins ve nevi kurbanlardan memnun kala­
caklarını tayin edemezler. Ata veya akraba ruhlarından aldığı 
kuvvet ve ilham ile bütün bunları ancak şaman bilir ve böylece 
bir yandan iyi ruhların insanlar için faydalı ve hayırlı tesirlerini 
devam ettirmeğe, bir yandan da, çeşitli çarelere başvurmak su­
retiyle, kötü ruhların zararlı faaliyetlerini önlemeğe yalnız onun 
gücü yeter. Şaman bu maksatla tertip ettiği ayinlerde ruhlar ile 
temasa geçip onları hoşnut ve razı ederek istenilen neticeyi al­
mağa çalışır. 

Şimali (Kuzey) Asya halkları arasında "büyücü, sihirbaz" 
manasına gelen şaman sözünü, hemen hemen yalnız Mançu­
Tunguz halkları kullanır: Manç. sama, Tung. şaman, saman. Av­
rupa seyyahlarının bunlardan duyduğu şaman kelimesi, sonra­
dan Sibirya sihirbazlarına verilen umumi bir ad olarak milletle­
rarası kitabiyata yerleşmiştir. Bu kelime, ilk defa XVII. asrın son­
larına doğru Rus elçisi olarak Çin'e giden E. lsbrand ile yol arka­
daşı A. Brand'in intibalarını (izlenimlerini) anlatan seyahatname 
de geçer. Bu esere göre, Tunguzlarda şaman veya saman bir ne-

107 



Şamanlar (minyatür) 

vi "rahip" veya "sihirbaz" demektir. Böylece Rusya'nın Şarki 
(Doğu) Sibirya ile doğrudan doğruya münasebete başladığı za­
manlardan itibaren Avrupa' da yazılmış olan eserlerde şaman 
kelimesi ile, aslında Tunguz sihirbazlarının kastedildiği anlaşıl­
maktadır. · 

Şaman kelimesinin iştikakına (kökenine) gelince, bu hususta 
ortaya atılan fikirler muhteliftir (çeşitlidir). Bazılarına göre, keli­
menin aslı Mançuca veya Moğolca, bazılarına göre ise, Sanskrit­
çedir. Birinci görüşü müdafaa edenlerden Banzarov (s. 34 vd.)'a 
göre, şaman kelimesi Mançuca saman' dan gelmektedir. Nitekim 
bu kelimenin kökünü teşkil eden sam, gerek Mançuca, gerekse 
Moğulca birkaç kelimede mevcuttur. Msl. Manç. samarambi 
"sıçramak, dövünmek" demektir. Moğul. samoromoy aynı ma­
naya gelir. Manç. sam-dambi "oynamak" demektir. Bu görüşe 
taraftar olduğu anlaşılan Nioradze (s. I), bütün bu kelimelerin, 
bir coşkunluk halini, hareketli, heyecanlı bir vaziyeti ifade ettiği-

108 



ni belirttikten sonra, şaman veya saman'ın "coşmuş, durmadan 
oynayan, bir oraya, bir buraya sıçrayan kişi" manasına geldiğini 
öne sürer, ikinci iddianın başlıca mümessillerinden olan F. Schle­
gel ile K. Donner ve N. Poppe, şaman kelimesini "dilenci rahip, 
budist derviş" manasına gelen, Sanskr. sramana veya çramana, 
Pali dilinde samana ile izah ederler. Şimalf Asya kültür tarihin­
de cenuptan (güneyden) gelen Budizmin izleri bulunduğunu 
öne süren Şirokogorov da Tunguzlardaki samanlığı Budist tesire 
irca ederken, Mironov ile birlikte şaman kelimesinin menşeini 

· Sanskritçede aramıştır. Öte yandan Laufer (s. 105 vd.; TP, s. 237) 
şaman veya saman kelimesinin Budizmden alındığını kabul et­
mez. Nitekim Ruben (Budhistlik s. 97 vd.) de, doğrudan doğru­
ya Hind kaynaklarına dayanarak, şamanizmin daha Aryalıla­
rdan önce, Orta Asya' dan gelen kültür dalgaları ile şimalf Hin­
distan' a yayılmış olduğunu belirtmiştir. Nihayet şamanizm 

Doğubilimci Nicholas Poppe 

109 



meselesini izaha çalışan Ohlmarks (Studien s. 69) şaman kelime­
sinin Sanskritçeden geldiği hakkında ortaya ahlan iddianın artık 
bir değer taşımadığına işaret ettikten sonra, Budizmde şamanlı­
ğa ait unsurların bulunduğunu ve bunların cenuptan ziyade, şi­
malin tesirini gösterdiklerini ifade etmiştir. 

Şaman sözü, ayrıca Toharcada samane ve Çincede de şamen 
şeklinde geçer. Soğdcada şmn olarak yazılan kelimenin, şaman 
sözüne tekabül ettiği (geldiği) iddia edilmiş ise de, bunun doğru 
olmadığı anlaşılıyor. Zira, Sogdca metinlerdeki şekline işaret 
edilen bu kelime, Türkçe Turfan metinlerinde önceleri şamnu, 
şumna diye okunmuş iken, sonradan şimna şeklinde tesbit edil­
miştir. Manası da, "kötü ruh, şeytan" dır. İran esatirinde (mitolo­
jisinde) Ahrfmen'e tekabül ettiği bilinen bu kelimenin, gerek şe­
kil, gerekse mana bakımından Tunguzca şaman veye saman sö­
zü ile bir münasebeti yoktur. Nihayet bir de Farsça eski edebi 
dilde "putperest; put" demek olan, Firdevsi'nin Şahname'sinde 
"Budist rahip" manasında kullanılan bir semen veya şaman ke­
limesi mevcuttur. Dini bir ıshlah (terim) olarak Hindceden Fars­
çaya Sogdca yoluyla geçtiği anlaşılan bu kelime ile, şimalf Asya 
halklarının sihirbaz rahibini gösteren şaman arasında bir müna­
sebet bulmak zordur. 

Bütün bu izahattan anlaşılacağı üzere, şaman veya saman 
Tunguzca bir kelimedir. Şayet, iddia edildiği gibi, burada vaktiy­
le çok daha şimale (kuzeye) yayılmış olan Budizmin tesiri bahis 
mevzuu olsaydı, bu ıstılahın çok daha geniş bir sahaya intişar et­
miş (yayılmış) olması gerekirdi. Halbuki, şimali Asya dillerinde 
şaman için başka başka kelimelerin kullanıldığı görülüyor. Tun­
guzların ne Hindistan, ne de Çin ile doğrudan doğruya bir mü­
nasebeti vardır. Buna göre, şaman kelimesinin Çince yoluyla 
Hindceden Tunguzcaya geçmiş olması da muhtemel değildir. 
Nihayet Nemeth (s. 245 v. dd.) şaman kelimesinin menşe'ini 

110 



araştırırken, bunu muhtelif Türk şivelerinde geçen kam (aş. bk.) 
kelimesi ile birleştirip Türkçe olarak göstermek istemiş ise de, bu 
arada şaman kelimesinin ikinci hecesini izahsız bırakmıştır. 

Şamanların çok eski bir mazisi olduğundan bahseden Banza­
rov (aynı yer.)' a. göre, Orta Asya kavimleri arasında onların . 
mevcudiyetine dair ilk doğru malumat, V I. asır Çin kaynakların­
da geçer. Pelliot (s. 466 vd.) yine Çince bir metne dayanarak, 
Mançurya' da Cücen dilinde "büyücü" manasına gelen şan-man 
(=şa-man) kelimesinin XII. asırda mevcudiyetini (varlığını) tes­
bit etmiştir. 

Türk kavimleri şamanlarına umumiyetle kam (gam, ham) 
derler. Radloff (Versuch eines Wörterbuches der Türk-Dialecte, 
Petersburg, 1889, il, 476 vd.)' a göre, başlıca Altay, Teleüt, Lebed, 
Şor, Sagay, Koybal, Kaç, Küerik, Soyon, Kumandı ve Uygur şive­
lerinde geçer. Moğollar, Buryatlar v� Kalmuklar erkek şamanla-

Gyula Nemeth 

111  



rına bö, böge, Yakutlar oyun, Çuvaşlar yum, Kırgız-Kazaklar 
bakşı, baksı veya bahşı derler. Yakutlar ile Altaylılar kadın şa­
man için Moğol. udugan (utagan, abahan, ıduan) tabirini kulla­
nırlar. Ancak Yakutçada hamma (kamla-); "kam'lık etmek" ma­
nasınadır. 

Kam umumiyetle "kahin, sahir" demektir. Ayrıca "hazık ta­
bip, alim, filozof" manalarına da gelir. Eski Türkçe metinlerde 
hazan "putperest rahip", hazan "sihirbaz" manasında kullanıl­
dığını görüyoruz. Eberhard (s. 69)'a göre, eski bir Çin kaynağın­
da, Kırgızlarda şamana gan denildiğini görüyoruz ki, bu herhal­
de kam olacaktır. Nitekim Radloff (Aus Sibirien I, 139), IX. asır­
da Hakas-Kırgızlarda şamana kan denildiğini kaydeder. Harva 
(Die religiösen Vorstellungen s. 449)'ya göre, XIII. asır Avrupa 
seyyahlarından V. Rubruk da "sihirbaz" manasına ham (-kam) 
kelimesini kaydetmiştir. 

Kam kelimesine, Türkçe Turfan metinlerinden ma' da (başka), 
Kutadgu Bilig (462=1069/ 1070), Divan Luğat al-Türk (470=1077), 
Codex Camanicus (m. 1303) ve Abu Hayyan'ın Kitab al-idrak li 
lisan al-atrak (712=1313)'i gibi eski Türk dili yadigarlarının bir 
çoğunda rastlanmaktadır. Kutadgu Bilig (trc. R. R. Arat, Ankara, 
1959, il, 87, beyit 1065; 151, 2002; 281, 3873; 378, 5244)'de birkaç 
yerde anlatıldığına göre, çeşitli hastalıkları tedavi etmek için tabi­
bin yanında kam da yer alır. Tabip (otacı) hastalığı (ig) ilaç (ot) ile 
tedavi eder (ota); kam ise, hastayı kendi usulüne göre, daha çok 
ruhf yollardan, efsun ve sihirle iyileştirmeğe (emle) çalışır. 

Divan Luğat al-Türk (trc. B. Atalay, Ankara, 1939, I, 283 ; An­
kara, 1941, III, 157)'te "kahin" manasına gelen kam'ın başlıca va­
zifesi efsun yapmak (arvış arva)'tır. Aynı eserde (III, 443) geçen 
kam ırkladı misaline bakılırsa, şamanın falcılık da yaptığı söyle­
nebilir. 

112 



Şamanlığa davet ve şamanın talim ve terbiyesi: Şamanın 
başlıca vazifesi, ruhlarla temas etmektir. Bunu da ancak muay­
yen kabiliyet ve istidada sahip kimseler başarabilir. Bundan do­
layı, belli bir talim görmekle herkes şaman olamaz. Şamanlık fıt­
ri ve adeta kaçınılmaz bir kader mes' el esidir. 

Altay halklarına göre şamanlık, ailede irsen intikal eden ve 
bilhassa çocukluk çağında sar'a nöbetleri ile gelen bir hastalık 
sayılır (Verbitskiy, s. 44). Gerçekten, sayısız misaller şamanlık is­
tidadının marazi olduğunu göstermektedir. Radloff (ayn. esr., 
11, 16. vd.)'a göre, şamanlık nöbetleri ani olarak gelir. Namzed 
önce kendinde büyük bir yorgunluk hisseder; vücfıdu kasılıp tit­
rer ve bu hali esnemeler takip eder; göğsü daralır, birtakım aca­
yip sesler çıkararak ağlar, gözleri döner, sonra birdenbire sıçra­
yıp ayağa kalkar, deli gibi dönmeğe başlar ve nihayet ağzından 
köpükler saçarak yere yıkılır, vücudu hissizleşir. Bu ıztıraplı hal-

Paul Pelliot 

113 



ler bir müddet devam eder. Nihayet günün birinde namzed da­
vulunu alıp çalmağa başlar ve artık sakinleşip kendine gelir. Şa­
man olmaktan kaçınan kimse, sonunda ya delirir veya genç yaş­
ta ölür. 

Şçukin (s. 277)'e göre, Yakutlarda şaman namzedine gelen 
nöbetler daha şiddetli bir şekilde tezahür eder (belirir). Namzed, 
ruhun tazyiki ile ormanlara düşer, kendini ateşe, suya atmak is­
ter. Bu belirtilerden, o kimsenin şaman olacağı anlaşılır ve nam­
zed şamanlığa başlamak suretiyle bu hastalıktan kurtulur. Troş­
çanskiy (s. 119 vd.)'e göre, Yakutlarda şamanlığa istidadı olan 
kimselerde görülen bu asabi hastalığa menerik adı verilir. Şa­
manlığı terkedenlerde hastalığın yeniden başladığı birçok misal­
le tesbit edilmiştir. 

Şirokogorov (Opit, s. 43 vd.)'un verdiği malumata göre, Tun­
guzlarda da şamanlığın asabf bir hastalık halinde ortaya çıktığı 
görülmektedir. 

Ohlmarks (ayn. esr., s. 5 vd.) da şamanizmin ruhf esasını, ku­
tup bölgesindeki tabif şartların ağırlığından müteveliid bir nevi 
isteri ile izah etmek istemiştir. Fakat, bütün bunlara rağmen şa­
manı sadece bir ruh hastası olarak göstermek asla doğru değil­
dir. Aksine olarak ruhlar tarafından şamanlığa davet edildiğine 
inanılan bu kişiye, Sibirya halkları arasında korku ile karışık bir 
saygı gösterilir. Hususf kabiliyeti sayesinde tabiatüstü kuvvet­
lerle temasta sayıldığı için, ona mensup olduğu boy veya oyma­
ğın koruyucusu gözü ile bakılır. Nitekim ilk şamanın zuhuruna 
dair Sibirya' da anlatılan efsanelerde de (bk. Agapitov-Hangalov, 
s. 41 vd.; Nioradze, s. 2 vd.; Buluç, Şamanizm I, I, 43 vd., Şama­
nizmin menşei, s. 277 ; Harva, ayn. esr., s. 465 vd.;) ruhlarla mü­
nasebette bulunduğuna inanılan şamanın, üstün kabiliyetleri ile 
farklı yaratılışa sahip bir varlık olduğu belirtilir. Kam'lar, umu­
miyetle zeki, hayalperest ve şair tabiatlı insanlardır. Ayin esna-

114 



Şaman ve davulu 

sında büyük bir vecd içinde kendinden geçip gök ve yer altı 
alemlerinde gördüğü garip varlıkları, acayip hadiseleri teferru­
atıyla anlatan şaman, ayıldıktan sonra hiçbir şey hatırlamaz. Ta­
rim devirlerde gelecekten haber veren, bir boz atın sırtında gök­
lere çıkan, hatta nihayet devlet işlerine bile karışan, kudretli şa­
manlardan bahsedilir (İnan, Şamanizm, s. 87 vd.). 

Yukarıda işaret edildiği üzere, yalnız talim ile herkes şaman 
olamayacağı gibi, sadece fıtri kabiliyet ve istidat da buna kafi de­
ğildir. Şaman namzedinde istidad ile beraber, muayyen bir bilgi 
ve maharet de aranır. Radloff (ayn. eser., il, 16)' a göre şaman, 
mesleğindeki gücü ve bilgiyi atalarından alır. Onlardaki kudre­
tin suduru ile davulu idare etmeği, makamla dualar okuyup ata­
ları, ruhları çağırmayı ve nihayet onların yardımı ile kendi ruhu­
nu bedeninden ayırarak aydınlık veya karanlık alemine gönder­
meği öğrenir. Şamanın nesilden nesle intikal eden örf ve adetle-

1 15 



ri iyice bilmesi ve bilhassa kendi soyu ile mensup olduğu boy 
veya oymağın ruhlarım tanıması lazımdır. Anohin (Materiali s. 
29 vd.)'in yazdığına göre, ölmüş şamanların ruhları, "temiz, iyi 
ruh" olarak yer alh aleminden ayrılıp bu dünyada yaşarlar. Bu 
suretle hemen hemen her ailenin vaktiyle şamanlık yapmış olup 
ahfadına yardım etmek isteyen ecdadı (atası) vardır. Bu akraba 
ruhları olmadan şaman vazifesini asla yapamaz. Şaman gerek 
göğe çıkarken, gerekse yer alhndaki cehennem alemine inerken 
karşılaşhğı engelleri aşabilmek için bu ruhları çağırır. Denildiği­
ne göre, onlar da canlı birer kuvvet olarak ortaya çıkıp şamana 
yardım eder ve onun karşısına dikilen korkunç hasımlarla sava­
şırlar. Çeşitli ayinlere ait malumatı elde edebilmek için de şaman 
namzedinin, oymağın tecrübeli ihtiyarları ile temas etmesi ve 
ayrıca kudretli, bilgili bir şamandan ders alması şarthr. Namzed 
bu kişinin yardımı ile çeşitli ayinlerin nasıl yapılacağım, okuna­
cak dua ve efsunları öğrenerek görünmez kuvvetlerle aşinalık 
peyda eder. Stadling (s. 63)'e göre, Yakutlarda usta şaman, nam­
zedi bir emeget "yardıma ruh" ile teçhiz eder. Bir rivayete naza­
ran, bu ruh şamanın diğer benliğidir. Esasen namzedin kendisi 
aşırı derecede hassas ve hayalperest olduğundan, üstadının es­
rarengiz telkinleri ile, garip şeylerle uğraşa uğraşa, nihayet gü­
nün birinde o da şaman olmak kudretini kazanır. Namzedin şa­
man olarak yetişmesi, akrabalarının katıldığı bir merasimle 
tes'id edilir (kutlanır). Pripuzov (s. 65)'a göre, Yakutlarda yaşlı 
şaman, namzedi yüksek bir dağın başına veya stepe götürerek 
ona şaman elbisesi giydirir; eline bir davul ile at kılı sarılı bir sö­
ğüt dalı verir. Namzedin sağında 9 erkek, solunda 9 kız çocuk 
yer alır. Bu arada namzedi yetiştiren üstad da merasim elbisesi­
ni giymiş olarak namzedin arkasında durup birtakım dualar 
okur. Namzed bu yemin duasını tekrarlayarak yoksullara, düş­
künlere yardım edeceğine, yüksek dağların zirvelerinde yaşa-

116 



yan ruhlara saygı gösterip hizmet edeceğine söz verir. Bu ruhla­
rın en büyüğü, en kudretlisi sustuğanah bir Toyun olup bunun 
erkekli dişili büyük bir aile halkı, adlan, sanlan ile çağınlan 
oğullan, kansı, kardeşi ve diğer akrabaları vardır. Bunların bazı­
sı insanlara kölülük eden, çeşitli hastalıkları doğuran habis ruh­
lar olup çoğu dişidir. Her ruha kurban olarak sunulacak hayvan, 
rengi ve alametleriyle tefrik edilmiştir (ayrılmıştır). Kimine kara 
aygır veya kızıl alaca at, kimine kara inek veya kızıl inek, kimi­
ne de alnı kara benekli ak inek kurban edilir. Bu arada şaman, in­
sanlara çeşitli akıl hastalıkları tevlid ettiğine (verdiğine)·inanılan 
dişi ruh için dokuz kakım, dokuz san sıçan, dokuz kokarca, do­
kuz güvercin azad edeceğini va' ad eder (İnan, ayn. esr. s. 76 vd.). 

Radloff (ayn. yer.) şamanlığın irs! olup, babadan oğula veya 
pek seyrek ahvalde babadan kıza intikal ettiğini yazar. Bu hu­
susta daha doğru malumat verdiği anlaşılan Anohin (ayn. esr. s. 
29 vd.) şamanların şecerelerine dayanarak, bu mesleğin babadan 
evlada değil, fakat akrabadan akrabaya geçtiğini kaydetmiştir. 

Yine Anohin (ayn. esr., s. SO)'in tesbit ettiğine göre, şamanlı­
ğa davet 6 ile 50 yaş arasında değişir. Ancak bu arada daha ziya­
de 20 yaşında olanlar ekseriyeti teşkil etmekte ve bu suretle şa­
manlığa davetin, umumiyetle cins! olgunlaşma devresine rastla­
ması dikkati çekmektedir. Bununla beraber fevkalade hallerde 
ancak 62 yaşında şaman olanlara da rastlanır. Bunun aksine da­
ha çocukluk çağında 4, 6, 9, 12, 15 yaşlarında şaman olanlar da 
vardır. Henüz çocuk yaşında olanlar, çadırda bazan günde 2 sa­
at kadar kendi kendilerine davul çalıp bir şeyler mırıldanır ve bu 
minval üzere talim ederek ancak yıllarca sonra gerçek şaman 
olabilirler. 

Bir Moğol boyu olan Buryatlarda şaman namzedi, mensup 
olduğu boy veya oymağı komşularından birisi ile dolaşıp sada­
ka toplar. Sonra oymak halkı bir ormanda toplanır. Bu arada, 

1 17  



merasim esnasında davul yerine kullanılmak üzere, kalın bir ka­
yın ağacının gövdesi oyularak, bundan iki asa çıkarılır. Bir ağa­
cın yanında bir kulübe kurulup ortasında ateş yakılır. Oymağın 
yaşlı kişileri burada yerlerini aldıktan sonra bunlardan birisi şa­
man namzedinin "ata" sı olur. Bu yaşlı şamanın ruhları ile nam­
zedin ruhlarının aynı zümreden ve aynı soydan olmalarına dik­
kat edilir. Her ikisi ilk ayini birlikte yapar, duaları bir ağızdan 
okur ve hareketlerini birbirlerine uydururlar. Merasim dokuz 
gün sürer. Bu arada birçok koyun ve tay kesilerek yenilip içilir. 
Genç kızlarla delikanlılar raksedip eğlenirler. Dokuzuncu gün 
bir keçe üzerine oturtulan namzed havaya kaldırılarak şaman 
ilan edilir (İnan, ayn. esr., s. 78 vd.). 

Ak ve kara· şamanlar: Anohin (ayn. esr., s. 33 vd.)'e göre, Al­
taylılarda şamanlar ak kam ve kara kam olmak üzere ikiye ayrı­
lır. Birinciler yalnız göğe ve başta aydınlık aleminin hakimi Ül­
gen olmak üzere, oradaki iyi ruhlar şamanlık ederler. İkinciler 
ise yalnız yer altının korkunç ruhunu temsil eden Erlik ile ona 
bağlı kötü ruhlar (kara töz) için tören yaparlar. Bu iki nevi şa­
man kıyafet bakımından da (aş. bk.) birbirinden tefrik edilir. 
Umumiyetle ayinlerde, mistik bir karakter taşıyan kara şaman­
ların aksine olarak, ak şamanların daha gösterişsiz ve sade gi­
yindikleri göze çarpar. Kadınlar temiz sayılmadıkları için yalnız 
kara şaman olabilir, fakat gök ruhları adına yapılan merasimlere 
katılamazlar. Troşçanskiy (s. III)'e göre, Yakutlar ak şamana ayı 
oyuna, kara şamana ise abası oyuna derler. Ancak birincisi aslın­
da şamanlık yapmayıp sadece kurban keser. Öte yandan Pripu­
zov (s. 64) Yakutlarda şamanlar için böyle bir tefrik (ayrım) ya­
pıldığından bahsetmez. Ona göre, Yakutlarda gerek yer altında­
ki, gerekse yukarı alemdeki ruhları çağıran şaman aynı kişidir. 

Agapitov-Hangalov (s. 46), Buryat şamanlarının, iyi veya kö-

118 



tü ruhları,n hizmetinde bulunmalarına nazaran, ikiye ayrıldıkla­
rını belirtirler. Ak şaman (sagani bö) iyi tarirılara tapar, onların 
vasıtasıyla insanlara iyilik eder. Kara şaman (karain bö) ise kötü 
ruhlara tapar, yalnız onlara kurban keserek insanlara türlü fena­
lıklar yapmaya çalışır. Onlarda ak şamanların elbisesi beyaz, �a­
ra şamanlarınki ise mavi renklidir. Ak şaman ölünce cesedini ya­
kıp küllerini beyaz bir kumaş torbaya koyarlar. Kara şamanın 
cesedinin küllerini ise kara bir torbaya koymak adettir (Şaşkov, 
s. 82). Harva (ayn. esr., s. 484 vd.), Buryatlarda kara şamanların 
bu kadar kötü bir şöhrete sahip oldukları hakkındaki mütaleala­
rı mübalağalı bulmakta ve haklı olarak onların, yer altındaki 
korkunç kuvvetleri çeşitli vasıtalar ile teskin edip zararsız hale 
getirmelerini, insanlar için hayırlı bir iş olarak değerlendirmek­
tedir. Aynı müellife göre, aksine olarak, Buryatlarda şamanizmi 
en eski şekli ile temsil edenler, bu kara şamanlardır. 

Anohin (ayn. esr.,s. 108-148) Altay erkek ve kadın şamanları­
nın şecereleri üzerinde dururken, ya sadece ak kamlık veya sa­
dece kara kamlık yapan şamanların yanında, birçok kam'ların 
hem gök, hem de yeraltı ruhları için, her iki şamanlığı birden 
yaptıklarını da kaydeder. Nitekim Şorlarda yalnız bu nevi şa­
manların bulunduğu anlaşılmaktadır. Umumiyetle Altaylılarda 
kara şamanların sayısı ak şamanlarınkinden daha azdır. 

Şaman kıyafeti: Sibirya' da şamanlar ayinde hususi bir elbise 
giyerler. Fakat şamanı halkların çoğunda, tam takım halinde şa­
man elbisesine artık pek rastlanmıyor. Birçok yerde şaman gün­
lük kıyafeti ile ayin yapar. Fakat, denildiğine göre bu, şamanlı­
ğın ilk seneleri için bahis mevzuudur. Altay Türklerinde kam sa­
dece bir davul ile şamanlık yapar. Radloff (ayn. esr., il, s. 17)' a 
göre, şimali Altay halklarının bir kısmında şamanların hususi bir 
elbisesi yoktur. Giydikleri, hayvan derisinden yapılmış bir gö-

119 



Wılhelrn Radloff 

ğüslük ile önü açık bir ceket ve kara tavuk tüyleri takılı kırmızı 
bir başlıktan ibarettir. Sözde Hıristiyanlaştınlmış Kumandılarda 
göğe kurban merasiminde kam, sadece beyaz bir cübbe ile kayın 
ağacı kabuğundan yapılmış, huni biçiminde bir külah giyer. Şi­
malf Altay'ın bazı yerlerinde beyaz renkli olan serpuşa puhu ku­
şu tüyleri takılıdır. Yine Radloff' a göre, mühim olan şam�nın da­
vuludur. 

Ayin esnasında şamanın mutlaka ayrı bir elbise giymesi şart 
olan halklarda da, bu bakımdan, yine bir tereddi müşahade edil­
miştir (yozlaşma görülmüştür). Fakat, bu arada cübbe ile başlık 
uzun zaman muhafaza edilmiş görünüyor. Bununla beraber ba­
zı yerlerde şaman elbisesinden arta kalan ya sadece cübbe veya 
başlıktır. Muhakkak olan bir şey varsa, o da eskiden şaman elbi­
sesine büyük bir ehemmiyet verilmiş olduğudur. 

120 



Anohin (ayn. esr., s. 131) Altaylılarda cübbenin sonradan baş­
ka halklardan alındığı kanaatindedir. Ona göre de, Ülgen ile dağ 
ve yer ruhlarının da dahil bulunduğu iyi ruhlara ayin yapanlar, 
şaman cübbesini (manyak) giymezler. Halbuki yer altı dünyası­
nın hakimi Erlik ile ona tabi kötü ruhlar (kara töz) için yapılan . 
törenlerde cübbe giymek zaruridir. Şaman bu cübbeyi kendi ar­
zusuna göre değil, ruhların ilham ettiği şekilde yaptırmak mec­
buriyetindedir. 

Şaman elbisesinin, aslından uzaklaşma ve ehemmiyetini kay­
betme bakımından arzettiği tereddi (yozlaşma), elbiseye takılan 
parçalar için de bahis mevzuudur. Gerçekten, türlü maksatlar ile 
ve çeşitli varlıkları temsil etmek üzere, elbiseye merbut (bağlı) 
olan parçaların da zamanla yerlerini değiştirdikleri görülüyor. 

Her ne kadar bugün tam bir şaman elbisesiyle mücehhez (do­
nanmış) kam'lara pek seyrek rastlanır ise de, daha çok Rusya ve 
bazı Avrupa müzelerinde bulunan kolleksiyonlara bakarak şa­
man elbisesinin menşe ve mahiyeti hakkında bir fikir edinmek 
mümkündür. Ayrıca seyyahların muhtelif zamanlarda, muhtelif 
bölgelerdeki şamanlara dair verdikleri malumat da bu sahadaki 
bilgileri tamamlamaya yaramaktadır. İşte bütün bunlara daya­
narak muhtelif kültür dairelerine mensup elbise nevilerini tesbit 
etmek mümkün görülmektedir. Bu arada şaman elbiselerinin, 
sadece şahsı veya tesadüfi bir icad olmayıp, aynı zamanda dar 
veya geniş bir muhitin müşterek düşünce ve tasavurlarının 
mahsulü olduğu gözden kaçmamaktadır. 

Takım halinde şaman elbisesinde şu parçalar vardır: 1 .  cüb­
be veya hırkaya benzeyen bir üstlük, 2. serpuş, 3. şimalde oturan 
halklarda göğüslük, 4. eldiven, 5. yüksek konçlu ayakkabı. Ano­
hin (ayn. esr., s. 39-46) Altaylılarda, Potanin (Oçerki, iV, 49-52) 
Moğollarda şaman cübbesini teferruatıyla (ayrıntılarıyla) tasvir 
ve izah etmişlerdir. 

121 



Bazı Altay halklarında şaman elbisesinin bütünü ile bir kuş 
veya hayvanı temsil ettiği göze çarpar. Msl. Teleütlerde şaman 
cübbesi (manyak) geyik veya koyun derisinden yapılmış olup, 
büyük bir kuşu andırır. Nitekim halk da, elbisenin kol alhndaki 
dikiş boyunca sarkan püsküllerin, kuş kanadını temsil ettiğini · 

söyler. Omuzdan sarkan ve puhu kuşu tüyleri takılı olan deri ve­
ya kumaştan püsküller de kanada benzer. Cübbenin bel hizasın­
dan başlayarak arka tarafta bütün alt kısmı teşkil eden ip veya 
püsküller, kuşun kuyruğudur. Ayrıca, hazan cübbenin omuz ba­
şına da puhu kuşu tüyleri dikildiği vakidir. Cübbede ifade edil­
mek istenilen kuş tasavvuru, kuş pörük denilen başlıkta da ken­
dini gösterir. Altay havalisinde seyrek olarak rastlanan bu ser­
puş (başlık), kırmızı bezden yapılmış olup madeni' düğme, katır 
boncuğu ve dizi-dizi başka boncuklarla süslüdür. Ayrıca üzerin­
de kuş şekilleri de vardır. Nihayet başlığın ucunda da yine puhu 
kuşu tüyleri bulunur. 

Buna göre, Altay kam'ının, bugün ancak cübbesi ile başlığı 
muhafaza edilebilmiş olan şaman elbisesini giyince, bir puhu . 
kuşu şekline girmiş olduğu anlaşılıyor. 

Altaylılarda kam bundan başka, ruhları kovmak için, elbise­
sine birtakım şeyler de takar. Bunların arasında kollara, sırta ta­
kılan küçük zil ve çıngıraklar vardır. Bu meyanda cübbenin kol­
larının alt kısmına, 4'ü sağda, S'i solda olmak üzere, bakırdan 
yapılmış küçük çıngıraklar asılıdır. Cübbenin arka tarafında uf­
ki (yatay) olarak 2 veya 3 dizi halinde sıralanmış 20 veya 70 çın­
gırak daha görülür. Türlü sesler çıkararak ruhları ürküten made­
ni eşya, şamanın zırhı sayılır. Çıngırakların üst sırasında ise 9 
küçük yay vardır. Bunlar da yine zırhın bir parçası olarak kötü 
ruhlara karşı silah vazifesi görürler. Sırt kısmına, gelişigüzel ser­
piştirilmiş olup yıldızları temsil eden madeni' parçacıklar da 
merbuttur. Bu kısımda sıra sıra dizili katır boncukları, kötü ruh-

122 



lan uzaklaştırmaya yarar. Nihayet cübbenin omuz kısımlarında 
güneşle ayı temsil eden iki büyük madeni levha göze çarpar. Ay­
rıca cübbenin omuz başı ile dirsek ve bilek hizasına gelen yerle­
rine, parça halinde vaşak kürkü dikilidir. 

Cübbede efsanevi birtakım şekiller de bulunur. Bu meyanda 
sırt kısmında, yakanın hemen altına rastlayan yerden dokuz be­
bek sarkar. Bunlar Ülgen'in kızlarım temsil ederler. Ayrıca cüb­
benin bir yanından yutpa adlı yer altı canavarım temsil eden, si­
yah veya kahverengi kumaştan yapılmış bir şerid sarkar. Şeklen 
çatal kuyruklu, dört ayaklı, ağzı açık bir yılana benzer. Şamanı 
kötü ruha karşı korur. Cübbenin diğer yanında ise arba denilen 
ve Erlik'in ülkesindeki denizde yaşadığına inanılan bir canavar 
şekli vardır. Bu da yeşil kumaştan yapılmış bir şeridden ibaret 
olup, dört ayağı ile ağzı kırmızı renktedir. Başında baykuş tüyü, 
göz yerinde ise, küçük birer bakır pul vardır. Bazı şamanlar için 
arba koruyucu bir ruh (töz)' dur. Cübbede ayrıca çeşitli ruhları 
temsil eden sincap, ağaçkakan derisi ile kara bezden yapılmış bir 
kurbağa, ağaçkakan ve kartal tüyleri, kartal pençeleri, ayı ayak­
ları vs. vardır. Omuzlarda demet halinde bulunan tüyler, ayin 
esnasında şaman ile kurbanlık hayvanı yukarı aleme taşıyan iki 
kartal veya şahini temsil eder. Bütün takımı ile tam bir cübbe 
(kültük manyak) 60 esas parçadan müteşekkildir. Bütün parça­
ları ise, 600'ü bulur. 

Cübbeyi şamanın ailesine mensup kadınlar diker. Cübbenin 
hazırlanması sırasında kadınların çok temiz ve afif bir hayat sür7 
meye dikkat etmeleri gerekir. Cübbe hazırlanınca büyük bir halk 
kalabalığı huzurunda yapılan bir ayin ile, her ihtimale karşı, kir­
den, lekeden temizlenir (manyak arula). Şaman bu törende cüb­
beyi ruhların tasvibine arzeder (onayına sunar). Bunlar, bazan 
cübbede şu veya bu değişikliği isteyebilirler. Bu takdirde onların 
isteklerini yerine getirmek şarttır. 

123 



Şamanın belinde bir de kırmızı renkli bir kuşak (kurdak) bu­
lunur. Buna güneşle ayı temsil eden iki büyük madem levha ile 
yıldızları temsil eden bir sıra kahr boncuğu takılıdır. Cübbe ol­
dukça pahalıdır. Zengin şamanlar cübbelerini birkaç ay içinde 
yaphrabildikleri halde, fakirlerin bir cübbeye sahip olmaları bir 
kaç seneye mütevakkıftır (dayanır). 

Erkek şamanların cübbesi ile kadınlarınki arasında büyük bir 
fark yoktur. Umumiyetle kadınların cübbesi. daha süslüdür. Er­
kek ve kadın şamanlar, karşılıklı olarak birbirlerinin cübbelerini 
giymeye me'zun (yetkili) değildirler. Bu arada kadının temiz sa­
yılmayan bir varlık olduğu daima göz önünde tutulur. 

Anohin (ayn. esr., s. 47-49) ile Potanın (ayn. esr., IV, 52 vd.)'e 
göre, şamanın başlığı iki nevidir: biri cübbe ile, biri de cübbesiz, 
adi elbise ile giyilir. Cübbe ile giyilen başlığa, üzerindeki bazı 

Kadın şaman 

124 



remzi süslere kuş pörük denir. Kırmızı kumaştan yapılan, içi as­
tarlı bu başlık, arkaya doğru sarkan bir külah biçimindedir. Ser­
puşa yer yer tilki postu, boncuklar, ipler, puhu kuşu tüyleri di­
kilmiştir. Bazı şaman başlıklarında ise, başı ile birlikte puhu ku­
şu kanadı bulunur. Cübbesiz olarak adi elbise ile giyilen başlık, 

_ kuzu postundan yapılmış olup bazı yerlerinde demet halinde 
ağaç kakan tüyleri, arka kısmında ise üç beyaz şerid görülür. Bu 
külah, ara töz olarak vasıflandırılan Ülgen ile oğulları, dağ ruh­
ları ve Yer-su (aş. bk.) gibi iyi ruhlar için yapılan törenlerde giyi­
lir. Beyaz renk iyi ruhların hoşuna gittiği için umumiyetle beyaz 
kuzu postundan yapılır. Alelade şamanların külahları ise, kara 
kuzu postundandır. 

Lankenau (s. 279)'ın tasvir ettiği eski bir şaman kıyafetinde, 
cübbenin arka kısmında koltuk altına yakın yerlere puhu kuşu 
kanatlan raptedilmiştir. Başlığa da boz bir puhu kuşunun kana­
dı ve kuyruğu takılıdır. Geyik derisinden yapılmış olan cübbe, 
kuş şekline uygun olarak, deriden bağlarla mücehhezdir. Sırt 
kısmında 12 parça kakım kürkü ve uzun bir şeridin ucunda pu­
hu kuşu pençesi bulunmaktadır. Ayrıca koltuk altına merbut iki 
büyük çıngırak da göze çarpar. Cübbe ve başlıktaki bütün bu 
parçalar kötü ruhları defetmeğe yarar. 

Harva (ayn. esr., s. 507 vd)'ya göre, Soyot ve Kcı.ragaslarda da 
şaman elbisesi, yine kuşu andıran bir şekildedir. Bu bakımdan 
aynı kültür dairesine mensup olan bu halklarda şamanın bir kuş 
şekline girdiği ve bu kuşun da puhu olduğu muhakkaktır. Ayrı­
ca Yakut ve Tunguzlarda da şaman kıyafetinin, bazı değişiklik­
lerle birlikte, bir kuşa benzediği görülüyor. 

Bu şaman kıyafetinden başka, bir de hayvanı andıran bir şa­
man kisvesine rastlanmaktadır. Bunun başlıca alameti, şamanın 
başlığına takılan boynuzdur. Ayrıca şamanın arkasına da boy­
nuz takılıdır. Gmelin (II, 44 vd., 83) daha XVIIL asırda bir Tun-

125 



guz şamanının her iki omuzunda demirden yapılmış birer boy­
nuz bulunduğunu yazar. Rusya müzelerinde bulunan bu nevi 
elbiseler, Tunguzlardan Yenisey halkları ile Samoyedlere geçmiş­
tir. Şirokogorov (Opıt, s. 33 vo Versuch, s. 67 vd.) da Tunguzlar­
da hakiki geyik boynuzu takılı bir şaman başlığı gördüğünden 
bahseder. Aynı müellife göre, eskiden şaman elbisesi de geyik 
derisinden yapılmıştır. Pallas (III, 182; krş. Potanin, iV, 54) XVI-
11. asırda bir Buryat şamanının, demir boynuz takılı bir başlık ta­
şıdığını kaydeder. Ayrıca Buryat şamanına ait bir mezarda da bu 
biçimde bir serpuş bulunmuştur. 

Çeşitli şaman kıyafetlerini inceleyerek bunları değerlendir­
meğe çalışan Harya (s. 524 vd.)'ya göre, şamanın giydiği elbise, 
kötü ruhlara karşı onu bir maske gibi muhafaza eder. Nitekim 
Altay ve Sayan dağları havalisinde şamanın puhu kuşu kılığına 
girmesi, bu kuşun ruhları ürküttüğüne inanıldığındandır. Bun­
dan dolayı bazı yerlerde, hastalanan çocuğu iyileştirmek için, bir 
puhu kuşu beslenir ve bunun, hastalığı tevlid eden (doğuran) 
kötü ruhları kovacağına inanılır. Sibirya' da şamanın boynuz tak­
ması da, yine kötü ruhları ürkütmek içindir. 

Aynı müellife nazaran, şaman kıyafeti aslında yüze veya ba­
şa geçirilen bir maskeden ibaret olup zamanla bugünkü şeklini 
almıştır. Nitekim bazı halklarda şaman, ayin esnasında sadece 
yüzüne, kayın ağacı kabuğundan yapılmış bir maske takmakla 
iktifa eder (yetinir). Ayrıca Buryat şamanlarının da yüzlerine de­
ri, tahta veya madeni maske taktıklarına bakılarak elbisede baş­
lığın daha mukaddem (önce) olduğu söylenebilir. Diğer taraftan 
Ohlmarks (ayn. esr., s. 211 vd.)'a göre kuş biçimindeki elbise şa­
man için alelade elbiseden daha mühim olup onun, ruhu ile bir 
kuş gibi göğe uçtuğu tarzındaki tasavvurdan doğmuştur. Şa­
man, yeni bir vücuda girer gibi, giydiği bu elbise sayesinde, yar­
dımcı ruhlarla birlikte kolayca uçabilir. 

126 



Altay Türklerinde kam elbisesi, deriden bir çanta içinde, ça­
dırın gerisinde bir yerde saklanır. Elbise eskiyince ormanda bir 
ağaca asılır. Şaman öldüğü zaman, elbisesi de mezarının başına 
konulur. Her yeni şaman için yeni bir ayin elbisesi yaptırmak 
şarttır. 

Şaman davulu: Sibirya şamanları ayin esnasında bir de davul 
kullanırlar. Şaman elbisesinden daha eski olduğu anlaşılan bu 
alet, şaman kıyafetinin bugün artık ortadan kalkmış olduğu yer­
lerde bile kendini muhafaza etmiştir. Türk-Moğol halklarında 
şaman davulları, umumi hatları ile aynı şekildedir. 

Cenubi' ve şimali' Altay halklarında davulun aksamı, hazır­
lanması, yapısı ve deriye çizilen şekillere dair Radloff (ayn. esr., 
il, 18), Anohin (ayn. esr., s. 49-62), Potanin (iV, 40-49), Potapov­
Menges (s. 62 vd.)' de geniş malumat vardır. Şaman davulunun 
adı Radloff' da tunur, tünür veya tür' dür. Potanin' de tünir, Ano­
hin' de ise, tünür veya çalu olarak geçer. Şorlarda bu davula tür 
denir. Radloff kendi tesbit ettiği her üç şeklin Moğolcadan geldi­
ğini kaydeder. Anohin' de geçen çalu ise, Türkçe olup çal fiilin­
den yapılmış bir isimdir. Halbuki bu müellife göre çalu, davulun 
içinde bulunan ve şamanı temsil eden tahta sapın adıdır. Cübbe 
gibi davul da şamanın mesleğe davet edilmesinden hemen son­
ra, ata ruhlarının verdiği ilham üzerine yapılır. Erkek şamanla­
rın davulu ile kadınlarınki arasında bir fark yoktur. Ancak çocuk 
şamanların davulu daha küçüktür. 

Radloff' a göre, davulun şekli az çok beyzi'dir. Anohin bunun 
yanında ayrıca yuvarlak davullardan da bahseder. Nitekim Şor­
larda davulun her iki şekline rastlanır. Bunlarda tasvir edilen da­
vulun kutru 76 cm' dir. Potanin ise, yalnız yuvarlak davullar gör­
düğünü kaydetmiştir. Davulun kasnağı tercihen kayın veya se­
dir ağacından yapılır. Bu ağacın temiz, zedelenmemiş ve mes-

127 



kun (yerleşim) yerlerden uzakta olması gerekir. Ayrıca ona insan 
eli değmemiş ve herhangi bir hayvanın yaklaşmamış olmasına 
da dikkat edilir. Davulun derisi geyik veya dağ keçisi derisinden 
yapılır. Bunu eski bir avcı kültürünün alameti olarak kabul 
edenler vardır. Derinin seyrek olarak tay derisinden yapıldığını 
göz önünde tutanlar ise bunu, at besleyenlere mahsus bir kültü­
rün bakiyesi (kalıntısı) olarak izah etmişlerdir (bk. Schmidt, IX, 
258). 

Davulu ustaları yapar: Şaman yeni davulu takdis (kutsama) 
için, dualar okuyarak ardıç tütsüsüne tutar, üstüne kımız serper. 
Davul yalnız dinf törenlerde kullanılır. Davulun derisi hasar gö­
rürse, yenilenir; eski deri ormanda bir ağaca asılır. Şaman ölün­
ce davulu parçalanıp mezarının yanında bulunan bir ağaca ası­
lır. Her şamanın, biri yedek olmak üzere, iki davulu vardır. Şor­
larda şamanların bütün meslek hayatları boyunca kullandıkları 
davul sayısı 3-9 arasında değişir. Potapov-Menges (s. 69 vd.) 
Şorlarda davulun yapılmasına dair geniş izahat vermiştir. Onla­
ra göre, şaman namzedinin mesleğe davet edilmesi üzerine, 
mensup olduğu oymağın halkı ormana gider. Burada şaman du­
alar ederek büyük bir dini ayin yaparken, davulun bütün aksa­
mı üç gün içinde tedarik edilip bir araya getirilir, sonra üzerine 
resimler çizilir. Aynı müelliflere göre (s. 67 vd.) şaman namzedi 
bu suretle hazırlanan davulu evvela koruyucu ruhu olan Muz­
tağ "Buz dağ"' a arzeder. O da bunu, adları ile çağırılan oğulları­
na gösterir. Bunların hepsi Muz-tağ'ın civarında bulunan yük­
sek birer dağdır. Sonra Muz-tağ kendisi davulu gözden geçire­
rek bununla ne kadar tören yapılacağını tesbit eder. Namzed 
bundan sonra davulu, bir rivayete göre, Ülgen'in annesi, diğer 
bir rivayete göre ise, karısı olan Tazı Kan "Dazlak han" 'a arze­
der. Üç gün sonra da büyük bir merasimle bu davul Erlik'e gös-

128 



t.erilir. Kurban olarak ona içki sunulur. Yer altı aleminin bu bü­
yük ruhu da davulu muayene edip namzedin bununla kaç yıl 
şamanlık yapacağını ve bu arada kaç kurban sunacağını bildirir. 
Bu suretle tesbit edilen müddet dolunca, çok defa şaman gerçek­
ten ölür veya dağlarda, stepte kaybolup gider. 

Davulun iç kısmı, kayın ağacından yapılmış bir sapla iki mü­
savi kısma ayrılmıştır. Cenubf (Güney) Altaylılar ile Karaorman 
halklarında bu sap, insan şeklinde yapılmış olup eski, ölmüş bir 
şamanı temsil eder. Bu, tür esi "davul sahibi" 'dir. Bunun göğüs 
hizasından çaprazlama geçirilmiş olan bir demir çubuk (kiriş), 
kolları teşkil eder. Yukarıda bahsi geçen sap, bu çubuğun alt kıs­
mında genişleyerek kalçaları ve biraz aşağıda da bacakları mey­
dana getirir. Bu kısımlar bazı davullarda yoktur; sapın üstünde 
bazan şamanın kendisini temsil eden bir insan tasviri bulunur. 
Şarlar ile Kumandılarda davulun içinden geçen tfılanf (uzunlu­
ğuna) sapın üstüne çeşitli süsler oyulmuştur. Şaman bu saptan 
altı köstü ala mars "altı gözlü ala kaplan" diye bahseder. Cenup 
Altaylılarda kiriş'in iki yanına maden! parçalar asılıdır. Bunlar 
şamanı kötü ruhlardan koruyan silahları temsil eder. Bazı halk­
larda, şamanın emrinde bulunan ruhların sayısı kadar çıngırak 
takıldığı da görülür. 

Cenubf Altaylılarda davulun derisindeki resimler kırmızı ve 
beyaz taş boya ile çizilir. Bunu çizenlere yürüçi denir. Resimler 
davulun hem dış, hem de iç yüzünde bulunur. Bunlar Şamanist 
dünya görüşü ile kurban merasimlerini aksettiren şekillerdir. 
Davulun derisinin üstündeki resimler, yerdeki bazı mevcudat ile 
gökteki efsanevi varlıklara aittir. Yukanya doğru sağda ay, solda 
güneş resmi vardır. İkisinin yanında görülen iki küçük daire, fe­
cirle şafağı temsil eder. Bunların arasındaki noktalar yıldızları 
gösterir. Ayrıca Ülgen'in kızlarını tasvir eden resimler ile kuş, 
geyik, ağaç vs. şekiller de vardır. Davulun derisinin içindeki re-

129 



simler "davulun sahibi" ile kiriş'i tasvir eder. Biraz altta davu­
lun kasnağının yapıldığı, ilahı menşeli kayın ağacı ile davulun 
derisinin yapıldığı geyik ve nihayet yer alh denizinde yaşayan · 

bir yılan; kiriş'in üst tarafında ise güneş, ay ve yıldızların resim­
leri göze çarpar. 

Ayinin başında şaman, yardımcı ruhları davulun iç kısmında 
toplar. Şorlar ile Kumandılarda da davulun üstüne çizilen şekiller, 
cenubi Altaylılannkinden farklı olup daha çok Abakan Türklerin­
den sayılan Sagay, Beltir ve Kaçlarınkine benzer. Bunlarda davu­
lun yüzü ikiye ayrılarak üst kısma göğe ait alt kısma ise yer ve yer 
altına ait varlıkların resimleri çizilmiştir. Şorlann şaman davulun­
da az çok bir kainat görüşü ifade edilmeğe çalışılmıştır. Burada 
yere ait herhangi bir şeye rastlanmaz. Gök ise, yer alh alemine 
karşı hakim bir durumda görülür. Öte yandan cenubi Altaylılarda 
yer alh alemi hiç aksettirilmez. Burada göze çarpan, daha ziyade 
yer yüzü sakinleri ile kurban törenlerine ait sahnelerdir. 

Davulun tokmağı: Radloff (ayn. esr., II, s. 19), Anohin (ayn. 
esr., s. 62) Potanin, (iV, s. 48 vd.) ve Potapov-Menges (s. 73)'e gö­
re, cenubi Altaylılarda tokmak (orbu) genç bir kayın ağacından 
yapılır. Davula vurulan kısım, sesin boğuk çıkmasını temin için, 
kakım, samur veya tavşan ayağı derisi ile kaplanır. Şimali Altay­
lıların Kuznetsk havalisindeki bazı halklarında tokmak yerine, 
doğrudan doğruya bir tavşan ayağı kullanılır. Tokmağın diğer 
yüzüne süs olarak 3 veya 9 halka takılıdır. Şaman, davulu tok­
makla "kamçıladığı" için ona "kamçı" denir. Yine şimall Altaylı­
lardan sayılan Şorlarda tokmak (orbog) uzun saplı bir kaşığa 
benzer. Buna beyaz renkli, erkek bir tavşanın derisi geçirilir. 
Bunlarda tokmak, davuldan bir yıl önce hazırlanır ve Ülgen için 
yapılan törenler hariç olmak üzere, diğer ayinlerde davulun ye­
rine kullanılır. 

130 



Şaman davulu ve tokmağı 

Şamanlıkta davulun ne maksatla kullanıldığına dair birtakım 
fikirler öne sürülmüştür. Priklonskiy (Tri, JSt, 1891. s 53)' e göre, 
Yakutlarda davul, ruhlar alemine giden şamana refakat ettiği 
söylenilen hayvanı temsil eder. Nitekim Yakut efsanelerinde o 
"şamanın atı" diye geçer. Buryatlarda da davul, şamanın ayin 
esnasında yaptığı seyahatlerde bindiği "at" tır. Bu da muhteme­
len bu havalide davulun at derisinden yapılmış olmasından ile­
ri gelmektedir. Nitekim bunun yerine maral veya geyik derisi 
kullanılan·yerlerde, davulun adı "maral" veya "geyik" olarak 
geçer. Yakut efsanelerinde şamanın, davulu üzerinde yedi kat 
gökte uçtuğundan bahsedilir. Altay Türklerinde davulun tok­
mağına "kamçı" denilmesi de bundandır. Ancak, şaman ayinle­
rinde davulun eskiden de kullanılıp kullanılmadığı belli değil­
dir. Harva (ayn. esr., s. 537)'ya göre, davulun ne maksatla kulla­
nıldığını anlamak için şu hususlara da dikkat etmek gerekir: de-

131 



nildiğine nazaran, Altaylılarla Yakutlarda şaman, ruhları davu­
lun içinde toplar. Radloff (ayn. esr., II, 54)' a göre, kam ruhları da­
vul ile tokmağın arasına sıkıştırarak uzaklaştırır. Nihayet, şaman 
elbisesinin kötü ruhları ürkütmek için kullanılması gibi, davu­
lun da sesi ile onları korkutmağa yaradığına hükmedilebilir. 

Davul yerine hazan yay da kullanılır. Radloff (ayn. esr.; 1, 
362), Lebed ırmağı civarında bir kam'ın yay ile şamanlık ettiği­
ne şahid olmuştur. Anohin (ayn. esr., s. 52) de Altay havalisinde 
erkek ve kadın şamanların küçük bir yay (yölgö) ile şamanlık et­
tiklerini yazar. 

Radloff (ayn. esr., II, 59 vd.)' a göre, Kırgız şamanları davul 
yerine kobus çalarlar. Ayrıca onların dört köşe bir tahta parçası 
ile zil ve çıngıraklar takılı bir de asası vardır. Baksı bir müddet 
çalıp söyledikten sonra coşar ve asasını sallayarak oynamağa 
başlar. İki baksı bir arada şamanlık ettiği zaman, biri çalar, öteki 
asası ile oynar. Priklonskiy (ayn. yer.) in kaydettiğine göre, da­
vulu bulunmayan Yakut şamanı da ayin esnasında asa kullanır. 

Şamanın yardımcı ruhları: Şamanist dünya görüşünün en 
mühim unsurlarından birini, ayinin başlangıcında şamanın ken­
di yardımcı ruhlarını çağırması teşkil eder. Hakiki Şamanizmin 
hüküm sürdüğü yerlerde en mühim rolü oynayan bu yardımcı 
ruhlardır. Denildiğine göre, en kudretli şaman, en kuvvetli yar­
dımcı ruha sahip olabilendir. Ohlmarks (ayn. esr., s. 171 vd.)'a gö­
re, yardımcı ruh ayin esnasında şamanın içine girerek onun şu­
uruna hakim olup şahsiyetini de değiştirir. Başka bir tabirle şa­
man yardımcı ruha munkalib (değişmiş) olarak şahsiyeti de o ru­
hun içinde tecellf etmeğe başlar. Nitekim bazı şamanların kurt, 
boğa, ayı veya kara batak şekline girerek ruhen seyahat etmeleri, 
bu fikri teyit etmektedir. Aynı müellife göre, bazılarının zannetti­
ği gibi, şamanın sadece kendi gücüne güvenerek böyle bir seya-

132 



hate çıkması imkansızdır. Yaradılış ve bilgi itibariyle kifayetsiz 
olan şamanın bu güç işi başarabilmesi, ancak yardımcı ruhlar sa­
yesinde mümkün olur. Bunlar ya ayı, kurt, sığır, geyik, tavşan gi­
bi hayvan cinsinden veya kaz, karga, kartal, baykuş gibi kuŞ cin­
sindendirler. Ayrıca ölülerin, ecdadın, ölmüş kudretli şamanların 
ve nihayet ocak, orman, Yer-su ruhları vardır. Anohin (ayn. esr., 
s. 29 vd.)'e göre, Altaylılarda ölmüş kam'ların ruhları başta ol­
mak üzere, ölü ruhlarından ibaret olan töz'ler (yardımcı veya ko­
ruyucu ruhlar) çoğalınca, boy veya oymağın cedd-i alasının (soy 
kökünün) ruhu bunların başına geçer. Ruhlar şamana yol göste­
rir, kuvvet verirler. Kuş şeklinde tasarlanan yardımcı ruhlar, gök­
lere çıkan şamana yoldaş olurlar. Yer altındaki kötü ruhlara giden 
şamanın rehberi bir kara batakhr. Büyük kam'ların 10, küçük 
kam'ların ise 1 veya 2 yardımcı ruhu bulunur. Kudretli bir kam 
başkasına ait olan ruhu da ele geçirebilir. Yakutlarda yardımcı 
ruhların başında iye kıl "ana hayvan" gelir. Ölen bir şamana ait 
olduğu söylenen bu ruhun diğer bir adı da emeget'tir. Denildiği­
ne göre, iye kıl veya emeget şamanın ruhunun eşi veya onun hay­
vanda tecessüm eden canıdır. Şaman ayin esnasında iye kıl'ın 
yardımı ile görür ve işitir. Şaman ile iye kıl'ın hayatı birbirine sı­
kısıkıya bağlıdır, iye kıl ölürse, şamanın da hayatı sona erer. Te­
leütlerde şamanın husus! ruhuna tın bura denir. 

Umumiyetle merasimin başında evvela küçük, çevik, fakat o 
kadar kuvvetli olmayan ruhlar çağırılır. Yakut şamanı önce kuş 
ruhlarını davet eder. Bunlar şamanın ağzından çeşitli sesler çıka­
rarak geldiklerini haber verirler. Merasimin ikinci safhasında 
daha yüksek ve kuvvetli olan ruhlar ve en sonra şamanın "diğer 
ben" 'i olarak gösterilen emeget gelir. Ayin ancak bütün bu yar­
dımcı ruhlar toplandıktan sonra başlayabilir. 

Yardımcı ruhların vazifeleri, ayinin nev'ine göre değişir. Ale­
lade bir ayinde ruhlar, ancak herhangi bir hususta şamanı aydın-

133 



latmak veya istikbalden haber vermek üzere gelirler. Bu esnada 
ruh ile şaman arasında heyecanlı bir musahabe (konuşma) baş­
lar. Bu arada ruh, ya doğrudan doğruya şamanın ağzından veya . 
onun sırlarına vakıf, yardımcı bir şahıs vasıtasıyla konuşur. Ba­
zan şamanın karnından konuşarak ruhun sesini canlandırdığı 
da olur. Ruhlar bazan da sessizce gelip şamana yalnız ilham ve� 
rirler. Umumiyetle Altaylılar, yardımcı ruhların şamanın içine 
girmeyip ona dışarıdan yardım ettiklerine inanırlar. 

Şirokogorov (ayn. esr., s. 29, 39, 42 vd.)'a göre, Tunguzlarda 
şaman, içine giren ruha göre, yeni kabiliyet ve vasıflar da kaza­
nır. Msl. çevik bir ruh, ihtiyar bir şamanı bir genç gibi hareketli 
yapar. Şamanın içine giren ruh, ateşten müteessir olmayan (etki­
lenmeyen) cinsten ise, şaman da kor haline gelmiş kömürün üs­
tünde rahatça yürür, kızgın demirleri tutar, yanan bir mumu ağ­
zına sokar. Acı duymayan bir başka ruh sayesinde şaman, kendi­
ne hiçbir zarar vermeden, keskin bir bıçağı vücudunun herhangi 
bir yerine saplayabilir. Şamanlar bu bakımdan Riffü dervişlerine 
veya Hind fakirlerine benzerler. Bu arada gözbağıcılığı ile halkı 
kandırmağa çalışan bazı düzenbazlara da rastlanır. Fakat hakiki 
şamanlar böyle şeyler yapmaktan müstağnidirler (uzak ve doy­
gundurlar). Bazı Şamanist halklara göre, hastalık tevlid eden ru­
hu kovmak için şaman yine yardıma ruhdan faydalanır. Bu tak­
dirde yardıma ruhun, hastalık ruhu ile mücadele ettiği söylenir. 

Şamanın vazifeleri: Umumiyetle denildiğine göre, şaman ke­
hanette bulunmak, büyü ve efsun yapmak, kurban kesmek gibi 
çeşitli işler yapar. Fakat bu arada şaman kelimesinin, çok defa 
yanlış olarak kullanıldığı anlaşılmaktadır. Çünkü yukarıda sıra­
lanan işleri şaman olmayan kimseler de yapabilir. 

Hakiki şamana, ancak ruhlarla temasa geçilmek suretiyle hal­
ledilebilecek zor meselelerde müracaat edilir. Burada, ya şama-

134 



nın ruhu cezbe ile bedeninden ayrılarak başka dünyaya gider, 
yahut ruhlar şamanın içine girerek ona ilham verir ve bu vazi­
yette, cezbe halindeki şamanın ağzından konuşurlar. Radloff 
(ayn. esr., II, SS)'a göre, kam'ın doğum, evlenme ve defin mera­
simlerinde hiçbir vazifesi yoktur. Yeter ki bu esnada zor doğum 
vs. gibi beklenmedik bir durum olmasın. Ayrıca kısırlığı gider­
mek için de şamana müracaat edildiği vakidir. 

Sibirya kavimleri şamanı şu işler için çağırırlar, 1 .  Bir sene ka­
dar meskende dolaştığına inanılan ölü ruhunu öteki dünyaya 
göndermek için; 2. Herhangi bir sebepten yersiz yurtsuz kalan 
ruhu, tahtadan yapılmış bir tasvire yerleştirmek için; 3. Avda 
şanssızlığı gidermek için; 4. Ağır hastalıkları tedavi etmek için. 

Avda talihin iyi gitmesi için şaman, yardıma ruhları vasıta­
sıyla, av hayvanlarının "gölge" lerini önceden yakalar, bu suret­
le avcının hayvanları yakalaması veya öldürmesi kolaylaşır. Bu­
nun için yapılan merasimde şamanın bir avcı gibi hareket ettiği 
söylenir. 

Sibirya' da daha ziyade hastalık olduğu zaman şamana müra­
caat edilir. Anohin (ayn. esr., s. 25)'in yazdığına göre, Altay ha­
valisinde kam'ların tedavi ettiği başlıca hastalıklar sıtma, çiçek, 
frengi ve birtakım ruhi' hastalıklardır. Burada şaman, hastalığı 
hangi kötü ruhun (könnöz) tevlid ettiğini tesbit edip, onun ne 
şekilde teskin ve tard edilebileceğini öğrenir. Altay Türklerine 
göre hastalık, vücuttan ayrılan ruhu, kötü bir könnöz'ün kap­
masından olur. Bunun için kam'ın vazifesi, bu ruhu bulup sahi­
bine geri getirmektir. Hastalık, ayrıca bir veya birkaç kötü ruhun 
hastanın bedenine girmesi ile de olabilir. Şaman ayin esnasında 
büyük bir kuvvet sarf ederek bunları hastadan uzaklaştırmağa 
çalışır. Bu esnada düşüp bayıldığı da olur. 

Vitaşevskiy (Iz nablyudenig, s. 167 vd.) ve Seroşevskiy (s. 
639-647)'in Yakutlar ile şimalde yaşayan Dolganlarda bu mak-

135 



satla yapılan merasim hakkında verdikleri geniş malumata göre, 
bu dikkate şayan ayinin dört safha arzettiği anlaşılmaktadır: 1 .  
Ruhların çağrılması; 2.  Yardımcı ruhların gelip hastalık tevlid 
eden ruhu uzaklaştırmak için gök ruhlarına nasıl bir kurban su­
nulacağını tebliğ etmeleri; 3. Hastanın ruhunun şamana veya bir 
hayvana naklinden sonra, kurbanlık hayvanın kesilmesi; 4. Ru­
hun şaman tarafından göğe götürülmesi. Ohlmarks (ayn. esr., s. 
185 vd.)' a göre, şaman hastalığın sebebini anlamak ve kurbanı 
adamak üzere daha evvel ruhen göğe çıkar. Bu ayin de dört kıs­
ma ayrılır: 1 .  Şaman evvela yardımcı ruhlarını temsil eden mu­
ayyen kuşları, sonra ataların ruhlarını ve nihayet kendi benliği­
nin eşi olan emeget'i çağırır; 2. Ruhlar geldikten sonra şaman 
emeget'in himayesine sığınır; 3. Şaman emeget ve diğer yardım­
cı ruhların refakatinde gök yolculuğuna çıkar; 4. Şaman zor ve 
yorucu bir yolculuk sonunda, gökte ruhların kaldığı kata ulaşa­
rak kurbanı adar. Bu ayin esnasında, hastayı iyileştirmek için, 
şamanın neden göğe çıktığı henüz iyice aydınlanmamış görünüc 
yor. Verbitskiy (s. 179)'e nazaran şaman, hastanın ruhunu (kut) 
aramak için göğe çıkar. Fakat bu izah şeklinin tatminkar olduğu 
söylenemez. Şayet hastalığın amili (nedeni) kötü bir ruh ise, onu 
gökte aramamak icap eder. Zfra, Şamanistlerin inanışına göre, 
gökte hiçbir kötü ruh barınamaz. Orası yalnız iyi ruhların yeri­
dir. Bu arada şamanın, hasta için gökten yeni bir ruh getirdiğine 
dair herhangi bir işaret de yoktur. Vasilyev (Izobrajeniya, s. 
286)'in, anlaşılan halkın izahatına dayanarak verdiği malumata 
bakılırsa, şaman hastanın hırpalanmış ve yorgun düşmüş ruhu­
nu temizlemek ve dinlendirmek maksadı ile göğe götürür. 

Altay Türklerinde kam, sadece göğün en büyük ruhu olan 
Ülgen' e kurban sunmak için göğe çıkar. Bu seyahat 3 gün sürer. 
Radloff (ayn. esr., il, 20)'a göre, kam'ın sema yolculuğu için ge­
reken hazırlıklara akşamlayın başlanır. Merasim yeri, tenha bir 

136 



ormanda kurulan bir çadırdan ibarettir. Kam evvela sürüden 
kurbanlık bir at seçer. Hayvanı kesmeden önce, göğün dokuzun­
cu katına çıkarak kurbanı, gökteki en büyük ruhun (Ülgen) tas­
vibine sunar. Kurban beğenilirse, hemen o akşam kesilir; ertesi 
gün ayine devam edilir. Kam bu defa yardımcı ruhları çağırarak 
davulun içinde topladıktan sonra, göğe seyahate çıkar. Bu yolcu­
luk esnasında şahit olduğu birtakım garip hadiseleri, çadırda 
bulunanlara anlatır. Göğün dokuzuncu katına ulaşınca, kurba­
nın ruhunu Ülgen'e sunar. Bu takdim merasimini müteakip şa­
manın büyük bir cezbeye tutularak yere yıkıldığı görülür. Üçün­
cü gün yine akşam yapılan şenlikte içki içilip eğlenilir ve bu ara­
da ruhlara saçı saçılır. 

Altaylılara göre, kötü ruhlar yakaladıkları ruhu yer altına gö­
türdükleri için, kam ayin esnasında buraya inmek mecburiyetin­
de kalır. Bu yolculuk esnasında hayli müşkilat çektikten sonra, 

Altaylı şamanlar (minyatür) 

137 



nihayet Erlik'in huzuruna çıkmağa muvaffak olur. Kam'ın 
onunla görüşmesi, ayinin en heyecanlı safhasını teşkil eder. Bu 
sırada kam büyük bir cezbe içinde kendini kaybeder. Fakat yer 
yüzüne dönerken hastanın ruhunu beraberinde getirmeğe mu­
vaffak olur. Ayinin sonunda şaman, ağır ağır gözlerini açıp hazır 
olanları selamlar. Seyirciler de bu arada korkulu bir rüyadan 
uyanıyorlarmış gibi kendilerine gelip rahat bir nefes alırlar. 

Şamanlar umumiyetle fakir kimselerdir. Yaptıkları ağır işe 
göre, kazançları mütevazidir. Esasen şamanın gayesi zengin ol­
mak değildir. O, ta Şamanizmin zuhurundan (çıkışından) beri 
cemiyet hayatında nazım bir rol oynamış, mensup olduğu oy­
mağın hayrına çalışmayı ve her şeyden evvel en sıkıntılı günle­
rinde halkın yardımına koşup onu manen desteklemeği kendine 
başlıca vazife edinmiştir. Verbitskiy (s. 44 vd.) Altay Türkleri ara­
sında tamamiyle veya kısmen şamanlığa yakın işler yapan kişi­
lerden de bahseder: şiddetli sinir nöbetleri geçirerek gelecekten 
haber veren rınçi'ler, gaipten haber veren telgoçi'ler, muayyen 
hayvanların kürek kemiği üzerine ateş koyarak, meydana gelen 
değişikliklere göre yorumlarda bulunan yarınçi'ler, el falına ba­
kan kol köriçi'ler, dar ve rüzgarlı boğazlarda bulunan yada taşı 
ile havayı değiştiren, yağmur ve rüzgar tevlid eden yadaçi'ler 
gibi. 

138 



ŞAMANİZM 
Şamanizm, umumiyetle Sibirya kavimlerinin dini inanışları­m ifade eden bir tabir olup, şimali Asya halkları arasında "büyü­

cü, sihirbaz" manasına gelen şaman (b. bk.) kelimesinden müş­
taktır (çıkmıştır). 

Çok geniş bir sahaya yayılmış olan ve Türk-Moğol kültür ta­
rihinin mühim bir faslını teşkil eden Şamanizm, XVIII. ve XIX. 
asırlarda Georgi (Beschreibung, s. 375), Banzarov (s. 102) ve Şaş­
kov (s. 79) gibi bazı müelliflerce eski bir din olarak gösterilmiş­
tir. Buna mukabil, aynı asırlarda Hıristiyanlık taassubu içinde 
hüküm veren diğer bazı araştırıcılar ise, Şamanizmin bir din sa­
yılmaması gerektiğini öne sürmüşlerdir. Onlara göre, şaman bir 
sihirbaz, kötü ruhları kovmak suretiyle hastalıkları iyileştirmeğe 
çalışan bir üfürükçü ve nihayet gelecekden haber veren bir falcı 
veya kahinden başka bir şey olmadığı için, Şamanizm de bir din 
sayılamaz. XIX. asrın ikinci yarısında Radloff. XX. asrın birinci 

. yarısında Anohin, Culloeh ve diğer birçok müellif, Şamanizmi 
sadece Ural-Altay halklarının dini olarak göstermişlerdir. Bu 
inanış üzerinde geniş bir araştırma yapmış olan Nioradze (s. 4) 
Şamanizmde muayyen bir dini sistemden ziyade, dine doğru bir 
gelişme safhası görür. Ohlmarks (ayn. esr. s. 140)'a göre, Şama­
nizm tam manasıyla bi_r din sayılamazsa da, yayıldığı yerlerde 
dinin yerini almıştır. Son olarak W. Schmidt (Der Ursprung, IX, 
242) Şamanizmi, gökteki Ülgen ile yer altındaki Erlik ve bunlara 
bağlı ruhlara dayanan bir din olarak kabul eder. 

Türk-Moğol halklarının inanışlarına dair en eski malumat, 

139 



Çin kaynaklarında bulunmaktadır. Eski Türk dili yadigarları ile 
Bizans ve Ortaçağ şark kaynakları ve nihayet XIII. asırdan başla­
yarak Asya'yı gören Avrupalı seyyahların verdiği bilgiler de bu 
bakımdan büyük bir ehemmiyet taşır. Mesela X. asrın birinci ya­
rısında İbn Fadlan'ın verdiği malumata göre, Ural-Hazar havza­
sında yaşayan bazı Türk boylarının Şamanist oldukları anlaşıl­
maktadır. Papa Innocentius IV. tarafından 1245'te Orhon ırmağı 
yakınındaki Kara-Korum şehrinde Moğol hanının nezdine gön­
derilen Fransiskan rahibi Johannes de Plano Carpini ziyaret etti­
ği halkların adet ve inanışlarına dair birçok malumat toplamış­
tır. Ondan bir müddet sonra yine bir Fransiskan rahibi olan Wil­
helm Rubruk da, Louis IX.'nin sefiri olarak aynı havaliyi 1253-
1255'te dolaşmış ve bu münasebetle Orta Asya'nın o zamanki 
vaziyetini muhtelif cepheleri ile aydınlatan bir seyahatname 

Kubilay Kağan'ı gösteren bir Çin minyatürü 

140 



yazmıştır. Nihayet 1271' de papanın elçisi sıfatıyla Kubilay 
Han'ın sarayında bulunan Venedikli meşhur seyyah Marco Po­
lo'nun hatıratı da Asya' ya ait mühim intibaları aksettirir. 

Muhtelif halkların inanışlarına dair Ortaçağ kaynaklarının 
verdikleri malumat umumiyetle kifayetsiz görünmektedir. Daha 
sonra XVII. asırda neşredilen seyahatnamelerde bu bakımdan 
ancak kısa ve tesadüfi müşahadelere (gözlemlere) yer verilmiş­
tir. XVIII. ve XIX. asırlarda Şamanizme dair yazılmış olan eserle­
rin çoğu, müsbet tetkiklere dayanmaktan ziyade, birtakım kabli 
hükümlerle (önyargılarla) verilmiş sathı (yüzeysel) bilgileri ihti­
va eder. Nihayet XX. asırda bilhassa Bogoras, Jochelson, Czaplic­
ka, Anohin, Zelenin, Harva, Ohlmarks ve nihayet W. Schmidt gi­
bi bilginler, esaslı tetkiklerle Şamanizmi ilmi bakımdan değer­
lendirmeğe çalışmışlardır. Bununla beraber b� sahada yapılan 
araştırmaların sona erdiği asla söylenemez. Bugün de bir yan­
dan mevcut pek zengin malzeme içinde vuzuhsuz ve hatta şaşır­
tıcı olanların tahkiki (araştırılması), bir yandan da eksik malze­
menin tamamlanması gerekmektedir. 

I. Şamanizmin menşe'i ve inkişafı: Şaman ve dolayısıyla Şa­
manizmin zuhuruna dair Sibirya' da türlü efsaneler anlatılır (bk. 
mad, Şaman), Nioradze (s, 46 vd.) başlangıçta ferdi şamanlığın 
mevcudiyetinden bahseder. Ona göre Şamanistler bütün tabiatı 
iyi ve kötü ruhların tesiri altında gördüklerinden, iptidai (ilkel) 
bir insan kötü kuvvetlere karşı korunabilmek için, ruhlarla te­
masa geçmenin çarelerini aramıştır. Buna nazaran, ilk zamanlar­
da şamanlığın yalnız istidadlı, belli şahıslar tarafından değil, 
herkes tarafından yapılmış olduğu. söylenebilir. Aynı müellife 
bakılırsa, iptidai bir insan ancak kötü ruhların tesirinden tek ba­
şına kurtulamayınca, daha kuvvetli şahsiyete sahip olan kişile­
rin yardımına sığınmak zorunda kalmış ve bu da aile şamanlığı-

141 



na doğru atılan bir adım olmuştur. Umumiyetle ailede gerek 
şahsiyeti ve yaşı, gerekse tecrübesi ile başta gelen aile reisi şa­
manlık yapmıştır. Nitekim bazı müellifler de, Koryak ve Yakut­
larda bu nevi şamanlıktan bahsetmişlerdir. Nioradze'ye göre, 
ancak daha sonraları hususi kabiliyet ve istidat sahibi kimseler, 
muayyen bir talim devresinden sonra, şamanlığı bir meslek ha­
linde icra etmeğe başlamışlardır. Bu müellifden evvel Bogoras 
(The Chakchee, 1, 413), Jochelson (The Koryak, s, 47) Czaplicka 
(Aboriginal, s. 167) gibi araştırıcılar da büyük mesleki Şamaniz­
mi, aile şamanlığının inkişafı ile izah etmeğe çalışmışlardır. Hal­
buki daha sonra, Şamanizmin menşe'i meselesini esaslı bir tetki­
ke tabi tutarak bu inanışın ruhi ve kavmi evsafını aydınlatmağa 
çalışan Ohlmarks (s. 5 vd.)'a göre Şamanizm, halkın ruhundaki 
asabi marazi istidad ve temayüle dayanan ve yarı din seviyesine 
çıkarılan canlı bir an' anedir. Bu an'ane, hususi ruhi kudret ve is� 
tidadla mücehhez (yetenekle donatılmış) olan şahsı, yani şama­
nı, bazı ferdi musibet veya içtimaf felaketler zuhurunda, sun'f 
uyutma ve kendi kendine telkin yoluyla, muhtelif şiddette cez­
be haline sokup, musibet veya felaketin sebebini ve ona karşı alı­
nacak tedbirleri ruhlardan sorup öğrenmekten ibarettir. Şama­
nizmin esasını bir nevi cezbe hali teşkil etmekle beraber, her cez­
be hali de Şamanizm sayılamaz. Bu müellife göre, bariz şekliyle 
kutup bölgesinin gayri tabif şartları içinde zuhur eden Şama­
nizm, diğer iptidai kavimlerdeki cezbe halinden, tedavi ve keha­
net usullerinden şu hususiyetlerle ayrılır: 1 .  Din tarihi bakımın­
dan: yardımcı ruhların (bk. mad. Şaman) şaman ile olan müna­
sebetini, her ayinin başında onların çağırılmasını ve nihayet ruh­
lar alemine giden şamana rehberlik etmek hususundaki mühim 
vazifelerini göz önünde tutmak gerekir. Aslında Şamanizmin 
esasını, bu inanışın dayandığı ruhlar alemi teşkil eder, 2. Etnog­
rafya bakımından: Şamanizm yayıldığı her yerde, hemen hemen 

142 



aynı şekilde' yapılan birtakım hazırlık ve faaliyetin bütünü ola­
rak ortaya çıkar (ayin yerinin tertip ve tanzimi, davul ve başka 
aletlerle yapılan musiki, ruhların sesini taklit vs. gibi). 3. İçtimai 
hususiyet bakımından: Şamanlar, hakiki · kabile reislerinin bu­
lunmadığı şimal kutup kültürlerinde büyük bir mevkie sahiptir:­
ler. Nitekim Buryat kabilelerinde şamanların eski beyler olduğu 
söylenir. Ayrıca bu kültürlerde şamanlık faaliyeti, müşterek icti­
mfö hayatta canlı ve esaslı bir yer alır. 4. Nihayet ruhiyat bakı­
mından: Hakiki Şamanizmin cezbe halinde, emsaline başka yer­
lerde kolay kolay rastlanmayan büyük bir şiddet göze çarpar. 

Ohlmarks en şimal bölgede yaşayan kavimlerle, bunların da­
ha cenubunda oturan halklardaki Şamanizm arasında bir nevi 
ve derece farkı bulunduğuna işaret ettikten sonra, Şamanizmin 
esasını teşkil eden ruhi-marazi hali, "arktik isteri" ile birleştirir. 
Ona göre, daha geçen asrın sonları ile XX. yüzyılın başlangıcın­
da Priklonskiy, Bogoras, Jochelson, Zelenin gibi bazı müellifler, 
şimalde yaşayan Koryak, Yukagir, Tunguz ve Yakut gibi halklar­
da isteriye benzeyen birtakım ruhi-asabi hastalıklardan bahset­
mişlerdir. Bu arada anlatıldığına nazaran, meryak ve menerik 
denilen ve daha ziyade kadınların yakalandığı salgın halindeki 
asabi hastalıklarla şaman namzedlerinin mesleğe davet olun­
dukları zaman geçirdikleri sinir nöbetleri arasında büyük bir 
benzerlik göze çarpar. Şimal kutup bölgesindeki ağır iklim ve 
hayat şartlarının birtakım asabi hastalıklar tevlid ettiği muhak­
kak olup, bilhassa bu havalide derin bir inziva içinde geçen 
uzun geceler, şiddetli soğuklar ve nihayet tam bir ıssızlık ve yek­
nesaklık içinde uzayan manzaralar bu hastalıklarda başlıca amil 
(etken) olarak görülmektedirler. Bunlara ayrıca iskan darlığı, yi­
yecek azlığı, hele bilhassa sinir sisteminin normal çalışabilmesi 
için lüzumlu olan ve daha çok nebati gıda maddelerinde bulu­
nan vitaminlerin tamamen veya kısmen eksik olması gibi birta-

143 



kını gayri müsait şartlar da eklenince, bu bölgede "arktik isteri" 
hemen hemen umumi bir sinir hastalığı halinde ortaya çıkar. Di­
ğer taraftan "arktik isteri" tabiri ile buna bağlı ruhi arazı redde­
derek iptidai isteriyi Moğol halklarının ruhi-fizyolojik tabiatı, bi­
yolojik bünyesi ile izah etmek isteyen Czaplicka (Aboriginal, s. 
315 vd.)'ya karşı Ohlmarks, bilhassa şu iki hususu öne sürmek­
tedir: 1 .  Şimal kutup mıntakasına yerleşmiş olan eski Asya halk­
ları, buradaki sert tabiatın isteri tevlid eden (doğuran) ağır şart­
larına karşı zamanla birtakım ruhi mukavemetler iktisap ettikle­
ri (direnişler kazandıkları) halde, çeşitli sebeplerle buraya sonra­
dan göçen halklar "arktik isteri" ye ağır bir şekilde yakalanmış­
lardır. 2. Şimal kutup bölgesine sonradan yerleşen Rus, Fin ve İs­
kandinav halklarında da "arktik isteri" tezahürlerine (belirtileri­
ne) rastlanmıştır. Ohlmark' a göre, şimal kutup mıntakasında ya­
şayan halklar o bölgede doğmamışlardır. Bugünkü etnolojiye 
nazaran, oradaki en eski kavimler dahi, vaktiyle Orta Asya' da 
yaşadıkları halde, sonradan tarihi ve içtimai sebeplerle şimalde­
ki hudutlara doğru çekilmeğe mecbur edilmişlerdir. Cenuptan 
gelen halklar bu yeni yurtlarında zor bir hayat mücadelesine gi­
rişmek mecburiyetinde kalmış, buradaki ağır şartların tazyiki al­
tında bunalan insanlar ruhen mahvolmak üzere iken, nihayet is­
teriye benzeyen birtakım aksülamellerle (tepkilerle) kendilerini 
kurtarmağa çalışmışlardır. Bu davranışlar o kadar genişlemiştir 
ki, nihayet tamamiyle hususi bir şekilde kehanete, birtakım, has­
talıkları tedaviye yol açmış ve kültür hayatı üzerinde gittikçe na­
zım bir mevki almağa başlayan bu hal, Şamanizmin doğmasın­
da başlıca amil olmuştur. İşte bu şartlar altında ortaya çıkan Şa­
manizm sayesinde, herhangi bir felaket veya musibet karşısında 
aciz kalan halk, ayin esnasında ruhlarla temasa geçen şamanın 
ağzından teselli verici haberler alarak kendini avutmaya çalış­
mıştır. Bundan dolayı şimal kutup bölgelerinde şamanın vazife-

144 



si mühim olduğu kadar, zarurf ve hayırlı da olmuştur. Bu suret­
le Şamanizm şimali Asya kavimleri arasında adeta din yerine ge­
çerek, bütün şimal kutup medeniyetine kendi damgasını vur­
muştur. O kadar ki, bugün Şamanist bir kültür dairesinden bile 
bahs edilmeğe başlanmıştır. Gahs (s. 231-268) ve onun fikirlerini 
benimseyen W. Schmidt (Der Ursprung, III. 336 vd.; ayn. mil., 
Handbuch, s, 67) Şamanizmin çok eskiden cenuptaki maderşahi 
(anaerkil) kültürlerden neş'et ederek (çıkarak) şimale intikal et­
miş olduğunu iddia etmişlerdir. Şirokogorov (Sramana, s. 110-
130; ayn. mil., Northen, s. 123-183; ayn. mil., Psychomental, s. 
176-287) da daha tarihi devirde Şamanizmin, cenuptan gelen bir 
Budizm dalgası ile şimal halklarına geçtiğini öne sürmüştür. 
Halbuki Ohlmarks (s. 63 vd.)' a göre, gerçek bunun tam tersine­
dir. Zira, şamanlığın şahikasını teşkil eden ve denildiğine göre, 
şamanın ruhunun bedeninden ayrılarak ruhlar alemine gitmesi­
ni sağlayan hakiki cezbe hali, ancak şimal kutup bölgesindeki 
büyük şamanlara mahsustur. Şamanlığı şimaldeki halklardan 
alan cenup bölgesindeki kavimlerde ise, şaman bu semavi ruh 
seyahatini ancak birtakım taklidi hareketler ile ifade etmeğe ça­
lışır. 

Cenupta Şamanizmin tesiri altında kalan yüksek kültürler 
vardır. Hind kültürü bu meyanda zikredilebilir. Konov (s. 42, 81 
vd.) Hindistan' da yogi'lerin şamanlardan geldiğine işaret etmiş­
tir. Eski Şamanizmi Budizmin bir kaynağı olarak gösteren Ruben 
(Buddhistlik, s. 105 vd.; ayn. mil., Schamanismus, s. 164-206; 
ayn. mil, Budizmanın menşe'i, s. 115-128 de Hind yogi'si ile şa­
man, Budist yogası ile şamanlık talim ve temrinleri arasında bü­
yük bir benzeyiş olduğu kanaatindedir. Bu bilgine göre şaman­
lık, Lapların memleketinden Bering Boğazına, oradan Eskimola­
ra, şimali Amerika'nın şimali garbi sahillerine ve nihayet Hin­
distan ile Asya'nın cenubi şarki adalarına Orta Asya' dan yayıl-

145 



mışhr. Nyberg (s. 193 vd.) eski İran'ın maga cemaatinin Şama­
nist bir daireyi temsil ettiğini iddia eder. Mevlevflerin semaını · 

da Şamanizmle izah eden aynı müellif (s. 192), Delfi kahinliğini 
de bir nevi şamanlık telakki etmiştir. Ohlmarks (s. 157. not 194, 
s. 159)' dan öğrendiğimize göre, Meuli, İskit kültüründe de Şa­
manizme ait unsurlar bulmuştur. Bu müellif (s. 163 vd.) Şama­
nizmin İskitler vasıtasiyle Traklara dahi geçtiğini iddia etmiştir. 
Ohlmarks (s. 161), eski Hind-İran ve İskit kültürlerinde Şamanist 
bir tabaka bulunduğuna bakarak daha İndo-İranf çağda Aryalı­
ların, kutup bölgesinin cenubunda, şamanlığa bağlı halkların 
tesiri altında kalmış olduklarını öne sürer. Bugün etnografya ve 
kültür tarihi araşhrmaları ile İndo-Cermenlerin eski dinleri ve 
buna ait merasimler Şamanizm ile izah edilmekte ve aradaki 
benzeyişlerden mühim neticeler çıkarılmaktadır. Mesela Neh­
ring (s. 203-229)'e göre, ezcümle Gök-tanrı ile,· onun adına yapı-

Budist Yogacılar 

146 



lan kurban merasiminin menşe'i Asya olup İndo-Cermenlere, 
diğer unsurlarla birlikte, Altay kavimlerinden geçmiştir. Kop­
pers (Pjerdeofer, s. 284-362 ayn. mil., İlk Türklük, s. 439-481) de 
İndo-Cermenlerin at kültünde, Orta Asya çoban kültüründen 
alınmış unsurlar bulmakta ve bunlara istinaden eski Türklük ile, 
eski İndo-Cermenliğin etnoloji ve kültür tarihi bakımlarından 
münasebetlerini tesbite çalışmaktadır. Bleichsteiner (s. 470 vd.) 
ise Kafkasya halklarında ve bu arada bilhassa Gürcülerde Şama­
nist izler bulunduğunu iddia etmiştir. 

F. Köprülü (Influence. s. 10-19) ise Orta Asya Türk-Moğol Şa­
manizminin, Yesevf, Riffü'ş Kalender!, Hayderf, Bektaşf ve Torla­
k! gibi İslam tarikatları üzerindeki tesirlerini göstermeğe çalış­
mışhr. Ohlmarks (s. 158) da Rifai dervişlerinin gösterdikleri çe­
şitli şaşırtıcı marifetleri, Radloff (ayn. esr., il, 59 vd.), de Levehi­
ne (s. 335 vd.) ve Divayev (s. 123)'in Kırgız baksı'larına dair nak­
lettikleri şeylere benzetir. Nihayet Gordlevskiy (s. 147-169), 
Nakşbendf tarikatinde de Şamanizm izlerini görmek istemiştir. 

Old (s. 285, 290 vd.), Franke (s. 201 vd.), Schmitt (s. 1506), Şi­
rokogorov (Psychomental, s. 388), Zelenin (Ideologiya, s. 734)'e 
göre, Şamanizmin eski Çin kültürü üzerinde de müessir olduğu 
bizzat Çin kaynaklarından anlaşılmaktadır. Aynı kaynaklar, III. 
(m. ö.) asırdan 1. (m. s.) asra kadar şimali Moğolistan' da yaşayan 
Hun veya Hiungnular ile I. (m. ö). asırdan III. (m. s.) asra kadar 
şarkı Moğolistan' da yaşayan ve Mançularla karabetleri olan 
Uhuan veya Dun-Huların Şamanist olduklarını kaydeder. Yine 
Çin kaynaklarından öğrenildiğine nazaran, Hunların bir kolu 
olup V.-Vll (m. s.) asırlarda, Karal-İrtiş kıyıları ile Gobi çölünün 
şimalinde oturan Dulgaslar ve nihayet yine Hunlardan gelen, V. 
(m: s.) asırda Yenisey'in yukarı mecrasında yaşayan ve nihayet 
bugünkü Karagaslar ile Soyotları meydana getirmiş olan Duba­
lar (Tabalar) da Şamanist idiler. il. (m. ö.) asırdan başlayarak, IX. 

147 



(m. s.) asra kadar gelen, Çin vekayinamelerinde muhtelif adlar­
la "şarktaki yabancı kavimler" diye anılan ve bazılarına göre, 
bugünkü Mançu, Tunguz, Gılyak, Aynu ve Goldları teşkil eden 
halklar da Şamanist idiler (Nioradzc. s. 5 V Ohlmarks (s. 165 vd., 
310 vd.)' a göre, eski şimal halklarındaki seidhr ayini de bir nevi 
Şamanizmden başka bir şey değildir. 

Gök Türklerin, kısmen eski Uygurların ve nihayet X. asrın bi­
rinci yarısında İbn Fadlan'ın verdiği malumata göre, Ural-Hazar 
hav�asında yaşayan bazı Türk boylarının Şamanist oldukları an­
laşılıyor. Aslında vaktiyle bütün Türk-Moğol ve Tunguz halkla­
rı şamanlığa bağlı idiler. Türkler, Altay ve Sayan dağları havali­
sinde yaşayanlar hariç olmak üzere, uzun asırlardan beri İslam­
lığı kabul etmişlerdir. Bunlardan Sibirya ile şarkı Avrupa' da ya­
şayanların bir kısmı Hıristiyan olmuş, şarkı Moğolistan' da, Sa­
yan dağlarının şimal taraflarında oturan Soyot (Tuba)lar, Nan­
şan silsilesinin şimal yamaçlarında yaşayan Sarı-Uygurlar ekse-

. riyetle Budizmin tesiri altına girmişlerdir. Böylece Şamanist ina-. 
nışı bugüne kadar muhafaza edenler, Altay dağlarının sapa va­
dilerinde yaşayan Altay-kijiler, Teleütler, Ku-kijiler (Lebedler), 
Yiş-kijiler (Orman Türkleri) ve Şorlardır. Ancak bu bölgedeki şa­
manlık da bir taraftan Budistliğin, bir taraftan da Hıristiyanlığın 
baskısı altındadır. Moğollar umumiyetle Budist olmuşlardır. 
Bunlardan yalnız Baykal gölü civarında yaşayan Buryatların bir 
kısmı Şamanisttir. Kutup bölgesindeki şamanı halklar Laplar ve 
Skoltlar, Yurak-Samoyedler, Yeniseyliler, ren geyiği besleyen 
Tunguzlar ile at besleyen Tunguzların şimal kabileleri, Dolgan­
lar, Yukagirler, Çuvanlar, Çukçlar, Lamutlar ve nihayet şimalde­
ki Koryaklardır. Ayrıca ren geyiği besleyen Eskimolar, Ostyak­
Samoyedler, şimalde yaşayan Kazak boyları ve nihayet Amur 
halkları ile cenupta yaşayan halklar da Şamanist kültür dairesi­
ne girerler. Şimalf Amerika yerli kabileleri, Rusya'da Ural ve 

148 



Volga havalisinde yaşayan bazı halklar, cenubigarbl Kazak boy­
ları, Türkmenler, Özbekler, şarkf Türkistanlılar, Kırgızlar, Man­
çular, şimali Çinliler, Koreliler ve nihayet Aynular da şamanlığın 
tesiri alhnda kalmışlardır. Amerika' da (Aleutlar, cenubi Alaska 
ve Labrador Eskimoları hariç) ekseri Eskimo grupları, bu arada 
Grönland Eskimoları da Şamanist sayılırlar. 

Sonradan Müslüman, Budist veya Hıristiyan olan Türk-Mo­
ğul kavimlerinde Şamanizmin izlerine hala rastlanır. Nitekim, 
bugün Altay ve Abakan Türkleri ile Yakutlar ancak resmen Hı­
ristiyan oldukları halde, aslında koyu Şamanisttirler. Bu arada 
memleketimizde cari (geçerli) bazı halk adet ve inanışlarında da 
Şamanizmin bakiyelerini bulmak mümkündür. 

II. Şamanist kainat görüşü: Şamanlığa bağlı halklar muhtelif 
din ve kültürlerin tesiri altında kaldıkları için, Şamanist kainat 
telakkisini tam ve vazıh (açık) bir şekilde tesbit etmek çok zor­
dur. Şamani halklar arasında yapılan muhtelif tesbit ve müşahe­
deler başta gelmek üzere, onların inanışını aksettiren efsane, ma:.. 
sal ve şaire gibi edebi mahsuller bu halkların kainat (evren) hak­
kındaki tasavvurlarını, hiç değilse, ana hatları ile kavramaya ya­
rar. 

Şamanistler kainatı, gök, yeryüzü, ve yeraltı olmak üzere 3 
kısma ayırırlar. Altay Türklerine göre, aydınlı� alemi olan "yu­
karıdaki dünya" 'da Ülgen ile ona bağlı iyi ruhlar bulunur. "Or­
ta dünya" 'da insan oğulları yaşar. "Aşağıdaki dünya" ise, Erlik 
ile ona tabi kötü ruhların meskenidir (Altayskaya, s. 36). Yakut­
larda da "görünen ve görünmeyen dünya", buna yakın bir şekil­
de, "yukarı", "orta", "aşağı" diye üçe ayrılır (Priklonskiy, Tri go­
da, s. 62), Soyotlar bu 3 alemi, üstüste 3 büyük kurs halinde ta­
savvur ederler (Olsen, s. 137). 

a. Göktanrı: Türk-Moğol halklarında çeşitli şekilleri ile tanrı 

149 



kelimesi, eskiden "gök" ve "ilah" manasında kullanılmıştır. Ba­
zan "ruh, put, ilahi kudret" manalarına da gelir. Anlaşıldığına 
göre, Türk-Moğol halklarında başlangıçta doğrudan doğruya 
"gök" 'e tapılmıştır. Bu ihtimali kuvvetlendiren misaller, onların 
komşuları olan Çin, İran ve Fin halklarında da vardır. Nihayet 
Asya' nın şimal bölgesinde bazı kavimlerde "gök" için kullanılan 
kelimenin aynı zamanda "Gök-tanrı" 'yı ifade ettiği görülür 
(Harva, s. 142 vd.). Şamanlığa bağlı bulunan halklarda Gök-tan­
rı, göğün muayyen bir katında ve insana benzeyen müşahhas bir 
varlık olarak tasarlandığı için, mefhum bakımından herhangi bir 
karışıklığı önlemek maksadı ile, artık sadece "Gök-tanrı" diye 
çağrılmayıp, başka başka adlar ile anılmıştır. Nitekim mesela Al­
tay Türkleri bu varlığa Ülgen (Ulgen, Ülgön) "ulu" veya Bay Ul­
gen "zengin ulu" adını verirler. 

Altay halklarındaki bir inanışa göre, müteaddit gök veya gök 
katları vardır. Efsanelerde 3 veya 9 kat gökten bahsedilir. Nite­
kim bunlarda kam, ayin esnasında semaya çıkarken, gök katla­
rına tekabül ettikleri söylenen 7 veya 9 mania veya durağı (pu­
dak) aşmak mecburiyetinde kalır (Anohin, Materialı, s. 9). Bu 
tabaka veya katların sayısı muhtelif olup. Radloff (ayn. esr., il, 
3)'a göre, bazan 17'ye çıkmaktadır. Nihayet Verbitskiy (s. 91) Al­
tay havalisinde bazı yerlerde 33 gök dairesinden bahsedildiğini 
yazar. Denildiğine göre, Orta Asya' da gök için yapılan ayin mü­
nasebetiyle kurulması mfıtad (alışılmış) olan çadır, doğrudan 
doğruya göğü temsil eder. 

Umumiyetle Tanrı veya en büyük semavi ruh, göğün en üst 
katında insan şeklinde tasavvur edilir. Abakan Türkleri, Gök­
tanrının çadırından bile bahsederler (Katanov, Skazaniya, s. 
223). Altay Türklerine göre ise, Ülgen altın kapılı bir sarayda, al­
tın bir taht üzerinde oturur (Anohin, ayn. yer.). Gök-tanrı du­
alarda çeşitli kudret ve sıfatları ile anılır. Gökte yaşayan en bü-

150 



yük ruh, insanları, ovaları, çimenleri ve ateş ile yeri, güneşi, ayı 
ve yıldızları ile gök kubbeyi yaratan, alemin nizamını sevk ve 
idare ile kaderi tayin eden bir varlıktır. Yakutlarla Altay Türkle­
rine göre, insan oğluna evlat veren de odur. Gök-tanrı her şeye 
hakim ve kadir olmakla beraber, yalnız iyilik eden bir hayır ila­
hıdır (Troşçanskiy, Evolyutsiga, s. 33 ; Anohin, Materialı, s. 11). 
Diğer taraftan Moğollar, her şeyi bilen Gök-tanrının, hiddet ve 
hoşnutsuzluğunu kıtlık, feyezan gibi korkunç tabiat hadiseleri 
ile izhar ettiğine (açığa vurduğuna) inanırlar (Banzarov, s. 9 vd.) 
Halbuki, şimalf Asya halklarına göre, Gök-tanrı, insanların yap­
tığı işlerle alakadar değildir. Ülgen için muayyen zamanlarda 
yapılan ve ilkbahar, yaz ve bazan sonbahara rastlayan ayinlerde 
beyaz bir kısrak kesmek adettir. 

1. Altay Türklerine göre, Ülgen'in 7 veya 9 oğlu, 9 kızı ve ni­
hayet birtakım yardımcı ruhları vardır. Anohin (Materialı, s. 
S)'de Ülgen'in oğullarının adları şöyle sıralanmıştır: Karşıt, Pura 
Kan, Yajıl Kan, Burca Kan, Karakuş, Paktı Kan, Er Kan. Radloff 
(ayn. esr., 1. 361 vd.)'un Lebed Türkleri arasında tesbit ettiği baş­
ka bir rivayete göre. Bay Ülgen'in 4 oğlu vardır: Pırşak Kan, Töz 

_ Kan, Kara Kan, Suylap. Bu sonuncunun oğlu Sarı Kan' dır. Pırşak 
Kan'ın oğlu Kırgız Kan, Karg san ırmağı civarındaki Lebed 
Türklerinin koruyucu ruhu sayılır. Pırşak Kan' a al at kurban edi­
lir. Kara Kan' dan başka diğer ilahlar insanlara iyilik ederler. Ka­
ra Kan ise, tanrıların aleminden ayrılarak, yer altının karanlıkla­
rına çekilmiştir. Lebed Türklerine göre, ölüler aleminin hakimi 
Erlik, onun oğludur. 7 kattan ibaret olan göğün en üst kalında 
Ülgen ile karısı oturur. Diğer katlarda ise, bunların oğulları ile, 
tanrıların insanlara elçi olarak gönderdiği ruhlar bulunur. Ül­
gen'in oğullarının menşe'i bilinmemekle beraber, göğün 7 kat 
olarak tasarlanması ve bunlardan herbirine, Ülgen'in oğulların­
dan birinin yerleştirilmesi dikkate değer. Altaylılarda her boy, 

151 



Ülgen'in oğullarından birini kendi koruyucu ruhu sayar. Bu 
ruhlar için yapılan kurban merasimi, Ülgen' e yapılanın aynıdır 
(Anohin, Materialı, s. 12) Yakutlara göre de, en büyük tanrının 
maiyetinde 7 ilah bulunur. Bu tanrıya, ilkbahar bayramında ate­
şe kımız serpilerek kurban sunulur (Pripuzov, Melkiya, s. 48). 
Priklonskiy (Tri goda. s. 29 vd.), adlarını saydığı bu 7 ilahtan 7 
kardeşin kasdedilmiş olacağını yazmaktadır. Ona göre, bunlar 
gök gürültüsü, şimşek, aydınlık, harp tevlid eden, göğün hidde­
tini bildiren, kaderi tayin eden tanrılardır. Aynı müellif Yakutlar­
da ayrıca 9 tanrıdan bahsedildiğini ve bunlara kurban olarak kı­
mız sunulduğunu kaydeder. Semavi tanrıların sayı, ad, yer ve 
vazifeleri halklara göre değişmekte ve hazan birbirine karışmak­
tadır. Radloff (ayn. esr., II, 6)'da geçen değişik bir rivayete göre, 
17 kattan ibaret olan göğün en üst kısmında Tengere Kayra Kan 
oturur. Ondan Bay Ülgen, Kızagan Tengere, Mergen Tengere s"u­
dur etmiştir (çıkmıştır). Bunlardan Ülgen, göğün 16., Kızagan 
Tengere 9., haklın, bilgin Mergen Tengere ise 7. katındadır. Kıza­
gan Tengere, Banzarov (s. 26 vd.)' a göre, harp ilahıdır. Onlarca 
tehlikeli geçitlerde orduyu sevk ve düşmanı yenmekte, bu koru­
yucu ruhun yardımı olur. Altay kam'ı göğe çıkarken Kızagan 
Tengere'yi "kırmızı yularlı, kızıl erkek deve sırtında, alaimisema 
asalı baba!" diye çağırır. Buna nazaran, onun kırmızı renk ile 
temsil edildiği sanılmaktadır. Mergen Kan'ın yürümesinden, 
gök görültüsü ve şimşek hasıl olur. Ülgen'in en sevgili ve yaşlı 
oğlu Karşıt' dır. Altay şamanı Gök-tanrı için yapılan kurban me­
rasiminde onu çağırarak ayine başlar. Dualarda "sarı kamış asa­
lı, sarı atlı, sarı dizginli, sarı ipek kürklü" diye .tasvir edilir (Rad­
loff, ayn. esr., il, 22). Ülgen'in diğer bir oğlu Karakuş (kartal) 
olup, şamana göğe çıkarken yardım eder. Pura Kan ise "bulut 
yeleli" dir (Radloff, ayn. esr., s. 30). Ülgen' in oğulları arasında ay­
rıca Kara Kan ve Yajıl Kan da geçtiğine bakılırsa, bunların çeşit-

152 



li renklerle temsil edilen seyyare tanrılarına tekabül ettikleri söy­
lenebilir (krş. G. R. Rachmati, Türkische Turfan-Texte, nr. Abh. 
Pr. Ak. W., Phil.Hist. Klasse, nr. 12, Berlin, 1936, VII, 22). 

Altay Türkleri ile Yakutlarda geçen 7 ilaha mukabil, Moğol­
larda birbirinin kardeşi sayılan "dokuz koruyucu tanrı" vardır. 
Banzarov (s. 14, 28 vd.) bunların 9 yıldıza delalet ettiğini yazar. 
Harva (s. 162 vd.) ise, onların göğün dokuz katını temsil ettikle­
ri kanaatindedir. 

2. Altaylılar Ülgen'in adları belirsiz 9 kızından bahsederler. 
Bunlar toplu olarak Ak kızlar yani "iffetli kızlar" diye anılırlar. 
İyi ruhlar zümresine giren bu kızlar, şaman dualarından anlaşıl­
dığına göre, ayin esnasında kam' a ilham ve heyecan verirler. 
Onları temsil eden kukla biçimindeki bebekler, şamanın cübbe­
sine takılıdır (Anohin, Materialı, s. 12). 

3. Altaylılara göre, en büyük Gök-tanrının hizmetinde bir ne­
vf elçilik vazifesi yapan başka yardımcı ruhlar da vardır. Anohin 
(Materialı, s 14)'in kaydettiğine göre, Altay şamanı göğe çıkar­
ken, doğruca Ülgen'in katına gitmez. Gök-tanrı, kutup yıldızın­
da şamanı karşılamak için elçisini yollar. Aynı zamanda ut-kıçı 
"karşılayıcı" denilen bu elçi, Ülgen ile şaman arasında mutavas­
sıt (aracı) olarak görünür. Gök seyahatinde şamana refakat eden 
yardımcı ruhlar Yayık, Suyla ve Karlık'tır. Denildiğine göre, bi­
rincisi insanlar arasında yaşar, onları fena varlıklardan korur ve 
Ülgen ile insanlar arasında elçilik de yapar. Şaman, kurbanı an­
cak onun refakatinde Ülgen' e götürür. Dualarda "ayın, güneşin 
parçası" diye anılır. Onun beyaz bezden yapılmış, başı, kulakla­
rı, elleri, ayakları ve kuyruğu bulunan bir tasviri, kurban mera­
simlerinde, birtakım bez parçalarıyla yanyana olarak iki kayın 
ağacına gerili, beyaz at kılından yapılmış bir ipe bağlanır. Altay­
lılar ilk baharda kısrakların ilk sütünü unla karıştırıp bir bula­
maç yapar ve Yayık' a adayarak etrafa serperler. Gök seyahatin-

153 



de şamana yoldaşlık eden ikinci ruh Suyla' dır. Bu da insanların 
koruyucusu olup, denildiğine göre, at gözlüdür. Bazı şamanlar, 
onu at gözlü bir kartal olar ak tasvir ederler. Suyla, insanların ne 
yaptığını Gök-tanrıya bildirir. Bundan dolayı da iki tildü "iki 
dilli" diye anılır. Ona adak olarak rakı serpmek adettir. Tavassut 
edici ruhların üçüncüsü olan Karlık'a gelince, bu Suyla'nın me­
sai arkadaşı olup, yine gök seyahatinde şamana refakat eder. 
Karlık, ayin esnasında çağırılınca havaya su serpilir (Anohin, 
Materialı, s. 12-14). 

Güneş, ay ve yıldızlar: Altay Türklerine göre, başlangıçta gü­
neş ile ay mevcut olmadıkları halde, sonradan Tanrının gönder­
diği bir varlık, göğe maden! iki büyük ayna koyarak dünyayı ay­
dınlatmıştır (Potanin, iV, 191). Türk-Moğol halklarında bu iki se­
mav1 ışık kaynağı hakkında çeşitli efsaneler anlatılır. Bazı halk­
larda güneşle aya bakarak gaipten haber veren falcılar da vardır. 
Şaman cübbesine güneşi ve ayı temsil eden madeni levhaların 
takılması, bununla alakadar görülmektedir. Radloff (ayn. esr., il, 
6)'un kaydettiğine göre, Türk kavimlerinin çoğunda güneş dişi, 
ay erkek olarak tasarlanır. Altay şamanı göğe çıkarken 6. katta 
ay ada "ay baba" yı, 7. katta ise kün ene "güneş ana" yı selam­
lar. Yakutlar, ayın küçülmesini, efsanevi ayılarla kurtların onu 
yemesine hamlederler (Seroşevskiy, s. 668). Altay Türklerine gö­
re de, ay tutulması, yelbegen denilen bir canavarın ayı yemesin­
den ileri gelir. Bu korkunç mahluku kovmak için havaya taş, si­
lah atılır, teneke çalınarak gürültü yapılır (Radloff, ayn. esr., I, 
372 v. d.). Bu adet Anadolu' da hala yaşamaktadır. 

Çin kaynaklarına nazaran, Hiungnular güneşe ve aya tapar, 
seferde ay büyüdüğü zaman ilerler, küçüldüğü zaman geri çeki­
lirlerdi. Tunguzların da savaşta kazanmak için dolun ayı bekle­
diklerinden bahsedilir (O. Turan, s. 36, not 3). Güneşle ay, bilhas-

154 



sa Tunguzlardaki şaman ayinlerinde mühim bir yer aldığı halde, 
umumiyetle şimali Sibirya halklarında bunlara kurban sunuldu­
ğu bilinmemektedir. Fakat Volga boyundaki Çuvaşların güneşle 
aya "ak donlu" hayvan kurban ettiklerini öğreniyoruz (Harva, s. 
183). 

Bazı Altay halklarına göre, gök bir çadır şeklindedir. Yakutlar 
ise göğü üstüste gerili birçok deri tabakalarından müteşekkil 
olarak tasavvur ederler (Gorohov, Materialı, s. 36). Onlara göre 
yıldızlar, bu tabakalardan gök ışığını sızdıran deliklerden başka 
bir şey değildir (Seroşevskiy, s. 667). Şimal yarım küresinde ya­
şayan halklar, göğün bir merkez etrafında döndüğünü sanarak 
bu noktaya, "yer göbeği"'ne karşılık olmak üzere "gök göbeği" 
demişlerdir (Radloff, ayn. esr., n, 8 vd.). Kutup yıldızına yakın 
olarak düşünülen bu nokta, gök kubbenin tesbit edildiği bir yer­
miş gibi tasarlanmış ve bunun için şimalde yaşayan halklar ku­
tup yıldızına "çivi, gök çivisi, çivi yıldız" gibi adlar vermişlerdir 
(Harva, s. 37). Göğün kendi mihveri etrafındaki bu garip dönü­
şü, onun daha sağlam bir desteğe dayanmış olacağı tasavvuru­
nu doğurmuştur. Bu sebepten bazı halklar, göğün büyük bir sü­
tun veya mihverin ucunda döndüğüne zahip olmuşlardır. Nite­
kim Kırgız, Başkırt ve garbi Sibirya Türk halklarının kutup yıl­
dızını "Demirkazık", Moğol ve Tunguzların ise "Alhndirek" di­
ye adlandırmaları bundandır (Potanin, IV, 8 vd.). Denildiğine 
göre, tanrılar atlarını bu kazığa bağlarlar. Harva (s. 40 vd.}, Altay 
şamanının gök seyahati sırasında tırmandığı direk veya ağaç 
gövdesinin, gök mihverini temsil ettiği kanaatindedir. Denildiği­
ne göre, Asya' da Gök-tanrıya dua edilen veya kurban sunulan 
yerlere dikilen sütunlar da aynı şeye delalet eder (Harva, s. 46, 
48). Umumiyetle yıldızların kutup yıldızına veya dünyanın mih­
verine bağlı bulunduklarına ve bu bağlar kopunca birtakım kor­
kunç hadiselerin zuhur edeceğine inanılır. Yakutlar Zühre yıldı-

155 



zını Ürgel (Ülker)'e aşık, güzel bir bakire olarak tasavvur eder­
ler. Gökte ikisinin karşılaşması, fırtına ve yağmur tevlid eder 
(Seroşevskiy, s. 668). Halbuki Buryatlann Solbon dediği bu yıl­
dız, efsanelerde erkek olarak geçer (Hangalov, s. 7). Onlara göre 
Solbon, atı çok sever. Buryatlar onun bir at sürüsüne sahip oldu­
ğundan bile bahseder ve onu atların koruyucu ruhu sayarlar. 
Bundan dolayı ilkbaharda atlar tımar edilip taylara damga vuru­
lurken, Solbon'un adına havaya tarasun denilen bir içki serp­
mek ve ayrıca ateşe et veya bulamaç atmak adettir. Nihayet es­
kiden bu yıldıza at bile kurban edilmiştir (Buryatskiya skazki, 
s. 125 vd.; Skazaniya buryat, s. 122 vd.; Agapitov-Bangalov, s. 
6). 

b. Yer-tanrı: "kara yer" manasına gelen yağız yer tabiri, daha 
Orhon Kitabelerinde kök-tenri "mavi gök" ile yanyana geçer 
(bk. H. N. Orkun, Eski Türk Yazıtları, nşr. TDK, İstanbul, 1936, 

Orhon Yazıtlarının doğu yönü 

156 



1, 28; 1941, iV, 139) Aynı kitabelerde (I, 76, not 3) rastlanan Ötü­
ken ise, Gök Türklerin hÜkümet merkezi olup, Moğolca yer ila­
hesi Etügen isminden gelmektedir. Bu kelime aslında Türk-Mo­
ğol kavminin ana yurdunu ifade etmiştir. Hiungnuların inkıra­
zından (yıkılışından) sonra dağılan bazı Türk boylarının Altay 
havalisinde yerleştikleri topraklara verdikleri Ötüken adı, 
an' anede Ergenekon olarak geçer. Çin kaynaklarından öğrenildi­
ğine göre,Hiungnularda senenin ilk ayında ata ruhları yanında 
yer ve gök ruhlarına da kurban kesmek adetti (O. Turan, s. 43 vd. 
,66). Gerek Türklerde, gerekse Moğollarda büyük bir saygı gös­
terilen vatan toprağı mukaddestir (kutsaldır). Bu kutsiyet, kur­
ban bayramlarında Ötüken ile beraber anılan birçok dağ ve ne­
hirlerin tanrılaştırılmasından ileri gelmiştir. Türk halklarında 
dağ ve ırmakların mukaddes sayılmasındaki asıl sebep ise, muh­
temelen buralarda birtakım ruhların yaşadığına inanılmasın­
dandır. Ayrıca Radloff ayn. esr .. 11, 31)'un tesbit ettiği bir şaman 
duasına göre, Kan "kağan, han" diye anılan dağlara, eski kahra­
manlara ait bazı hatıraların bağlı bulunduğu da anlaşılmaktadır . 

. İbn Fadlan (s. 36. 153) bazı Başkırt boylarının inandığı 12 ilah 
arasında yer, su tanrılarını da sayar. Orhon Kitabelerinde mu­
kaddes sayılan yer-sub "yer-su" dan "vatan" kastedildiği anla­
şılmaktadır. (ayn esr. 1, 34, 38, 64). Altay Türklerinde ayin esna­
sında yer-su'lar hala anılır. Radloff (ayn. esr., il, s. 7 v.d.), onlar­
da yer-su diye saygı gösterilen yer'in, bir ruhlar camiası (toplu­
luğu) olarak tasarlandığını ve bu ad altında 17 ulu hanın toplan­
dığını bildirir. Bunların yaşadıkları yerler, umumiyetle dağ zir­
veleri veya kaynak havzalarıdır. Altaylılara göre, insanları yara­
tan ve kötü varlıklardan koruyan da bu yer-su tanrılarıdır. Ano­
hin (Materialı, s. 15 vd.) de Altaylıların, yer-su ruhlarını, müsta­
kil bir zümre olarak kabul ettiklerini yazar. Bunların gök ve yer 
altı ruhları ile bir münasebetleri yoktur. Sağlığı, hayvanların ço-

157 



ğalmasını temin eden ve kötü ruhların fenalıklarını önleyen bu 
ruhlar, kendilerine saygı göstermeyenleri cezalandırır, hasta 
ederler. Umumiyetle insana benzetilen yer-su ruhlarının umumi 
adı e "sahip" dir. Zira, bunlar muayyen bir yerin, msl. bir dağ, 
bir ırmak veya bir gölün sahibi sayılır. Bundan dolayı Altaylılar­
ca dağ, ırmak, göl adları sadece birer coğrafi isimden ibaret ol­
mayıp aynı zamanda o yerlerin sahipleri olan ruhların adıdır. 
Her dağın ruhu kendi bölgesinde hüküm sürer ve orasını korur. 
Bu sebepten Altaylılarda her oymak, kendi bulunduğu yerdeki, 
dağları, ırmakları ve gölleri birer koruyucu varlık olarak bilir ve 
onlara saygı gösterir. Altaylılar, bu ruhların yer ile beraber yara­
tıldığını söyler ve onlara at kurban ederler. Ayrıca onların adına 
sütü un ile karıştırıp etrafa serpmek adettir. 

Kurban ayini: Gök-tanrıya yapılandan bir gün sonradır. Bu 
ayinde şaman merasimlerinde gözetilen bütün şartlar yerine ge­
tirilir. Volga havalisinde yaşayan Çuvaşlar da, . sir sıv kudegen 
"yer-su sahibi" denilen bir tanrıdan bahsederler (Magnitskiy, s. 
30, 48, 88). Yakutlar dişi olarak tasarladıkları bu tanrının, yalnız 
otları bitirdiğine değil, aynı zamanda doğuma da yardım ettiği­
ne inanırlar (Troşçanskiy, s. 47; Pripuzov, Svedeniya, s. 62). Şa­
manların andar-han hatun diye çağırdıkları bu varlık, Harva (s. 
247)'ya göre, Yakutlarda doğyu iççite "arz sahibi" veya sir iççite, 
"yer sahibi" 'nin aynıdır. Onlarda yer ilahesini temsil eden her­
hangi bir tasvir yapılmadığı gibi, ona kanlı kurban da sunulmaz. 
Yalnız ilk bahar şenliklerinde onun adına, bir ağaca bağlanan ine­
ğin sırtına süt dökmek adettir. Şamanist halklarda umumiyetle 
yer canlı bir varlık olarak tasavvur edilir ve ona göre davranılır. 

1. Tabiat hadiseleri: Şamanist halklara göre gerek gökte, ge­
rekse yerde vukua gelen çeşitli tabiat hadiseleri, birtakım ruh ve­
ya tanrıların eseridir: 

158 



Gök gürlemesi ve şimşek: Çin kaynaklarına göre, Uygurlar, 
gök gürlediği zaman haykırarak göğe doğru ok atarlardı (Rad­
loff, ayn. esr., 1 ., 127). Yakutlar da yıldırımdan korunmak için, 
madeni şeylerle gürültü yapıp, gök gürültüsünü uzaklaştırmağa 
çalışırlar. Onlara göre, gök gürlemesi ile şimşeği tevlid eden, Sü­
ge Toy on "balta tanrı" 'dur. Yakutlar balta şeklindeki taşları bu 
tanrının gönderdiğine inanır ve bu taşlarda birtakım sihirli has­
salar (özellikler) bulunduğunu söylerler (Pripuzov, Svedeniya, s. 
61; Priklonskiy, Tri goda, s. 65 vd). Turuhansk havalisindeki Tun­
guzlara göre, gök gürlemesi, gökteki büyük bir kuşun kanat çır­
pışından hasıl olur. Göğe çıkan şamanı türlü tehlikelerden koru­
yan bu kuştur. Altay havalisindeki Teleütler onu bir kartala ben­
zetirler (Harva, s, 205 v. d.). İbn Fadlan s. 64, 185) X. asırda Vol­
ga havalisindeki Bulgarların yıldırım düşen eve bir daha girme­
diklerini kaydeder. Pallas (Sammlungen, 11, 282)'in bildirdiğine 
göre, Kalmuklarda yıldırım çarpmasıyla ölenler hususi bir mera­
simle gömülürdü. Yıldırımın düştüğü yere yaklaşmak umumi­
yetle tehlikeli sayılır. Buryatlarda yıldırım isabet eden mesken 
ya terk edilir veya o yeri kötü ruhlardan temizlemek için şaman 
tarafından hususi bir ayin yapılır (Zatoplyayev, s. 7 vd.; Bur­
yatskiya skazki, s. 129 vd.; Hanga' .ov, s. 7). 

Türk-Moğol halkları, gök gürültüsünü tevlid ettiğine inanı­
lan varlığa kurban da sunmuşlardır. Moğollar evi ve hayvanları 
ondan korumak için yere süt veya kımız serperlerdi (Banzarov, 
s. 15). Altay Türklerinde de ilkbaharda gök gürültüsü duyuldu­
ğu zaman, dağlara çıkıp dört yöne süt serpmek adetti (Altayska­
ya, s. 25). Potanin (IV, 142)'in kaydettiğine göre, Soyotlar bu mü­
nasebetle çadırın etrafında üç defa dönüp yere süt serperler. Çin 
vekayinamelerinin bildirdiğine nazaran Uygurlar, yıldırım dü­
şen yerde ilkbaharda toplanıp koyun keserlerdi (Radloff ayn. 
esr! 1, 127). Soyotlarda buna benzer bir adet hala vardır (Potanin, 

159 



iV, 140). Şaşkov (s. 94 vd.)'un yazdığına göre, Minusinsk havali­
sindeki Türkler, gök gürlemesini tevlid eden tanrıya bir kır at 
adarlar. Bu maksatla hazırlanan yerde dua edildikten sonra, ge­
mi çıkarılan hayvan serbest bırakılır. Böyle bir ata artık kimse 
dokunamaz. 

Rüzgar ve yağmur: Yakutlara göre, rüzgarlar dağlarda uyur 
ve herhangi bir gürültü ile uyanırlar. Yine bunlar kasırgada ya­
şadığına inandıkları bir ruhdan bahseder ve buna hollorak iççi­
te "kasırga ruhu" adını verirler (Seroşevskiy, s. 667; Anohin, Du­
şa, s. 262). Bazı Şamanist halklar, rüzgarın hastalık tevlid ettiği­
ne de inanırlar. Türkçede yel kelimesinin "rüzgar, cin, salgın 
hastalık" gibi manalara gelmesi bundandır (Divan Luğat al­
Türk, trc. B. Atalay, III, 144; Radloff, Versacheines Wörterhuches, 
III, 345 vd.; Brockelmann, Asia Majör, il, 115). Buryatlara göre, 
alelade rüzgardan farklı olup, ekseriya ilk ve sonbaharlarda esen 
ve zada denilen bir rüzgar vardır. Bunu tevlid eden ruha zada 
sağan lengere denir. Onlarda, zada ulan sulun adını taşıyan kır­
mızı bir taş, zada estirmeye yarar. Ayrıca suya düşen bir gök ta­
şının da bu rüzgarı tevlid ettiğine inanılır {Hangalov, s. 6). Mo­
ğolistan' da rüzgar, yağmur, kar ve don tevlid ettiğine inanılan 
bir taştan (zada, cada, yada vs.) bahsedilir. Rivayete göre, bu taş 
dağlarda veya geyik, su kuşu, yılan gibi hayvanların başında ve­
ya bir öküzün kamında bulunur. Denildiğine göre, bu taştan da­
ha çok avcılar faydalanır ve mesela av hayvanının izini takip 
edebilmek için bununla kar yağdırır veya bir ırmağın sularını 
dondurup kolaylıkla bir yakadan bir yakaya geçmeği sağlarlar 
(Pallas, Sammlungen, il, 349; Potanin, iV, 189 vd., 773 vd.). Ya­
kutlarda bu sihirli taşa sata denir. Altaylılara göre de yada taşı 
sayesinde havayı istenilen şekilde değiştirmek mümkündür. Bu­
nunla ilgili olarak onlarda havayı şu veya bu şekilde değiştirebi­
len yadaçılardan bile bahsedilir (Verbitskiy, s. 45, Radloff, Aus 

160 



Sibirien, 11, 8 vd. 1 .  Nitekim eski Türkçe metinlerde "yağmur ta­
şı" manasına gelen yad, Divan Luğat al-Türk (trc B. Atalay, 111, 
3, 307)'te yat olarak "muayyen taşlarla (yada taşı, yağmur ve 
kar yağdırmak için yapılan bir nevi kam'lık", yatçı "yağmur 
yağdıran sihirbaz" demektir. F. Köprülü yağmur taşına dair yaz­
mış olduğu bir makalede (Eski Türklerde, s. 2-10) bu mevzua da­
ir şark kaynakları ile garpta yapılan araştırmaları etraflıca tanıt­
mıştır. Ayrıca Ş. Yaltkaya, (s. 693 vd. eski Türk an' anelerinin ba­
zı dini müesseselererini araştırırken yağmur taşı üzerinde de 
durmuştur. 

2. Tabiatın sahibi olan ruhlar: Altay halkları muayyen bir ye­
rin veya bir şeyin hakimi olarak tasarladıkları ruhlara "sahip" 
manasında e, e derler. Yakutlarda buna iççi, Volga havalisindeki 
Türklerde öye, Buryatlarda ecen, Tunguzlarda ise amaka tekabül 
eder. 

Türk-Moğol halkları, eskiden beri başka kavimlerce de mu­
kaddes sayılan ateşe büyük bir saygı göstermiş ve onda bir ruh 
bulunduğuna inanmışlardır. Altaylılar bu ruha ot ezi "ateş sahi­
bi", Yakutlar, aynı manada olmak üzere, öt iççite derler. Ateşin 
gökten geldiği, Türk-Moğol halklarında pek yaygın bir tasav­
vurdur. Türklerin, eskiden beri ateşte temizleyici bir kuvvet gör­
dükleri, tarihi kayıtlarla sabittir. Bu arada ateşin insanı kötülük­
lerden, kötü ruhlardan ve dolayısıyla hastalıklardan koruyan bir 
hassası (özelliği) olduğu inancı, muhtelif vesilelerle yapılan me­
rasimlerden de anlaşılmaktadır (Harva, s. 224 vd.). Türklerde es­
kiden ateş, gelecekten haber veren bir unsur olarak da kullanıl­
mıştır (O. Turan, s. 45). Türk-Moğol halkları ateşi insan biçimin­
de, canlı bir varlık olarak tasavvur eder ve ona karşı saygıda ku­
sur etmemeğe çalışırlar. Altay ve Sibirya halklarında ateşe kur­
ban da sunulur. Yeni evlenenlerin ateşe merasimle yağ dökmesi, 

161 



yemek yerken, içki içerken ateş ruhuna da bir pay ayrılması 
adettir (Priklonskiy, J St, 1890, s. 170; 1891, s. 61). Soyotlar ile Al­
tay Türkleri, ateş ruhuna kurban olmak üzere, koyun (Potanin, 
IV, 78; Dırerıkova, Kült, s. 67), Buryatlar ise, kısrak keser (Aga­
pitov-Hangalov, s. 4, 6). Başka ruh veya ilahlara sunulan kurban­
ların da bazan ateşe atıldığı görülür. Nitekim Beltirler, Gök-tan­
rı' ya kurban olarak kesilen hayvanın kemikleri ile derisıni ateşe 
atıp yakarlar (Maynagaşev, s. 98; krş. Dırenkova, ayn. esr., s. 71) 
Moğollarla, Altay halkları ateş ruhunu dişi olarak tasavvur eder­
ler. Teleütlerde bir ot ene "ateş ana" dan bahsedilir. Buryatlar ile 
Çuvaşlarda da "ateş ana" ile "ateş baba" yan yana geçer {Mag­
nitskiy, s. 68; krş. Dırenkova. ayn. esr., s. 62). Buryatlarda gali 
ecen "ateş ruhu" i temsil eden bebekler, ocağın yanında bulunan 
bir çekmecede saklanır. 

Volga Türklerinin bir öy öyesi "ev sahibi" vardır. İnsan şek- . 
linde tasavvur edilen bu ruh, evi korur, ev halkının iyiliğine ça: 
lışır. Fakat, herhangi bir şekilde küstürülürse, eve hastalık da ge­
tirebilir. Onun için bu ruha, senede hiç olmazsa bir kere bulamaç 
sunulur veya sonbaharda bir kurban kesilir. Volga Türklerinde 
bir de abzar öyesi denilen "ahır ruhu" geçer. O havalide bu ru­
hun adına siyah bir kuzu kesmek adettir (Maksimov, s. 569-575 
Koblov, Mifologiya, s. 69). Yakutlar ev ruhuna cie iççite derler. 
Onlarda ayrıca balagan iççite "çadır sahibi" diye bir ruhtfin bah­
sedilir (İonov, Duh, s. 22 vd.). Sibirya halklarında ev ruhunu 
temsil eden bebeklere de rastlanır. Soyotlar yemek yedikleri za­
man, kumaş, deri veya tahtadan yapılmış olan "ev sahibi" ne de 
bir pay ayırmayı ihmal etmezler (Olsen, s. 138). 

Türk-Moğol halklarına göre, bir de "orman ruhu" vardır. Ka­
zan havalisinde ona unnan öyesi, Tunguzlar üre amaka, Buryat­
lar oin ecen derler. Ormanlarla kaplı dağlık havalide yaşayan 
Karagaslarda dağ ezi "dağ sahibi" adında bir ilah mevcuttur. Ya-

162 



kutlarda buna tıa iççite (tıa=tayga "ormansız dağ", tekabül eder. 
Bunlar aynı ruha bayanay veya barallak adını da verirler (Sero­
şevskiy, s. 669 vd.). Onlara göre, bayanay avcıların koruyucu ru­
hu sayılır. Dağ ruhunun ormanda yaşayan hayvanlara sahip ol­
duğuna inanıldığından, onun adına ateşe çay ve yağ dökmek 
adettir. Orman ruhuna kurban olarak, ayrıca bez parçaları, kürk­
ler de sunulur. 

Şamanistlere göre, geçilmesi zor yollarda hüküm süren, teh­
likeli dağ geçitlerini tutan başka ruhlar da vardır. Yakutlar bun­
lara sol iççite "yol sahibi" veya attuk iççite "geçit sahibi" derler 
(Troşçanskiy, s. 39, 54). 

Sibirya' da dağ başlarında ve umumiyetle geçilmesi zor yer­
lerde obo, obo denilen taş yığınlarına rastlanır. Denildiğine göre 
bunlar, yolcuların bir kazaya uğramamak için attıkları taşlardan 
meydana gelmiştir. Radloff (ayn. esr., il, 15) Altaylıların bir dağı 
aşarken veya bir ırmağı geçerken o yerin ruhu için yığına taş at­
tıklarını veya mukaddes sayılan bir ağaca bez parçası veya iplik 
bağladıklarını yazar. Bazı araştırıcılar, yığına atılan taşı, o yerin 
ruhuna sunulan bir kurban olarak değerlendirirler. Bazılarına 
göre de, bu, sihir için yapılan bir adetten başka bir şey değildir. 
(Harva, s. 397) ise, bunun, serbest kalınca zararlı olabilen ruhu, 
muayyen bir yere bağlamak gayesiyle yapılmış olacağını öne sü­
rer. 

Ayrıca "su sahibi" denilen ruhlar da vardır. Yakutlar ilkba­
harda balık avına başlarken u iççite "su ruhu" 'ye henüz buzağı­
lamamış bir inek kurban eder, ayrıca balık ve içki sunarlar (Sero­
şevskiy, s. 670; Priklonskiy, J St, 1890, s. 60). Yakutların su ruhu­
na verdikleri diğer bir ad ukulan toy on' dur (Pripuzov, Svedeni­
ya, s. 62). Karagaslar sug ezi dedikleri su ruhuna saygı gösterir 
ve bol balık avlıyabilmek için onun adına kıyıdaki bir kayın ağa­
cına renkli bezler bağlar ve ayrıca ateşe çay, yağ, süt dökerek 

163 



kurban sunarlar (Petri, Promisli, s. 62 vd.). Buryatlar su ruhuna 
uhun ecen derler. 

c. Yer altı ruhlan: Şamanistlere göre, karanlık alemi olan yer 
altında umumiyetle korkunç ve kötü ruhlar yaşar. Altaylılar 
bunlara kara .töz "habis ruh", kara neme "habis nesne" veya 
umumiyetle tümengi töz adını verirler. Yer alhnda yaşadıklarına 
inanılan ve birtakım korkunç şekillerde tasavvur edilen ayna, 
ada, aza yör, üzüt, gek vs. gibi ruhlar da vardır. Kötü ruhların 
başında, yer alh dünyasının hakimi sayılan Erlik Kan gelir. Uy­
gur metinlerinde Erklig Kan "kuvvetli han" diye geçen Erlik, 
Budistlerde yer altı hükümdarı olan Yama'ya tekabül eder. Mi­
nusinsk havalisindeki Türklerin İrle Kan veya İl Kan'ı, Buryatla­
rın Erlen Kan'ı da Erlik Kan' dan başka bir şey değildir. Yakutlar­
da yer altının hakimi olarak anılan Arsan Duolay'ın Erlik'i tem­
sil ettiği söylenir (Troşçanskiy, s. 68, 69, 86) Priklonskiy (j St, 
1891, s. 61)'e göre, Yakutlarda yeraltı hükümdarı olarak geçen 
Buhar Dodar, bir boğanın sırtında tasavvur edilir. Kara-Kırgız­
larda kötü ruhların hakimi olan Arman ise, Farsça Ahriman' dan 
gelmektedir. 

Altaylılara göre Erlik, yer altının en alt katında kara çamur 
veya başka bir rivayete nazaran, kara demirden yapılmış bir sa­
rayda, kara bir taht üstünde oturur. Şaman dualarında Erlik'in 
korkunç bir varlık olarak tasvir edildiğini görüyoruz {Radloff, 
ayn. esr., II, 10 vd.). Aynca yer altındaki bir ırmakla onun kıyıla­
rında yaşayan korkunç canavarlardan da bahsedilir. Altaylılar 
en büyük felaketleri, kızamık, kızıl, tifo gibi hastalıkları, hayvan 
kırgınını ondan bilirler. Altaylılarca Erlik kendisine kurban su­
nulmasını temin için bu gibi işleri yapar. Erlik şaman duaların­
da Kayra Kan "kesici han" diye anılır. Zira, denildiğine göre, Al­
taylılarda iplik gibi tasavvur edilen ruhu onun kestiğine inanılır. 
Erlik insanın canını alıp yer altına götürür; orada sorguya çek-

164 



tikten sonra kendi emrinde kullanır. Erlik'e giden yolda pudak 
denilen manialar vardır. Şaman bu engelleri, ancak büyük bir 
gayret sarfederek aşar. Erlik'i temsil eden put veya tasvirler ya­
pılmaz. 

· 1. Erlik' in 7 veya, başka bir rivayete göre, 9 oğlu vardır: taş bi­
lekli Bay Bahadır, Karaş, bakır bilekli Kerey Kan, Uçar Kan, Ya­
baş Kan, Kömür Kan Şedey Kan. Erlik'in oğulları yer alhndaki 
ve yer yüzündeki bütün kötü ruhları idare ederler. Denildiğine 
göre bunlar, yer altına inen şamana yol gösterir, babaları ile şa­
man arasında mutavassıt (aracı) rolü oynarlar. Bunlar koruyucu 
ruh olarak da saygı görürler. Altay halklarında Erlik ile oğulları­
na zayıf ve hatta hasta hayvanlar kurban edilir. Köyün şimalin­
de, dikenli çalılık bir mahalde hazırlanan kurban yerine tayılga 
denir. Erlik'e hiçbir zaman at kurban edilmez. Ona ve oğulları­
nın adına ekseriya kara boğa veya inek kesilir. Erlik' in oğulların­
dan Karşıt'ı temsil eden, kara çaputtan yapılmış 9 şeridli bir be­
bek, çadırın içinde, kapının sol tarafında bulunur (Anohin, Ma­
terialı, 1-8; krş. Radloff, ayn. esr., il, 10 vd.). 

2. Altay şamanlarının naklettiğine göre, Erlik' in 8 veya 9 kızı 
vardır. Bunların muayyen bir vazifesi yoktur. Oyun oynar, raks 
eder ve yer altına inen şamanı kandırıp, babalarına getirilen kur­
banı kapmağa çalışırlar. Dualarda kara yüzlü, kara saçlı ve şeh­
vetli varlıklar olarak tasvir edilirler (Anohin, ayn. esr., s. 8 vd.). 

3. Yer altında yaşayan ve aslında ölüm veya ölü ruhları olan 
diğer varlıklara gelince, bunlar çeşitli adlarla anılırlar. Lebedler­
de aza denilen kötü ruhun baskısı alhnda bulunan bir kimseyi 
kurtarmak için, şaman tarafından kara renkli bir hayvan kesilir. 
(Radloff, ayn. esr., 1, 362). Teleütlere göze üzüt, ölünün, kırkı çı­
kıncaya kadar mezarlıkta yaşayan ve arasıra eve girmek isteyen 
ruhudur. Onu şamandan başka kimse göremez. Gerek aza, ge­
rekse üzüfün kasırgada bulunduğuna inanılır Aynı zamanda 

165 



hastalık tevlid eden bu ruhları, şaman hususi bir ayin yaparak 
uzaklaştırmağa çalışır (Anohin, Duşa, 262 vd.) Altay Türkleri ile 
Telengitlerde geçen körmöz'ler de ölü ruhları olup insanın ruhu­
nu kapmak suretiyle hastalığa sebep olabilirler. Altay Türklerin-· 
deki bu ruhlara, Yakutların Abası ve Yör dedikleri ruhlar teka­
bül eder. Bunlardan Yör'ün menerik denilen ruh hastalığını tev­
lid ettiği söylenir. Kötü ruhu ançak şaman uzaklaştırabilir. (Troş­
çanskiy, s. 81 vd., 85 vd.; Priklonskiy, JSt, 1891, 59, 62; Seroşevs­
kiy, s. 622 vd.). 

d. Doğum ve doğum ruhları: Altay Türklerine göre, insanın ru­
hu (kut), doğmadan önce gökte bulunur. Teleütler, çocuğa ruh 
veren Enem Yayuçı'nın göğün dördüncü katında yaşadığını söy­
lerler. Denildiğine göre, çocuğun ruhu, kırmızı bir kurt şeklinde 
annenin vücuduna girer. Doğum ilahesi çocuğun ne kadar yaşa­
yacağını da· tayin eder. Onlarca üçüncü kat gökte bulunan ve 
hayvanlara can veren Ermen Kan adında başka bir ilahi varlık da­
ha vardır (Anohin, Duşa, s. 253, 260 vd., 267). Radloff (ayn. esr., 
il, 6,11) Altaylıların doğumla ilgili inanışları hakkında oldukça 
geniş bilgi verir. Altaylılara göre Ülgen, çocuğun doğması için, 
oğlu Yayık'a emir verir. Bu da göğün beşinci katında bulanan ve 
dişi olarak tasavvur edilen Yayuçı "yaratıcı" 'ya babasının emri­
ni tebliğ eder. Nihayet Yayuçı da gökteki süt ak köl "süt akı göl" 
'den canı alarak çocuğu doğurtur ve hayatı boyunca ona yardım 
eder. Yakutlara göre, çocuğun ruhu bir kuş şeklinde gökten gelir 
(Priklonskiy, J St, 1891, s. 65 vd.). Onlar, gökte oturan ve Ayısıt 
Hoton denilen bir doğum ilahesinden de bahsederler (Priklons­
kiy, ayn. esr., s. 59 vd.; Troşçanskiy, s. 38 vd; Seroşevskiy, s. 673). 
Yakutların inanışına göre, doğumundan 3 gün sonra çocuk, 
Eyehsıt denilen başka bir koruyucu ruhun himayesinde büyür. 

Orhon Kitabelerinde zikredilen Umay da çocukları koruyan 
dişi bir ruhtur {Orkun, ayn. esr., I, 44, 112). Divan Luğat al-Türk 

166 



(trc. Atalay, 1, 123)'te geçtiğine göre, Unıay'ı hoşnut edenler, çok 
çocuk doğurur. 

Teleüt kadınları doğum esnasında kendi koruyucu ruhlarının 
yardımına güvenirler. Onların emegender veya enekeler diye an­
dığı bu ruhlar, ölmüş büyük ana veya büyük babaların ruhların­
dan ibarettir. Bunları temsil eden bebeklere süt ve undan yapıl­
mış bir bulamaç sunulur. Eskiden bu ruhlara koyun da kurban 
edilmiştir (Karunovskaya, s 22; Anohin, Duşa, s. 268). Çocuğun 
dünyaya gelmesi, Sibirya halklarında hususi şenlikler yapılarak 
kutlanır. 

e. ölüm ve ölü ile alakalı inanış ve merasimler: Şamanist 
halklar, hastalık gibi, ölümü de kötü ruhların bir eseri sayarlar. 
Altay Türklerine göre, yer altı dünyasının hakimi olan Erlik, yer 
yüzüne gönderdiği aldaçı'lar vasıtasıyla insanların ruhunu ya­
kalatarak hayata son verir (Anohin, Materialı, s, 20 vd.; ayn. 
mil., Duşa s. 263). Yakutlar da ölümü, insanın ruhunu kötü ruh­
ların kapıp yemesi ile izah ederler (Troşçanskiy, s. 81). Denediği­
ne göre, ölümü tevlid eden ruhlar, ya ailenin ölmüş fertlerine ve­
ya yabancı ölülere aittir. Ölüm halinde ruhun bir kuş şeklinde 
uçup gittiği de tasavvur edilir. Bunun akislerini, ölüm keyfiyeti­
ni anlatan ifade şekillerinde buluyoruz. Nitekim, Orhon Kitabe­
lerinde Bilge Kağan, babasının ölümünü şu sözlerle atlatır: ka­
nım kağan . . .  aça barmış: "babanı hakan ... uçup gitmiş" yani "öl­
müş" (Orkun, ayn. esr., 1, trc. s 36 vd.). Ayrıca Babur-niime (nşr. 
İlminskiy, Kazan, 1857, s. 8)' deki: Şayh Omar . . .  şonkar boldı: 
"Şeyh Ömer doğan kuşu oldu" yani "öldü" demektir. Umumi­
yetle ölünün, etrafında cereyan eden şeyleri duyduğuna inanılır 
ve evine döneceğinden endişe edilir. Yakutlarla, Soyotlar ölüden 
korktukları için, cenazeyi bazan olduğu gibi çadırda bırakıp ka­
çarlar. Sanıldığına göre, ölünün ruhu, şaman tarafından hususi 
bir merasim ile yerin altına götürülünceye kadar evde dolaşır. 

167 



1. Yas tutma: Şamanist halklarda ölen için duyulan acı, çeşit-
. li şekillerde ve birtakım merasimle ifade edilir. Jordanes (takri­

ben VI. asrın ortalarına doğru) Attila'nın defin merasimi sırasın­
da Hunların, adetleri veçhile, saçlarını kestiklerini yazar. Aynı 
müellife göre, onlar bir kahraman için göz yaşı dökmez, yüzleri­
ni yaralayarak kan akıtırlardı (Harva, s. 289). Çin kaynaklarına 
göre, Tukuelerde aile efradı, ölünün bulunduğu çadırın kapısı 
önünde ağlayıp feryad ederken, yüzlerini bıçakla yaralayıp kan­
lı göz yaşı dökerdi (Radloff, ayn. esr., I, 130; Schmidt, Der Ursp­
rung, IX, 33 vd.) Orhon Kitabelerinde Bumin Kağan ile kardeşi 
Kül Tigin'in ölümü münasebetiyle komşu kavimlerden gelen 
heyetler arasında yas tutan (yağçı) ve ölüye ağlayan (sığıtçı) ki­
şilerin bulunduğundan bahsedilir. Yas (yog) merasiminde bulu­
nan kimselerin, matem alameti olmak üzere, kulak ve saçlarını 
kesmeleri adetti (Orkun, ayn. esr., 1, 31,52,70). Katanov (Über die 

Kül Tigin (anıtı) 

168 



Bestatt, s. 279, 290)'a göre, Kazak-Kırgızlarda ölünün gömüldü­
ğü gün, dul kalan zevcesi ile kızlarının saçlarını kesmek adettir. 
Beltirlerde de ölü gömülürken, karısının saçları çözülerek orta­
dan kesilir. Hiungnuların, kesilen saçları, diğer kıymetli şeylerle 
beraber mezarın içine koydukları anlaşılıyor. Nitekim Urga civa­
rında Noyin-Ula'da bulunan bir Hun mezarında, ipek örtüye sa­
rılı 17 saç örgüsü bulunmuştur (Harva, s. 291) Saç kesmenin, 
ölüye sunulan bir nevi kurban addedilmiş olması muhtemeldir. 
Radloff (ayn. esr., I, 449, 487)' da geçtiğine göre, Kırgızlarda öle­
nin ahnın kuyruğu ile yelesini kesmek de matem alametidir. 

2. Definle alakalı adetler: Ölünün yakılarak veya yakılma­
dan türlü şekil ve vaziyetlerde gömülmesi, ölüm ile alakadar 
inanış ve merasimlerin bir safhasını teşkil eder. 

Çin kaynaklarına göre, miladf I. asrın başlangıcında Moğolis­
tan' ın şarkında oturan Hunlar, kabile reislerini sırmalı elbiseler 
i�nde gömerlerdi (Harva, s. 316). Yine Çin kaynakları miladf V. 
-VIII. asra kadar Gabi çölünün şimalinde, Kara-İrtiş havalisinde 
yaşayan Tukuelerde ölünün atı ve eşyası ile birlikte yakıldığını 
kaydederler (Radloff, ayn. esr., I. 130 vd.; Katanov, ayn. esr., s. 
101 vd.). Aynı kaynaklardan öğrenildiğine göre, miladf V. asırda 
Yenisey'in yukarı taraflarında yaşayan Dubalar, ölüyü bir tabu­
ta yerleştirdikten sonra, dağların tepesine veya ağaçların üstüne 
koyarlardı. Bunların ahfadı olup, bugün de Tuba diye anılan So­
yotlar, şaman ölülerini bir tabuta koyduktan sonra, yere çakılı 
kazıkların üzerine oturturlardı (Katanov, ayn. esr., s. 102, 104) 
Gök Türklerde, ölen hakan veya beyin hayatta iken öldürdüğü 
düşman sayısınca taştan heykeller dikmek adetti. Bunlara bal­
bal denir (Orkun, ayn. esr., I, 37, 41; Schmidt ayn. yer.). Denildi­
ğine göre, bundan maksat, balbal'ın temsil ettiği kimsenin, ölü­
ler dünyasında, ölene hizmet etmesini sağlamaktı (krş. İbn Fad-

169 



Oğuzlar (minyatür) 

lan, s. 27, 138 vd.). İbn Fadlan (s. 99 vd., 243 vd. 264 vd.)'in kay­
dettiğine nazaran, eskiden Hazarlar ile Oğuzlarda ölüyü nehir 
yatağına gömmek adeti vardı. Bunun için evvela başka bir isti­
kamet verilen ırmağın yatağında, dayanıklı malzeme ile bir me­
zar hazırlanır ve ölü buraya gömüldükten sonra sular eski mec­
raya çevrilirdi. Hazarlar sonradan ölüyü yakmağa başladılar. X. 
asırda Oğuzlarda büyük bir kimse öldüğü zaman ev biçiminde 
bir mezar hazırlanır, ölü elbisesi ve silahları ile buraya gömülür­
dü. Mezara ayrıca içki koymak da ihmal edilmezdi. Mezar kapa­
tılıp bir kümbet haline getirildikten sonra, ölenin atlarından ha­
zan yüzlercesi kesilip, eti yenir, derileri ile başları sırıklara asılır­
dı. Nihayet ölenin hayatta iken öldürdüğü düşmanların sayısı 
kadar tahtadan heykeller yapıp mezarının başına dikmek adetti. 
Oğuzların inanışına göre, ölü kendisine kurban edilen atlara bi­
ner ve tahta heykellerle temsil edilen düşmanları da ölüler dün­
yasında ona hizmet ederdi. Çin kaynaklarının verdiği malumata 
göre, sonradan Uygurları meydana getiren Kao-çelerde de ölü 
bütün silahları ile teçhiz edilerek mezarın ortasına dik bir vazi­
yette gömülürdü (Radloff, ayn. esr., I, 127; Il, 121; Katanov, ayn. 
esr., s. 101). XIII. asırda Orta Asya'yı dolaşan Plana Carpini'nin 
Türklerin defin adetleri hakkında verdiği bilgiler de mühimdir. 

170 



Onun yazdığına göre, Türklerde bir bey ölünce, gizlice gömülür­
dü, ölünün önüne et, süt" gibi yiyeceklerle donatılmiş bir masa 
konur, ayrıca ölünün atı da, bütün takımı ile birlikte, mezara gö­
mülürdü. Mezarın başında yine bir at kesilip yenildikten sonra, 
ölenin arabası ve evi tahrip edilirdi (Plana Carpini, III, s 4 ; Har­
va, 317). Mezarın baş<na, sırığa geçirilmiş at dikmek adeti, Altay 
halklarında da görülür (Radloff> ayn. esr., il, 18, levha I' de, s. 25 
vd.). Bütün bu merasimlerin esası, öleni, gittiği yeni bir alemde, 
ölüler dünyasında kullanacağı canlı, cansız muhtelif şeylerle teç­
hiz etmek inanışına dayanmaktadır. Bugünkü Türk halklarının 
ölü gömme adetlerinde muhtelif kültür cereyanlarının tesiri gö­
rülür. Sarı Uygurlar ölüyü ya yakar veya stepe gömerler (Gul­
bin, s. 202, v. dd.). Lamaizmin tesiri altında bulunan Soyotlar da 
ölüyü umumiyetle stepte açığa bırakır, itibarlı kişilerin cesetleri­
ni merasimle yakarlar. Kara-İrtiş havalisinde yaşayan Soyotlar 
şaman ölülerini kara çam dalları arasına kurulan kerevetlerin 
üzerine yatırırlar (Katanov, ayn. esr., s. 229 vd.). XVIIL asırda 
Pallas (Merkzwürdigkeiten, s. 125 vd.)'in kaydettiğine göre, Bel­
tirler ile Kuznetsk havalisinde ve dağlık arazide yaşayan bazı 
Türk boyları da, tahta tabutlar içine koydukları ölülerini göm­
mez, ormanın tenha bir köşesinde, ağaçların üstüne koyarlardı. 
Ayrıca ölünün yanına yiyecek, içecek, giyecek gibi şeylerle yayı 
ve içi kırık oklarla dolu olan sadağı konur, cenaze töreninde ke­
silen atın derisi ile başı, yakında bulunan ağaçlara asılırdı. Bazı 
yerlerde şaman ölülerinin gömülmesinde hala eski adetlerin ca­
ri (geçerli) olduğu anlaşılıyor. Sagaylar eski bir an' aneye uyarak 
şaman ölüsünü yere gömmeyip, elbisesi ve davulu ile birlikte, 
bir dağın tepesine koyarlar (Katanov, ayn. esr., s. 225 vd.). Tun­
guzlarda ölüyü kazıklar üstüne kurulu bir kerevete uzatmak 
adeti hemen hemen umumidir. Onlarda ölenin vaktiyle bindiği 
ren geyiği kesilip mezarın başında yenir, derisi bir ağaca asılır 

171 



(Harva, s. 305). Bugün resmen Hıristiyan olan Yakutlarda, eski 
an' aneye uyularak ölüyü elbisesiyle gömmek adettir. Defin es­
nasında, ölen erkekse, atı da kesilir; kadınsa, bir inek boğazlanır. 
Nihayet daha şimalde yaşayan Yakutlar, ölü için ren geyiği ke­
serler (Seroşevski, s. 616 v. dd.; Priklonskiy, J St, 1891, s. 64, 74 
vd.). Yakutlar eskiden ölülerini içi oyuk bir ağaç gövdesine veya 
tahta bir tabuta yerleştirip kazıklar üstüne koyarlardı (Seroşevs­
kiy, s. 619 vd.). Bunların yanında çeşitli silahlar, av malzemesi, 
giyecek ve ev eşyası bulunmuştur. Gmelin (il, 477)'e göre, Yakut­
larda eskiden ölüleri yakmak adeti de vardı. Ayrıca zengin bir 
kimsenin ölümünde, kendisine · öteki dünyada hizmet etmeleri 
için, en iyi uşakları da yakılırdı. Yakutların vaktiyle erkekle bir­
likte karısınıda diri diri gömdüklerinden bahsedilir (Priklonskiy, 
ayn. esr., s. 77; Troşçanskiy, s. 3). Şimkeviç (s. 6)'e göre, onlarda 
itibarlı bir kimse öldüğü zaman, takımıyla beraber binek atı, yi­
yecek ve giyecek yüklü ikinci bir at ve nihayet ölüler dünyasın­
da efendisine hizmet edecek bir uşak da gömülürdü. 

f. Kainatın yaratılışına dair üstüreler (efsaneler): 1. Yerin ya­
ratılışı: Yerin menşeine dair Asya' da anlatılan efsanelerin ço­
ğunda, büyük, eski bir denizden bahsedilir. Denildiğine göre, se­
mavi bir varlık, yeri bu denizden yaratmıştır. Tunguzlar arasın­
da tesbit edilen bir efsaneye göre, Tanrı bir ateşle eski denizi kıs­
men kurutarak yeri halk etmiştir (Spasskiy, s. 33 vd.) Yakutlar 
ise, yerin gökten veya bir denizin dibinden hazır olarak getiril­
diğini söylerler. Altay Türkleri ile Buryatlar arasında tesbit edi­
len yaratılış efsanelerinde "iyi" ile "kötü" yü temsil eden "Tan­
rı" ile "şeytan" karşı karşıyadır. Bu düalist düşüncenin en çok 
Zerdüşt dininde inkişaf ettiği göze çarpar. Hilkat esatirinde (mi­
tolojisinde) şeytan, hemen daima insan kılığında görülmektedir. 
Bazan kuş şeklinde de geçer (Anuçin, s. 14; Radloff, ayn. esr., I, 
360). Denildiğine göre, bu gibi efsanelerle bunlara ait bazı motif-

172 



ler, Finlandiya'dan şimali ve cenubi Amerika'ya kadar uzanan 
geniş bir sahaya yayılmış bulunmaktadırlar. Şu halde bu üsture­
lerin, yeri henüz tayin edilememiş bulunan bir veya müteaddit 
merkezden çıkmış olmaları muhtemeldir. 

2. İnsanın yaratılışı: Orta ve şimali Asya' da insanın yarahlı­
şına dair anlahlan efsanelerde, yerin menşeine ait esatirde oldu­
ğu gibi, birbirine zıt iki varlık, yani yapıcı (Tanrı) ile bozucu 
(şeytan) karşı karşıya bulunur. Bir Altay efsanesine göre, Ül­
gen'in yarattığı insanlara can veren Erlik' tir (Anohin, Materialı, 
s. 18 vd.). Umumiyetle Asya' da insanın yaratılışını hikaye eden 
efsanelerde, kısmen eski İran'in, kısmen de Hıristiyanlık veya 
Maniheizmin tesiri görülür. 

g. Dünyanın sonuna dair üstü.reler: Altaylılara göre, üzerinde 
insanların yaşadığı dünya, Tufan' dan sonra bugün ikinci devre­
sine girmiş bulunuyor. İlk Tufan'ın zuhurunu önceden bilen ye­
di kardeş arasında Erlik ve Ülgen de vardır. Bu halklardaki Tu­
fan efsanesinde, umumiyetle Rusların tesiri ile, Hıristiyanlığın 
izleri göze çarpar. 

İnsanlarla meskun olan dünyanın, bugün de başka bir tehli­
keye maruz bulunduğu söylenir. Bu da, günün birinde yerin di­
binin delinmesi sonunda, arzın etrafındaki denizin her yeri kap­
layacağı veya dünyanın başka bir Tufan ile mahvolacağı inanışı­
na dayanır. Altay Türkleri arasında tesbit edilen diğer bir efsane­
ye göre de, bir ateş tufanı içinde dünyanın sonu gelecektir (Rad­
loff, ayn. esr., il, 13 vd.; Buluç, Altay Türklerine göre, s. 102). Bu 
efsanede Budist esatirinden alınmış unsurlarla Şamanist inanı­
şın izleri yanyana bulunmaktadır. 

173 



Bibliyografya 
A. V. Adrianov, Şamanskaya misteriya (Etnografiçeskoe 

Obozrenie, Moskova, 1909); N. N. Agapitov ve M. N. Hangalov, 
Materialı dlyaizaçenia şamastva v Sibiri. Şamanstvo u buryat Ir­
katskoy gubernii (Izvestiya Vostoçno-Sibirskago Otdela Russka­
go Geografiçeskago Obşçestva, Irkutsk, 1883. XIV, sayı 1 ve 2, s. 
1-61), alın. kısaltılmış trc. L. Stieda, Das Schamanenlum unter 
den Burjaten (Clobus, Braunschweig, 1887, LII, sayı 16, s. 250-
253); Altayskaya tserkovnaya missiya (Peterburg, 1865); W. 
Amschler, Über die Tieropfer (besonders Pferdeopfer) der Telin­
giten im sibirischen Altai (Anth., 1933, XXVIII, sayı 3-4, s. 305-
313); W. Anderson, Nordasiatische Flutsagen (Dorpat, 1923); A. 
V. Anohin, Şamanizm u teleutov ı Sibirskaya jizn, Tomsk, 1913 
nr. 253); ayn. mil., Materialı po şamanstvu u altaytsev (Sbornik 
Muzeya po Antropologii i Etnografii pri Akademii Nauk, Le­
ningrad, 1924, iV, 2), türk. trc. A. İnan, Altay şamanlığına ait 
maddeler (Ülkü, Ankara, 1940/ 1941, XV, sayı 85, 88, 89, 90, XVI, 
sayı 91, 93, 95, XVII, sayı 100); ayn. mil., Duşa i ee svoystva po 
predstavleniyu teleutov (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p. Akad. 
N., Leningrad, 1929, VIII); V. 1. Anuçin, Oçerk şamanstva u Yeni­
seyskih ostyakov (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p, Akad. N., 
Peterburg, 1914) il; D. Banzarov, Çernaya vera ili şamanstvo u 
mongolov (Peterburg, 1891); P. Bergeron, Voyages faits principa­
lement en Asie dans les XII, XIII, XIV et XV siecles par Benjamin 
de Tudele, Jean du Plan-Carpin, N. Aschelin, Guillaame de Rub­
ruquis, Marc Paul Venitien, Haiton, Jean de Mandeville et Amb-

174 



roise Contarini (La Haye, 1735), I-II; R. Bleichsteiner, Rosswcihe 
und Pferderennen im Totenkult der kaukasischen Völker. Die In­
dogermanen und Germanenfrage: neue Wege zur Lösung (Wi­
ener Beitrage zur Kultur-geschichte und Linguistik, Salzburg­
Leipzig. 1936, IV, 413-495); V. G. Bogoras, Oçerk materialnago bı- · 

ta olennıh çukçey (Sbor. Muz po Antrop. i Etnog. p. Akad. N., 
Peterburg, 1901, I, sayı 2); ayn. mil., The Chukchee (American 
Museum of Natura! History. The Jesup North Pacific Expedition, 
New York, 1904, VII); ayn. mil., K psihologii şamanslva u naro­
dov severovostoçnoy Azii (Etnog. Oboz. Moskova, 1910, 
LXXXIV-LXXXV, sayı 1-2, s. 1-36); ayn. mil., The Shamanistic Ca-
11 and the Peridd of Initiation in Northern Asia and Northern 
America (Proceedings of the 23rd International Congress of 
Americanists (1923), New York, 1930. s. 441-444); A. Brand, 
Beschreibung seiner grossen Chinesischen Reise anno 1692 
(Lybeck, 1734.); S. Buluç, Altay Türklerine göre dünyanın yaratı­
lışı ve sonu (Ülkü, Ankara, 1941, XVII, sayı 102); ayn. mil., Şama­
nizm (Türk Amacı, İstanbul, 1942, I, sayı 1-6, 1943, II, sayı 8); 
ayn. mil., Şamanizmin menşei ve inkişafı hakkında (Edeb. Fak. 
Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, İstanbul, 1948, 11, sayı 3-4, s. 277-
290); Buryatskiya skazki i poverya (Zapiski Vostoçno-Sibirskago 
Otddela Russkago Geografiçeskago Obşçestva, İrkutsk, 1889, I, 
sayı 1); V. F. Büchner, Schaman (El, 1934, IV, 324b -325b).  N. K. 
Chadwick, Shamanism among the Tatars of Central Asia (J Anth. 
I, Landon, 1936, LXVI, 75-112); J. A. M. Culloch, Shamanism 
(Encgclopaedia of Religion and Ethics, New York, 1920, XI); M. 
A. Czaplicka, Aboriginal Siberia (Oxford, 1914); N. P. Dırenkova, 
Kült ognya u altaytsev i teleut (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p. 
Akad. N., Leningrad, 1927, VI); ayn. mil., Poluçenie şamanskogo 
dara po vozzreniyam turetskih plemen (Sbor. Muz. po Antrop i 
Etnog. p. Akad. N., Leningrad, 1930, IX); ayn. mil., Ptitsa v kas-

175 



mogoniçeskih predstavleniyah turetskih plemen Sibiri (Lening­
rad, 1931); A. A. Divayev, Baksı (Etnog. Oboz. 1907, Moskova, 
1908, nr. 4); W. Eberbart, Çin' in Şimal Komşuları (Ankara, 1942); 
M. Eliade, Le Chamanisme et les techniques archaiçues de l'exi­
ase (Paris, 1951), ingl. tre. W. R. Trask, Shamanism, Archaic Tech­
niques of Ecstasy (London-New York, 1964); O. Franke, Die Chi­
nesen (Tübingen, 1925); A. Gahs, Kopf -Schadel and Langknoc­
henopfer bei Rentiervötkern (W. Schmidt-Festschrift, Wien­
Mödling, 1928, s. 231-268); J, G. Georgi, Bemerkungen auf einer 
Reise im Russischen Reiche in den Jahren 1773 und 1774 (Peters­
burg, 1775) I; ayn. mil., Beschreibung aller Nationen des Russisc­
hen Reichs (Petersburg, 1776); I. G. Gmelin, Reise durch Sibirien 
von dem Jahr 1733 bis 1743 (Göttingen, 1752), II; V.A. Gordlevs­
kiy, Bahaüddin Nakşbend Buharskiy (Sergeyu Federoviçu 01-
denburga,, Leningrad, 1934, s. 147-169), bk. TM, V, 361-364; N. 
Gorohov, Materialı dlya izuçeniya şamanstva v Sibiri (izves. 
Vost.Sibir. Otd. Rus. Ceog. Obşç., İrkutsk, 1883, XIII, sayı 3); G. 
G. Gulbin,. Pogrebenie u jeltıh uygurov (Sbor. Muz. po Antrop. i 
Etnog. p. Akad. N., Leningrad, 1928, II); M. N. Hangalov, Novıe 
materialı o şamanstve u buryat (Zap. Vost.Sibir. Otd. Rus. Geog. 
Obşç., İrkutsk, 1890, II, sayı 1 ); Ch. de Harlez, La religion nati­
onale des Tartares orientaux: Mandchous et Mongols (Paris, 
1887); U. Harva, Die religiösen Vorstellungen der altaischem 
Völker (F.F Communications, LII, nr. 125, Helsinki, 1938) İbn 
Fadlan, İbn Fadlan's Reisebericht (nşr. ve alın. trc, A. z. V. Togan, 
Leipzig, 1939); A. İnan, Şamanizm (Ankara, 1954); V. M. İonov, K 
voprosu ob izuçenii do hristiyanskih verovaniy yakutov (Sbor. 
Muz. po Antrop. i Etnog. p. Akad. N., Petrograd, 1918, V, sayı I); 
V. Jochelson, The Koryak (The Jesup North Pacific Expedition, 
New York, 1 905, VI); ayn. mil., The Yakaghir and the Yukaghiri­
zed Tungus (The Jesup North Pacific Expedition, New York, 

176 



1924-1926, IX, 2. tabı.); ayn. mil., The Yakut (American Museum 
of Natura! History Anthropological Papers, New York, 1933 
XXXIII); L. E. Karunovskaya, İz Altayskih verovaniyd i obrya­
dov, svyazannıh s rebenkom (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p. 
Akad. N., Leningrad, 1927, VI); N. F. Katanov, Skazaniya i legen­
di minusinskih tatar (Sibirskiy Sbornik, Peterburg, 1887); ayn. 
mil, Poyezdka k karagasam v 1890 g. (Zap. Rus. Geog. Obşç., Pe­
terburg, 1891, XVII); ayn. mil., Über die Bestattungsgebrauche 
bei den Türkstammen Central und Ostasiens (KS, Budapest, 
1900. I); J. Koblov, Religioznıe obryadı i obıçai tatar magometan 
(Kazan, 1908); ayn. mil., Mifologiya kazanskih tatar (lzvestiya 
Obşçestva Arkheologu, istorii i Etnografii pri Kazanskom Uni­
versitete, Kazan, 1910, XXVI, sayı 5); S. Konovv, Die lnder (Tü­
bingen, 1925); W. Koppers, Pferdeopfer und Pferdekult der lndo­
germanen. Die Germanen und lndogermanenfrage (Wien. Beitr. 
z. Kulturgesch. a. Ling, 1936. iV, 279-411); ayn. mil., Etnolojiye 
dayanan cihan tarihinin ışığı altında ilk Türklük ve ilk lndo-Ger­
menlik (Belleten, TTK, Ankara. 1941, V, sayı 20, s. 439-480); M. F. 
Köprülüzade, Eski Türklerde dinf-sihrf bir anane (Edebiyat Fa­
kültesi Mecmuası, İstanbul, 1925, iV, sayı 1, s. 1-12); ayn. mil., lnf­
luence da chamanisme turco-mongol sur les ordres mystique 
musulmans (İstanbul, 1929); ayn. mil., Bahşı (İA, 1961, il, 233b-
238a); H. von Lankenau, Die Schamanen und das Schamanen- · 

mesen (Globus, 1872, XXII, 278-283); B. Laufer, Origin of the 
Word Shaman (American Anthropologist, Menasha, 1917, XIX, 
361-371); A. de Levehine, Description des hordes et des stepps 
des kirghiz-kazaks ou kirghiz-kaisaks (trc. F. de Pigny, Paris, 
1890); V.Magnitskiy, Materialık obyasneniyu staroy çuvaşskoy 
veri (Kazan, 1881); S. Maksimov. Ostatki drevnih narodov tatars­
kıh (yazıçeskih) verovaniy u nmeşnih kreşçennıh Tatar Kazans­
koy gubernii (İzvesiiya po Kazanskoy Eparhii, Kazan, 1876); S, 

177 



E. Malov, Neskolko slov o şamanstve u turetskago naseleniya 
Kuznetskago uyezda Tomskoy gubemii (Jivaya Starina, Peter­
burg, 1909, il, III V, ayn. mil., Ostatki şamanstva u jeltıh uygurov 
(Jiv. Star., Peterburg, 1912), ayn. mil., Şamanstvo u sartov Vostoç­
nago Turkestana (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p. Akad. N., 
Petrograd, 1918, V, sayı 1); L. Malten, Das Pferd im Totenglauben 
(Jahrbach des kaiserlich deutschen archaologischen Institats, 
Berlin, 1914, XXIX, 179-256); Marco Polo, The Travels of Marco 
Polo the Venetian (London-New York, 1911); ayn. mil., The Book 
of Ser Marco Polo (tre. H. Yule, London, 1921); S. O. Maynaga­
şev, Zagrobnaya jizn po predstavleniyam taretskih plemen Mi­
nusinskago kraya (Jiv. Star., Peterburg, 1915); ayn. mü., Jertvop­
rinoşenie nebu a beltirov (Sbor. Muz. po Antrop. i Etnog. p. 
Akad. N., Petrograd, 1916, 111); K. Meuli, Scythica (Hermes, Ber­
lin, 1935, LXX, 121-176); N. O. Mironov, ve S. M. Şirokogorov, 
Sramana-Shaman: Etymology of the Word "Shaman" (JRAS, 
North-China Branch, Shanghai, 1924, LV, 105-130); W. Muster, 
Der Schamanismus bei den Etruskem (Frühgeschichte und 
Sprachzwissenschaft, Wien, 1948, sayı I, s. 60-77); J. Nemeth, 
Über den Ursprung des Wortes şaman und einige Bemerkungen 
zur türkisch-mongolischen Lautgeschichte (KS, Budapest, 1913-
1914, XIV, 240-249); G. Nioradze, Der Schamanismus bei den si­
birischen Völkem, (Stuttgart, 1925); H. S. Nyberg, Irans fomtida 
religioner (Uppsala, 1937); A. Ohlmarks, Studien zum Problem 
des Schamanismus, (Lund, 1939); W. G. Old, The Shu King or the 
Chinese Historical Classic (London-New York, 1904); D. Olsen, 
Et primitivt folk. De mongolske rennomader (Kristiania, 1915; S. 
Pallas, Reise darch verschiedene Provinzen des Russischen Reic­
hes (Petersburg, 1776) III; ayn. mil. Merkwürdigkeiten der obisc­
hen Ostjaken, Samojeden, daurischen Tungusen, udinskischen 
Bergtataren . . .  (Frankfurt-Leipzig, 1777); ayn. mil., Sammlungen 

178 



historischer Naçhrichten über die mongolischen Völkerschaften 
(Petersburg, 1776-1781), I, II; W. Z. Park Shamanism in Western 
North Anıerica: .a Study in Cultural Relationships (Evanston-C­
hieago, 193S); J. Partanen, A Description of Buriat Shamanism 
JSF Ou, Helsinki, 1941-1942, LI); P. Pelliot, Neuf notes sur des qu­
estions de l' Asie Centrale (T'oang Pao, Leiden, 1929, XXVI); B. E. 
Petri, Promıslı karagat (Izves. Vost. Sibir. Otd. Rus. Ceog. Obşç., 
İrkutsk, 1928. LIII); ayn. mil., Staraya vera baryatskago narada 
(İrkutsk, 1928); Plano-Carpini, Ceschichte der Mongolen und 
Reiseberichte 1245-1247 (alnı. trc. H. Risch, Leipzig, 1930) G. N. 
Potanin, Oçerki severo-zapadnoy Mongolii (Petersburg 1881-
1883), 11, IV; ayn. mil., Gromovnik po poveriyam i skazaniyam 
plemen yujnoy Sibiri i severnog Mongolii (Jurnal Ministerstva 
Narodnago Prosveşçeniya, Peterburg, 1882, I); L. Potapov ve K. 
Menges, Materialien zur Volkskunde der Türkwölker des Altaj 
(MSOS, Berlin, 1934, XXXVII); V. L. Priklonskiy, O şamanstve u 
yakutov (İzves. Vost. Sibir. Otd. Rus. Ceog. Obşç., İrkutsk ,1886, 
XVII. sayı 1-2), alnı. trc. Das schamanentum des Jakuten (Mitte­
ilungen der anthropologischen Cesellschajt in Wien, 1888, XVIII, 
165-182); ayn. mil., Pohoronı u Yakutov v severnoy çasti Yakuts­
koy oblasti (Sibir. sbor., İrkutsk, 1890, I); ayn. mil., Tri goda v Ya­
kutskoy oblasti (Jiv. Star., 1890-1891); ayn. mil., Yakutskiya na­
rodnıya poverya i skazki (Jiv. Star., 1891); N. Pripuzo, Svedeniya 
dlya izuçeniya şamastva u yakutov yakutskago okruga (lzves. 
vost. Sibir. Otd. Geog. Obşç., İrkutsk, 1885, XV, sayı 3-4); W. Rad­
loff, Proben der Volkslitteratur der türkischen Stamnıe Süd-Sibi­
riens (Petersburg, 1866, 1868, 1870), I-III; ayn. mil., Aus Sibirien 
(Leipzig, 1884, 2. tabı 1893), I-II türk. trc A. Temir, Sibirya'dan 
(İstanbul, 1954-1957), I-IV; W. Ruben, Schamanismus im alten In­
dien (AO, Leiden, 1940, XVIII); ayn. mil., Buddhistlik ve Şaman­
lık (C. H. P. konferanslar serisi, Ankara, 1939, kitap 5); ayn. mil., 

179 



Budizmanın menşei (DTCFD, 1943, 1, sayı 5); Rubruck, The jour­
ney of William of Rubruck to the eastern part of the morld, 1253-
1255 (ingl. trc. W. Rockhill, London, 1900); S. Şaşkov, Şamanslvo 
v Sibiri (Zap. Rus. Geog. Obşç. Peterburg, 1864, sayı 2); W. 
Schmidt, Handbuch der vergleichenden Religionsgeschichte 
(Münster / Westf., 1930); ayn. mi!, Der Ursprung der Cottesidee 
(Münster, 1931, 1933, 1949), il, III, IX; ayn. mil., Das Himmelsop­
fer bei den innerasiatischen Pferdezüchtervölkern, (Ethnos 
Stockholm, 1942, VII, 127-148); ayn. mil, Zur Struktur des Scha­
manismus (Anth. 1955, L, 849-881); E .  Schmitt., China, il, chine­
sische religion (Tübingen, 1927); N. Şçukin, Poyezdka v Yakutsk 
(Peterburg, 1844); V. Seroşevskiy (Sieroszewski), Yakutı (Peter­
burg, 1896), ingl. hulasası: W. G. Sumner, The Yakutı (J Anthr. I, 
London, 1901, XXXI. 65-110); P. P. Şimkeviç, Materialı dlya izuçe­
niya şamansiva u goldov (Habarovsk, 1896); S. M. Şirokogorov 
(Shirokogoroff), General Theory of Shamanism among the 
Tungns (JRAS, North-China Branch, Shanghai, 1923, LIV, 246-
249); ayn. mil., Northern Tungus Migrations in the Far East 
(JRAS, 1926, LVII, 123-183); ayn. mil., Opıt izsledovaniya osnov 
şamanstva u tungusov (Vladivostok, 1919), alın. trc. Versuch ei­
ner Erforschung der Grunlagen des Schamanentums bei den 
Tungusen (Baessler Archiv, Berlin, 1935, XVIII, 41-96); ayn. mil., 
Psychomental Complex of the Tungus (London, 1935); Skazani­
ya buryat, zapisannıya raznımi sobiratelyami (Zap. Vost.Sibir. 
Otd. Rus. Geog. Obşç., İrkutsk, 1890, I, sayı 2); G. Spasskiy, Za­
baykalskie İungusı (Sibirskiy Vestnik, Peterburg, 1822, XIX-XX); 
J. Stadling, Shamanismen i norra Asien (Stockholm, 1912); L 
Sternberg, Die Religion der Giljaken (ARW, Leipzig, 1905 ; Ayn. 
mil., Die Auserwahlung im sibirischen Schamanismus (Zeitsch­
rift für Missionskunde und Religionsmissenschaft, Berlin, 1935, 
L, 229-252); V. F. Troşçanskiy, Evolyutsiya çernoy veri u yakutov 

180 



(Kazan, 1902); O. Turan, On İki Hayvanlı Türk takvimi (İstanbul, 
1941); H. Vambery, Die primitive kultur des turko-tatarischen 
Volkes (Leipzig, 1879); V. N. Vasilyev, izobrajeniya dol gano-ya­
'kutskih duhov kak atribut şamanstva (Jiv. Star., Peterburg, 1909); 
ayn. mil. Şamanskiy kostyum i bulen u yakutov (Sbor. Muz. po 
Antrop. i Etnog. p. Akad. N., (Peterburg, 1910, I, sayı 8); V. 1. Ver­
bitskiy, Altayskie inorotsı (Moskova, 1893); N. A. Vitaşevskiy, 
Materialı dlya izuçeniya şamanstva u yakutov (Zap. Vost. Sihir. 
Otd. Rus. Geog. Obşç., İrkutsk, 1890, il, sayı 2); ayn. mil., İz nabl­
yudeniy nad yakutskimi şamanskimi deystviyami (Sbor. Muz. 
po Antrop. i Etnog. p. Akad. N., Petrograd, 1918, V, sayı 1); Ş. 
Yaltkaya, Eski Türk an' anelerinin bazı dini' müesseselere tesirle­
ri (İkinci Türk Tarih Kongresi, İstanbul, 1943, s. 690-698; E. 
Yssbrant Ides, Dryjahrige Reise nach China von Moscau ab zu 
lande durch gross Ustiga, Sirienia, Permia, Sibirien, Davur und 
die grosse Tartarey (Frankfurt, 1707); N. Zatoplyayev, Nekotorı­
ya poverya alarskih buryat (Zap. Vost. Sibir. Otd. Rus. Geog. 
Obşç., İrkutsk, 1890, il, sayı 2); D. Zelenin, Ein erotischer Ritus in 
den Opferungen der altaischen Türken (Intemationales Archiv 
für Ethnographie, Leiden, 1928, XXIX); ayn. mil., Ideologiya Si­
birskago şamanstva (izves. Akad. N., Moskova-Leningrad, 1936, 
nr. 8); ayn. mil., Kült ongünov v Sibiri (Moskova, 1936). 

Sadeddin Buluç, Şamanizm, Türk Amacı, 
İstanbul, 1942 

181 





Ek. il 

Prof. Dr. Abdülkadir İnan 

Tarihte ve Bugün 
ŞAMANİZM 





1. TARİHTE ŞAMANİZM 
Eski Türk dini ve mitolojisi hakkında Çin, İslam ve Batı kay­

naklarında epeyce malumat bulunmakla beraber çok dağınık ve 
kısa olduklarından bunlardan faydalanmak çok yorucu çalışma­
lar istemektedir. Türk kavimlerinin örf, adet ve inanmalarında 
son devirlere kadar muhafaza edilmiş olan eski dini telakkilerin 
(anlayışların) ve geleneklerin menşelerini araştırırken ta İskit ve 
Hun (H'yung-nu) devirlerinin derinliklerine kadar inmek ve bu 
bakımdan Orta Asya'yı ve Doğu Avrupa'yı bir bütün olarak al­
mak icabetmektedir. Mesela, Türk kavimlerinde and ve anda 

Prof. Dr. Abdülkadir İnan 

185 



Ziya Gökalp 

müesseseleri ve bunlara bağlı gelenekler milattan önceki V-IV. 
yüzyıllarda Yunan tarihçileri tarafından tavsif edilen (nitelendi­
rilen) İskit and müessesesinin aynı olduğu malumdur. Milattan 
önceki il. yüzyıllarda Çin vakanüvisleri tarafından Hunlarda 
tesbit edilen Gök-Tanrı, güneş, ay, yer-su atalar ve ölüler kültü 
Türk kavimlerinde, muhtelif kültürlerin tesirleri altında kalma­
larına rağmen, son devirlere kadar devam ettirilen kültlerdir. Bu 
kültler çağdaş Altaylılarda ve Yakutlarda müşahede edilmiştir 
(görülmüştür). Bununla beraber Altay ve Yakut şamanlığı bütün 
halinde eski Türk dini olarak kabul edilemez. Çok eski devirler­
de büyük hakanlıklar ve devletler kuran Türklerin dünya görüş­
leri ve dini' telakkileri Altay ve Yakut Şamanizmine nazaran çok 
gelişmiş ve olgunlaşmış olduğu anlaşılmaktadır. Altay ve Yakut 
şamanlığını, elinde bulundurduğu pek mahdut (sınırlı) mater­
yallere dayanarak, tetkik eden rahmetli Ziya Gökalp dahi bu-

186 



nun farkına varmış ve eski Türkler için toyunizm adını verdiği 
bir milli din tasavvur etmişti. Fakat "toyunizm" dediği din Bu- · 
dizmden başka bir şey değildir. Sırf itibari olarak dahi eski Türk 
dinine "toyunizm" adı verilemez. Eski Türkler, şüphesizdir ki, 
Şamanist idiler. Fakat bu Şamanizm Altay ve Yakut şamanlığının 
bulunduğu safhayı çok arkasında bırakmış, gelişmiş bir durum­
daydı. Avcılık ve iptidai ziraatle dar bir sahada yaşayan küçük 
boyların dünya görüşleri ve dini telakkileriyle büyük göçebe ha­
kanlıklar kuran, Çin' den Bizans' a ve İran' a kadar uzanan ulusun 
dünya görüşü ile dini telakkilerinin aynı seviyede olmasına im­
kan yoktur. 

Çin kaynaklarının verdikleri haberlerden anlaşıldığına göre, 
eski Orta Asya Şamanizminin esasları Gök-Tanrı, güneş, ay, yer, 
su, ata (cedd-i ala), ateş (ocak) kültleri idi. Dini ayin ve törenle­
rin muayyen bir nizam (statü) çerçevesi içine alınmış olduğunu 
tahmin etmek de mümkündür. 

Büyük devlet kuran Şamanistlerin ayin ve törenlerini icra 
için resmi tüzük vücude getirdiklerini yakın zamandaki Mançu 
tarihinden de biliyoruz. XVI. yüzyılda muhtelif Mançu ve Ton­
guz gibi Altay ulusları birleşerek Çin'i fethettiler. Bu kabileler 
Şamanist idiler. 1747 yılında şaman ayin ve törenlerini düzenle­
yen bir statü imparator tarafından ilan edildi, Şamanistler için 
bir tapınak da yaptırıldı. (1) 

Çin kaynakları Hun kültüründen bahsederken tapınaklarını 
zikrediyorlar. Bu haberlere göre hakanın karargahındaki tapı­
nakta her yılın başında ayin yapılırdı. Bu ayine Hunların yirmi 
dört boyunun başbuğları iştirak ederlerdi. Yılın beşinci ayında 
Lung-çeng şehrinde toplanırlar, atalarına, Gök-Tanrı'ya, yer-su 
ruhlarına kurban sunarlardı. Sonbaharda, atların iyi beslendikle-

(1) Hyacinth (Biçurin) Kitay v grajd. i nravst. sostoyanii, iV, Peters­
burg 1848, s. 54. 

187 



ri zaman, orman yanında toplanıp etrafı dolaşırlar, ahalinin ve 
hayvan sürülerinin sayısını kontrol ederlerdi. Hakan her sabah 
çadırından çıkarak güneşe ve geceleri aya tapardı. 

M.Ö. 121'inci yılda cereyan eden bir savaşta Çinliler bir Hun 
prensini yenerek karargahını ellerine geçirmişlerdi. Aldıkları ga­
nimetler arasında bir altın put da vardı. Çin vakanüvisinin ver­
diği malumata göre Hun prensi bu putun karşısında Gök-Tan­
rı'ya kurban sunardı. (2) Herhalde bu put Altaylılarda ve başka 
çağdaş Şamanistlerde müşahede edilen ongon yahut töz'lere 
benzer bir sanem olsa gerektir. Altından yapılmış olan Hun pu­
tu Altaylıların deriden yahut keçeden yaptığı töz (ongon)den, 
şüphesizdir ki, daha mütekamil olmuştur. Aynı kaynakların bil­
dirdiklerine göre Hunlar bir işe teşebbüs etmek isterlerse yıldız­
ların ve ayın durumlarına bakarlardı. Bu kayıttan anlaşlıyor ki 
Hun kam'ları heyet ilminden (astronomi) de haberdar olmuşlar­
dır. 

Hunlardan sonra Orta Asya' da devlet kuran muhtelif sülale­
lerden bahseden Çin kaynakları bunların da Gök-Tanrı'ya, yer­
suya, güneşe ve aya kurban sunduklarını yazmışlardır. 

M.Ö. II. yüzyılda Hunlara tabi olan, sonraları devlet kuran 
Vu-huanların dini hakkında verilen malumat Hun dini hakkın­
da verilen malumattan farksızdır (Hyacinth, I, 154; Eberhart, s. 
48). 

M.S. III. yüzyılda meydana çıkan Taba sülalesi devrinde de 
Hun kültleri devam ettirilmiştir. To-ba'lar "Siyenpi adeti üzerine 
ilkbaharın ilk ayında Gök-Tanrıya, doğu tarafında bulunan tapı-

(2) Hyacinth (Bicurin), Sobraniye svedeniy o narodah, obitavşih v 
Sreney Azii v drevnie vremena. Petersburg 1851 .  I, 15-16, 32; W. Eber­
hard, Çin'in Şimal Komşuları, Türk Tarih Kurumu yayınlarından VII. 
seri No. 9, 1942, s. 76-77. (Metin içinde Hyacinth ve Eberhard diye gös­
teriyorum). 

188 



nakta atalara kurban keserler; sonbaharın ilk ayında Gök-Tanrı­
ya kurban ayini yaparlardı, dini' ayinler ve kurban törenleri ni­
zamnameye göre icra edilirdi." (Hyacinth, I, 202); "Ecdat mabe­
di makamında bir taş oyarlardı. Şimal yurtlarından cenuba göç 
ederlerdi, taş ev içinde göğe, yere, hakanın soyuna kurban ke-

. serlerdi. Kurbandan sonra kayın ağaçları dikerlerdi. Bunlardan 
tanrılık ve kutlu orman meydana gelirdi" (Eberhard, s. 80). 

"Taba devletinin ilk zamanlarında kadın şamanlar umumi­
yetle devletin dini törenlerinde faaliyette bulunuyorlardı; mese­
la 339 yılında bir kurban töreninde, tıpkı Sibirya şamanları gibi, 
ellerinde dümbeleklerle (kadın şamanlar) görünmüşlerdir" 
(Eberhard, s. 43). 

Orta Asya' da devlet kuran kavimlerin kültür merkezi olan 
hakan sarayları ve beylerin karargahları ve bunların çevresinde 
yerleşen ve göç eden boylar daima yabancı kültürlerin tesirleri-

Kadın şaman 

189 



ne maruz bulunuyorlardı. Doğudan Çin mitolojisi ve felsefesi, 
güneyden Hint-Tıbet Budizmi, batıdan Zerdüştizm çok eskiden­
beri Orta Asya'nın millf kültlerine yavaş yavaş tesir ediyorlar, 
kendileri de yerli kültlerden müteessir oluyorlardı. Yabancı din­
ler Şamanizmden birçok unsur kabul etmekle halk tabakası için­
de muvaffakiyet (başarı) kazanıyorlardı. 

III-IV. yüzyıllarda Zerdüştizm, Budizm ve Hristiyanlık Orta 
Asya'nın muhtelif bölgelerinde sağlamca yerleşmişti. VII-VIII. 
yüzyıllarda bunlar arasına Manihaizm de karışmış oldu. 

Angara ve Obi ırmaklarından, Sibirya'nın Tayga ormanların­
dan, gerçek Şamanist olarak güneye gelen To-ba'lar V. yüzyılda 
Budizmi resmen kabul ettiler; büyük Buda tapınakları yaphlar. 
Bununla beraber To-ba'ların egemenliği altında bulunan bütün 
kavimlerin Buda dinine girmiş olduklarını kabul etmek yanlış 
olur. Her halde Budizm, hakanlığın merkezindeki aristokrat 
zümrenin dini olmuş, geniş halk tabakası ise şamanlığında de­
vam etmiş olacaktır. 

To-ba'lardan egemenliği alan Cücenlere To-ba imparatorları­
nın hakaret nazariyle (gözüyle) baktıkları, haşerat makulesi say­
dıkları manidardır. (3) Çin kaynaklarının verdikleri malfıata gö­
re bu kavim "elbiselerini ve ellerini yıkamazlardı" (Eberhard, s. 
100). Bu adet koyu Şamanistlerin su kültü hakkındaki inanmala­
rı ile ilgilidir; Şamanist Oğuzlarda ve Moğollarda müşahede 
edilmiştir. (4) 519 yılında tesbit edilen bir habere göre Cücen (Ju­
an-juan)lerde bir kadın şaman bir prensi göğe seyahat yaptırmış 
ve sonra bu prensi seyahatten geri çağırmış, bunun için de gü­
zün orta ayında bir ovada çadır kurmuş, çadırın içinde yedi gün 
oruç tutmuş ve bütün bir gece dua etmiş" (Eberhard, s. 43). Bu-

(3) M. Şemsettin (Günaltay), Mufassal Türk Tarihi, III, s. 169, 172-
173. 

(4) A. Z. Togan, İbn Fadlan's Reisebericht, Lpz. 1939, s. 131. 

190 



dist To-ba sülalesi yerine Şamanist Cücen sülalesinin gelmesin­
de, ihtimal ki, kuzeyden gelen muhafazakar boyların önemli rol­
leri olmuştur. 

VI. yüzyılda büyük Türk devletini yeniden kuran Gök Türk 
sülalesi Şamanist boyların yetiştirdiği sülale idi. Bu sülale, dev­
let idaresinde milli yazı ve milli dil kullanacak derecede inkişaf 
etmiş (gelişmiş) bir milleti, bir devleti temsil ediyordu. Epeyce 
gelişmiş olan bu kültür seviyesine rağmen VII-VIII. yüzyıl Gök 
Türklerinde, bugünkü Altay uluslarının Şamanizmindeki birçok 
iptida! (ilkel) unsurların da bulunduğu anlaşılmaktadır. Gök 
Türkler "Tanrılarının suretlerini keçeden yaparlar ve deri torba 
içinde muhafaza ederlerdi. Bu suretleri iç yağıyla yağlarlar ve sı­
rıklar üzerine dikerlerdi. Yılın dört çağında (mevsiminde) bu 
tanrılara kurban keserlerdi" (Eberhard, s. 87). Bu "tasvir"ler Al­
taylıların töz-tös, Yakutların "tanara", Soyut-Uranhaların 

Budistler 

191 



"eren", Moğolların "ongon" dedikleri putlardan başka bir şey 
değildir. 

"Kestikleri at ve koyun kurbanlıkların kafalarını sırıklara 
korlar. Hakanın çadırı Ötüken dağındadır; kapısı doğuya bakar. 
Her yıl boy başbuğlarıyla beraber atalarının mağarasına kurban 
sunar. Ayın ilk onunda ırmak kıyısında tanrıya kurban keserler. 
Ötüken dağının batısında 500 "li" mesafede yüksek bir dağ var­
dır. Bu dağın üzerinde ağaç ve ot yoktur. Burasına "Budın inli" 
derler ki "ülkenin koruyucusu olan ruh" demektir. Ruhlara ta­
parlar, kanılara inanırlar "(Hyacinth, 1, 271). Bu "Budun inli" bu­
dun (millet) tanrısı, bütün vatanı ve milleti koruyan tanrının ma­
kamı olan dağ demek olsa gerektir. Her halde bu kült dağ, ma­
ğara ve atalar kültünün birleşmesinden meydana gelen çok 
önemli bir kült olmuştur. 

To-�a Han (572-581) bir Çinli Budistin teşvikiyle Buda dinini 
kabul etmekle Gök Türkler arasına Budizmi sokmuş oldu. Toba 
han çok müteassıp bir Budist gibi hareket ediyor, Buda duaları­
nı okuyor, oruç tutuyordu. (5) Bu büyük hakanın Budizmi kabu­
lü Şamanist Türkler arasında nasıl karşılandığını bilmiyoruz. Ta­
ba Han'ın ölümünden sonra Gök Türk hakanlığının felakete sü­
rüklenmesi, Türk beylerinin Çinlileşerek soysuzlaşmaları, Türk 
"kara budununun" hani benim hakanım? hani benim ilim tö­
rem?" diye feryat ettiği, Gök Türk (Orhun) yazıtlarından açıkça 
anlaşılmaktadır. To-ba Han'ın ölümünden tam bir buçuk asır 
sonra yazılan bu yazıtlarda Budizmden eser yoktur; bu yazıtla­
ra göre, Türklerin istiklal kazanmalarına Türk tanrısı ve yer-su 
yardım etmiştir. Dikkate değer ki bu yazıtlarda çok iptidai inan­
malardan olan fena ruhlardan, töz' den ve buna benzer putlar­
dan bahsedilmiyor. Çin vakanüvislerinin Gök Türklerde bulun-

(5) Hyacinth, I, 274; M. Şemsettin (Günaltay), Mufassal Türk tarihi, 
IV, 42. 

192 



duğunu söyledikleri "keçeden yapılmış putlar" ve onları "yağ­
lama" adetleri ancak halk tabakasında muhafaza edilmiş iptidai 
kültler ve adetler olsa gerektir. Bilge Han'ın çevresinde bulunan 
aristokrasi zümresine mensup Türkler bu inanma ve adetlere es­
ki devrin hatıraları diye bakmış olacaklardır. Yufka yürekli Bilge 
Han'ın Buda dinine karşı gösterdiği temayül de bu zümrenin 
"kara budunun" inandığı hurafelere karşı kayıtsızlık gösterme­
ğe başlamış olmalarıyla izah edilebilir. 

Çin kaynaklarının verdikleri malumata (bilgiye) göre, Bilge 
Han Çin' de olduğu gibi karagahının etrafına kale yapmak, Buda 
ve Lao-tseu namlarına mabetler inşa etmek hevesine düştü . . .  
"Bilge Han, tebasını şehir hayatına alıştırmak, Buda dininin 
ayinleriyle ülfet ettirmek için şehir ve mabed inşa etmek gibi bir 
fikre düşmüştü. Fakat bu fikri Tonyukuk'un şiddetli muhalefeti­
ne uğradı." (6) 

Batıdaki Gök Türklerin dini, inanma ve adetleri Doğu Gök 
Türklerinin din ve adetlerinden farksızdı. Bunlarda babalarının 
nesiller boyunca yaşadıkları mağaraya her yıl büyük bir memur 
gönderip kurban kestirirlerdi. Yılın beşinci ve sekizinci ayların­
da ruhlara kurban sunmak için toplanırlardı (Hyacinth, I, 340). 

Gerek tarih kaynaklarından ve gerek bıraktıkları yazıtlardan 
anlaşıldığına göre Gök Türk hakanları ve bunların idareleri al­
tında bulunan Türk boyları, batıdaki şehirli Türklerin bir kısmı 
müstesna (dışında), hep Şamanist idiler. 

Gök Türk devletinin Uygur sülalesi eline geçtiği tarihe kadar 
-VIII. yüzyılın son yarısına kadar- Orta Asya'nın kuzey bölgele­
rinde Şamanizm hakim durumda idi. Batıdan ve güneyden ge­
len "kitaplı dinler"in tesirleri yok denecek kadar azdı; bilakis 
"kitaplı dinler"in Şamanizmle beslendikleri ve bu beslenmenin 

(6) M. Şemsettin (Günaltay), Mufassal Türk tarihi, IV, 274-275; Hya­
cinth, I, 332-333. 

193 



kuvveti nisbetinde kuzeye nüfuzlarını sağlayabildikleri şüphe­
sizdir. 

Gök Türklerin elinden egemenliği alan ilk Uygur hakanları 
(Kül Bilge ve Moyun Çur) Şamanist idiler. Uygur hakanlarından 
Bökü Han 763' de Uygurlar arasına Manihaizm mezhebini soktu. 

Manihaistler Orta Asya'nın bah bölgelerinde III. yüzyıldan­
beri faaliyette bulunuyorlardı. Bu mezhebin da.ileri (duacıları), 
muhtelif dinlerin akide (ilke) ve ayinlerini kendi talimat ve ayin­
leriyle barıştırmakta mahir idiler. Bununla beraber büyük Uygur 
hakanlarının karargahı Orhun ırmağı ile Ötüken dağı arasında 
bulunduğu sıralarda Uygur "kara budun" un Manihaizmi tama­
mıyla benimsediklerine inanmak güçtür. Bu bakımdan Kara Bal­
gasun yazıtının Çince metnindeki bazı parçaları çok manidardır. 
Bu anıt Uygurların Manihaizmi kabulünden tahminen 50-60 yıl 
sonra dikilmiştir Bu metinde dinden bahsedilirken şöyle denil­
mektedir: "O (hakan) diyor ki 'siz fazileti nasıl anlayabilirsiniz?' 
Bunun üzerine derhal umumi valiler, hudut valileri, iç ve dış ve­
zirleri ve kumandanları hepsi bir ağızdan diyorlardı ki: biz eski 
günahlarımızdan istiğfar (tövbe) ediyoruz "ve hak dinine feda­
karlıkla hizmet edeceğiz'. Kağanın buyruğu ile bu din artık her 
bucağa yaydırıldı. Bu umde (ilke) çok mistik ve pek yüksek idi, 
kavranması pek ağırdı. Onlar tekrar tekrar (hakandan) merha­
met

' 
etmesini rica ediyorlardı.. ." (7) Daha aşağıda hakan "ışık di­

nini kabul etmelisiniz!" diye ısrar ediyordu ki halk arasında Ma­
nihaizmin pek de yerleşmediğini gösterir. Bu din, kuzeyden ge­
len Uygurlar arasında ancak 840' dan sonra, yani Uygurların Do­
ğu Türkistan'a gelip yerleşmelerinden sonra, kökleşmiş olacak­
tır. Bununla beraber Uygur ülkesinde Manihaizm, Hristiyanlık 
ve Budizm ile yanyana Şamanizm de yaşıyordu. Şamanizmin en 
önemli ve iptidai kültlerinden biri olan töz yahut ongon kültü-

(7) H. N. Orkun, Eski Türk yazıtları, II, s. 41. 

194 



nün Uygur Budist rahipleri tarafından Buda tapınaklarına kabul 
edilmiş olduğunu Rubruk'un bir hikayesinden öğreniyoruz. (8) 

Uygur sülalesinin hakimiyeti çağında Manihaizm ve Budiz­
min koyu şamanlığın vatanı olan Altay, Ötüken ve Baykal çevre­
lerinde kendilerine zemin bulamadıkları muhakkaktır. Uygur­
lardan hakimiyeti alan Kırgızların kuzey sınırı Angara-Tonguz­
ka ırmaklarının Yenisey'e döküldüğü yer olduğu tahmin edili­
yor ki (9) buna göre Uygur devletinin de kuzey sınırı buraya ka­
dar uzanmış olacaktır; çünkü Kırgız ülkesi de 758 yılında Uy­
gurlar tarafından alınmıştı. (10) Bununla beraber Kırgızlar Uy­
gur hakanına karşı daima isyan halinde bulunmuşlardır. Niha­
yet 840 yılında Kırgızlar, Uygurları Moğolistan' dan çıkardılar ve 
Orta Asya'nın doğusunda Kırgız devleti kurdular. Mani dinini 
kabul eden Uygurlar, Doğu Türkistan' a gelip yerleştiler. Kırgız­
ların anayurdu Yenisey ırmağının kaynakları idi. Yenisey havza­
sında bulunan yazıtların bunlara ait olduğu tahmin edilmekte­
dir. Çin kaynaklarına göre "Kırgızların yazı ve dilleri tıpkı Uy­
gurlarınki gibi" idi. (11) Çin ve İslam kaynaklarının verdikleri 
bilgilerden anlaşıldığına göre Kırgızlar Şamanist idiler. Tanrıla­
ra-ruhlara kırlarda kurban sunarlardı, kurban ayini için muay­
yen zamanları yoktu. Şamanlarına kam (Çin hiyeroglifine göre 
"gan") derlerdi. Sulara, ağaçlara kurban sunarlardı. 

X. yüzyıl İslam seyyahlarından Ebu Dülef, Kırgızlardan bah­
sederken yazıları olduğunu, tanrıya ibadet ettiklerini, ibadetle­
rinde mevzun ilahiler okuduklarını, her yıl üç bayramları oldu­
ğunu zikrediyor. (12) 

(8) V. de Rubruk, Puteşestvie v vostoçnıya stranı (A. i. Malein tercü-
mesi), S. Petersburg 1911, s. 108. 

(9) W. Barthold, Kirgizi (Istor. oçerk), Frunze, 1927, s. 11. 
(10) Hyacinth, I, 449. 
(11) Hyacinth, I, 446; Eberhard, Çin'in Şimal Komşuları, s. 69. 
(12) W. Barthold, Kirgizi, s. 21. 

195 



Mani rahıbi (minyatür} 

XI. yüzyıl tarihçilerinden Gardizi, Kırgızlara dair şu maluma­
tı veriyor: "Kırgızlar, Hintliler gibi, ölülerini yakarlar ve "ateş en 
temiz şeydir, ateşe düşen her şey temiz olur. Ölüyü ·de ateş kir­
lei-inden ve günahlarından temizler" derler. Bazı Kırgızlar ineğe, 
bazısı kirpiye, bazısı saksağana, bazısı şahine, bazısı da güzel 
ağaçlara taparlar. Bunlar arasında faginum dedikleri (?) bir kişi 
vardır; her yıl muayyen bir günde gelir, çalgıcıları ve her türlü 
çalgı aletlerini getirirler. Çalgılcılar çalmağa başlarken faginum 
(kam olacak) bayılarak düşer; bundan. sonra ondan bu yıl neler 
olacağını: kıtlık, bereket, yağmur, kuraklık, tehlike, emniyet ve 
düşman saldırışı hakkında sorarlar. O (kam) hepsini söyler ve 
ekseriya onun dediği olur." (13) 

(13) W. Barthold, Otçet o poezdke Sreney Azii... Petersburg, 1897. 

196 



Uygur sülalesinin hakimiyeti devrine ait olduğu sanılan bir 
yazıtta görüldüğü üzere Uygur hakanlarına sadık olan Kırgız 
beylerinden birinin Manihaizmi kabul ettiği tahmin edilmekte­
dir. G. I. Rasmstedt tarafından kuzey Moğolistan' da bulunan bir 
yazıtta "ben kırgız oğluyum" diyen bey "mar"ına yüz er ve mes­
ken verdiğini söylüyor ve oğullarına "man gibi olmaları"nı tav­
siye ediyor. (14) 

"Mar" kelimesi Süryanfce "efendi", "öğretmen" demek oldu­
ğuna göre Ramstedt bu Kırgız beyinin Manihaist olduğunu tah­
min ediyor. VIII. yüzyılın sonlarına ait olduğu tahmin edilen bu 
yazıtın sahibi olan Kırgız beyi Uygur hakanın sadıkı olduğuna 
göre (yazıtta "hakana kulluk ediniz" denilmektedir) Manihaist 
olması pek mümkündür. Fakat bu olay onun çağdaşı olan bütün 
Kırgızların Mani dinini kabul ettiklerini göstermez. IX-X. yüzyıl­
larda Kırgızlar, gerek Çin ve gerek İslam kaynaklarının verdikle­
ri haberlere göre, Şamanist idiler. 

XI. yüzyılda İrtiş ırmağı boylarında yaşayan Kimek-Kıpçak­
lar, Gardizi'ye göre, "İrtiş ırmağına taparlar, su Kimeklerin tan­
rısı derlerdi." (15) Aynı müellif Türgeş ve Çigil Türklerinin ya­
kınlarında bulunan bir dağı tanrının makamı saydıklarını ve 
onunla and içtiklerini yazıyor. (16) 

XI. yüzyılda (920) Hazer Denizi'yle Aral gölü arasında yaşa­
yan Oğuzlar arasından İdil Bulgarlarına geçen İbn Fadlan'ın 
verdiği malumata göre Oğuzlar, İslam ülkesine yakın komşu bu­
lundukları halde, şamanlıklarında direniyorlardı. İbn Fadlan'ın 
ilk gördüğü Oğuz beyi "Küçük Yanal [yahut İnal]" evvelce Müs-

(14) G. J. Ramstedt, Zwei uigurische Runenschriften in der Nord 
Mongolia üournal de la Sosiete Finno-Ougrienne XXX, 3, Helsinki 
1913-18, s. III; W. Barthold, Kirgizi, Frunze 1927, s. 15. 

(15) W. Barthold, Otçet, metin s. 83. 
(16) Aynı eser, metin s. 102. 

197 



luman olmuş ise de Oğuzların "Müslüman olursan bizim başka­
nımız olamazsın" dedikleri için tekrar şamanlığa dönmüştü. (17) 
İbn Fadlan'ın gördüğü Oğuzların defin törenleri tıpkı, eski Gök 
Türklerinki gibi idi; mezar üzerine kurgan (hüyük) yaparlardı; 
balbal dikerler, yog-aş töreni yapıp kesilen hayvanların derileri­
ni -başları, ayak ve kuyruklarıyla beraber- sırıklara. asarlardı, 
ölülere kurban sunarlardı. (18) 

İbn Fadlan, Başkurt Şamanizmine dair bazı malumat ver­
mektedir. Bu malumata göre Başkurtlar kış, yaz, yağmur, rüzgar, 
ağaç (orman), hayvan, insan, su, gece, gündüz, ölüm, hayat ve 
yer gibi varlıkların herbiri için ayrı ayrı birer tanrı bulunduğuna, 
en büyük tanrının da gökte yaşadığına inanırlardı. Ağaçtan "fal­
lus kadar" bir nesne yapıp onu (bir yere) asarlar, sefere çıkarken 
veya düşmanla karşılaşırken onu öper ve ona secde ederlerdi. 
(19) Oğuzlar ve Başkurtlarla komşu olan Hazarların hakanı ve 
aristokrat sınıfı Yahudi dininde idiler. Halk tabakasının inançla­
rına dair bilgimiz yoktur. Gardizi'ye göre "Hakan ve emirler Ya­
hudi dininde, kalanları Oğuz dinine benzer bir dinde idiler." 
(20) Arap coğrafyacılarının verdikleri malumata göre Hazar or­
dusu X. yüzyılda tamamıyla Müslümandı, her halde bunlar 
Oğuzlardandı. (21) 

Müslüman coğrafyacılar o veya bu Türklerden bahsederken 
Budist veya Hristiyan olduklarını söylerler. Tokuz-Oğuzların 
Manihaist olduklarını açıkça biliyorlar. Fakat bu dinlerden hiçbi­
rine mensup olmayan türlü Türk boylarından bahsederken "şu-

(17) A. Zeki Velidf Togan, İbn Fadlan' s Reisebericht, metin s. 13. 
(18) Aynı eser, metin s. 14. 
(19) A. Zeki Velidf Togan, İbn Fadlan's Reisebericht, metin s. 19-18. 
{20) W. Barthold, Otçet opoezdke v Srednyuyu Azıyu, Petersburg 

1897. 
(21) A. J. Yakubovskiy, IX. ve X. asırlarda İtil ve Bulgarın tarihi to­

pografisi meselesine dair (Belleten, cilt XVI, 1952), s. 283, 286. 

198 



na inanırlar, buna inanırlar" demekle iktifa eder (yetinir), Şama­
nizmin bir "dinf sistem" olduğunu kabul etmezlerdi. IX-X. yüz­
yıllarda Yedisu' da ve Sirderya ırmağının doğu bölgesinde hakim 
olan Karluk Türklerinin yanmayan ağaçtan yapılmış tapınakları 
bulunduğunu, duvarlarında eski hakanların suretleri tersim 
edilmiş (işlenmiş) olduğunu X. yüzyıl seyyahlarından Ebu Dülef 
haber vermektedir. (22) 

Ebu Dülef'in bu haberi doğru ise Karlukların Şamanizmi 
epeyce gelişmiş ve tapınaklı bir din haline gelmiş olduğunu ka­
bul etmek gerektir. Ebu Dülef'in Kırgızların dinine dair verdiği 
malumat Çin kaynaklarının verdiği malumata uygun olduğuna 
göre Karluklar hakkında verdiği malumatın da doğru olması 
mümkündür. Bununla beraber Arap coğrafyacı ve tarihçilerinin 
Türklerin dini hakkında verdikleri haberlerden gerçek Şamaniz­
maya ait olanlarını Budizm veya Mazdaizmaya ait olanlarından 
ayırmak güçtür. Çünkü bu bilginlerin çoğu "müşrik"leri, din ba­
kımından, hep bir sayarlar. 

Moğol istilasından sonra yazılan kaynaklarda Şamanizme 
dair malumat daha çoktur. Alaeddin Cüveynf, Ermeni tarihçisi 
Kiragos, Reşidüddin, Plana Karpini, Rubruk, Marka Polo ve 
başka müellifler Moğolların ve onlarla beraber gelen Türk boy­
larının görenek ve geleneklerinden bahsederken Şamanizm hak­
kında malumat vermişlerdir. Cengiz Han'ın Moğolları ve bunla­
ra iltihak eden kuzeyli Türk ulusları Şamanist idiler. Moğolis­
tan' daki bazı boylar arasına Hristiyanlık sokulmuş olmakla be­
raber bu din ancak bir sözden ibaret olmuştur. Bununla beraber 
Cengiz ve oğulları devrinde iptida! Şamanizmin mümessilleri 
olarak Kuzey ormanlarında yaşayan kavimlerden Uryankıtlar 
sayılırdı. Bu kavim Gök Türk yazıtlarındaki Kurıkanların torun­
ları ve bugünkü Urenha ve Yakut Türklerinin ataları sayılmakta-

(22) W. Barthold, Otçet, s. 20. 

199 



Cengiz Han (minyatür) 

dır. Reşidüddin'in verdiği malumata göre Cengiz Han'ın Sol Kol 
beylerinden biri olan Odaçı bu Uryankıtlardandı. Radloff'un 
fikrine göre bu Odaçı adı Uygurcada ve başka Türk lehçelerinde 
tabip (der Arzt) anlamına gelen "otaçı"nın kendisidir. (23) İpti­
dai Şamani:;::mde tabip ile şamanın aynı şahıs olduğu malumdur. 
Moğol istilası devrinde Bozkır Moğollarının Uryankıtları koyu 
Şamanizmin mümessili saymaları gösteriyor ki Cengiz'in çevre­
sinde toplanan Türk ve Moğollar bile başka dinlerin tesirine ma­
ruz kalmışlar, orman Şamanizminden az çok uzaklaşmışlardı. 
Bununla beraber Moğol istilası Orta Asya ve Volga havzası Müs­
lümanlarında, ölmek üzere bulunan, Şamanizm kalıntılarının 
tekrar canlanmasına sebep olmuştur. 

(23) W. Radloff, Die jakutische Sprache in ihrem Verhaltnisse zu den 
Türksprachen, Petersburg, 1908, s. 55. 

200 



Moğol devrinde Şamanizm üç büyük dinin, İslam, Hristiyan­
lık ve Budizmin mücadelelerine saha oldu. Orta Asya' da ve 
İran'da Hristiyanlık XIV. yüzyılda İslam dinine mağlup oldu. 
Hristiyanlık İç Moğolistan'da ve Yedisu'da mezar taşlarından 
başka hiçbir iz bırakmadan çekilip gitti. Moğolistan' da Budizm 
zafer kazandı. Şamanizm, Budizm ve İslam dinlerine bir sürü 
kalıntılarını bırakarak ancak Sibirya ormanlarında ve Altay dağ­
larında barınabildi. 

201 



II. DÜNYANIN VE İNSANLARIN 
YARADILIŞINA DAİR EFSANELER 
Her kavmin kozmogonisi olduğu gibi eski Türklerin de ken­

dilerine mahsus yaradılış efsaneleri olmuştur; fakat, türlü türlü 
dinlerin getirdikleri yabancı kozmogonilerin tesirleri altında, 
Türk kozmogonisi kendi özelliklerini kaybetmiştir. 

Gök Türk yazıtlarındaki "yukarıda mavi gök, aşağıda yağız 
yer kılındığı zaman ikisinin arasında kişioğlu yaradılmış" cüm­
leleri, "Manas" destanındaki "yer yer olduğu zaman, su su oldu­
ğu zaman" mısraları eski Türk kozmoginisinden kalmış izler ve 
hatıralardır. 

XIX. yüzyılın ortalarında Verbitski ile Radloff tarafından Al­
taylı ve Yeniseyli Türk boylarından tesbit edilen dünya yaradılı­
şı hakkındaki efsaneler Hint-İran ve Yahudi efsanelerinden mü­
teessir olmuşlardır. Bu efsanelerdeki Meytere ve Mangdaşire 
tanrıları Hint, Huday, Körmös yahut Kurbüstan tanrıları İran, 
yasak meyveden yedikleri için Törüngey ile karısı Eje'nin tanrı 
diyarı olan orunsiidün' den koğulmaları hakkındaki efsane Yahu­
di unsurları sayılmaktadır. Şamanist Yakutların da dünya yara­
dılışı hakkındaki tasavvurları çok karışıktır; bazı efsanelerinden 
anlaşıldığına göre eski Yakutlar kainatın ezeli ve kadim olduğu­
na inanmışlardır. Onlara göre yaratıcı (ayısıt) denilen tanrıların 
ödevleri ebedi ve ezeli göklerde hazır olan nesneleri yere indir­
mekten ibarettir. Umumiyetle Şamanist Türklerin kozmogonisi 
"yaratıcı tanrılar" (ayısıt, yayuçu) tanıyorsa da "yaratma" mef­
humunu "yoktan var etme" olarak anlamaktan çok uzaktır. İlk 

202 



akla gelen tanrıların bile dayanacak yerleri, o veya bu nesneyi 
"yaratmak" için ellerinin altında ezeldenberi mevcut maddeleri 
bulunmuştur. Yakutların kendi menşelerine dair söyledikleri ri­
vayetlere göre, ilk Yakut (Saha), yani ilk insan, gökten inen bir 
yaratıktan türemiştir; bu yaratık yarı at, yarı insan şeklinde idi. 
Altaylara göre yer yaratılmadan önce su vardı. Kuday (yahut Ül­
gen) yer yaratmak için, kendisiyle arkadaşlık eden "kişi" ye em­
rederek denizin dibinden "toprak" çıkarttı . . .  ilk insanlar da bir 
ağaç dalında meyve gibi bitti ... " Bu efsanelerden anlaşılıyor ki 
tanrıların yaratıcılıkları mevcut maddelere şekil vermekten iba­
rettir; hiç yoktan yaratma mefhumu Türk kozmogonisine Samf 
dinlerden girmiş olsa gerektir. * 

W. Radloff tarafından tesbit edilen Altay efsanesinde yerin 
yaradılışı (yeriding pütkeni) şöyle anlatılıyor: 

Evvelce ancak su vardı; yer, gök, ay ve güneş yoktu. Tanrı 
(Kuday) ile bir "kişi" vardı. Bunlar kara kaz şekline girip su üze­
rinde uçuyorlardı. Tanrı hiçbir şey düşünmüyordu. "Kişi" rüz­
gar çıkarıp suyu dalgalandırdı ve tanrının yüzüne su serpti. Bu 
"kişi" kendisinin tanrıdan büyük olduğunu sandı ve suyun içi­
ne dalıverdi. Su içinde boğulacak oldu; "Tanrı, bana yardım et!" 
diye bağırmağa başladı. Tanrı "yukarı çık!" dedi, o da sudan çı­
kıverdi. Tanrı şöyle buyurdu: "sağlam bir taş olsun!" suyun di­
binden bir taş çıktı. Tanrı ile "kişi" taşın üzerine oturdular. Tan­
rı "kişi"ye: "suya dal, oradan toprak çıkar!" dedi. "Kişi suyun 
dibinden toprak çıkarıp tanrıya verdi. Tanrı bu toprağı suyun 
üzerine atarak "yer olsun (yer bütsün)!" dedi. Böylece yer yara­
tılmış oldu. Bundan sonra Tanrı yine "kişi"ye: "suya dal, toprak 
çıkar" dedi. "Kişi" suya daldı ve "ben kendim için de toprak ala­
yım" diye düşündü, iki eline toprak aldı; bir elindeki toprağı, 
kendi başına iş gürmek düşüncesiyle, ağzına soktu. Tanrıdan 

203 



gizlice yer yaratmak istiyordu. Bir elindeki toprağı tanrıya ver­
di. Tanrı bu toprağı saçıverdi, katı yer meydana geldi. Deminki 
"kişi"nin ağzında gizlediği toprak da büyümeğe başladı. Nefesi 
tıkanıp boğulacak, ölecek oldu. Tanrıdan kaçnıağa başladı. Fakat 
nereye baksa tanrıyı yanında buldu. Boğulmak üzere iken "A 
tanrı, gerçek tanrı, bana yardım et!" diye yalvardı. Tanrı ona "Ne 
yaptın? Ağzına toprak saklayını diye mi düşündün? Bu toprağı 
ne için gizledin?" diye sordu. O "kişi" cevap verdi: "Yer yarata­
yım diye bu toprağı ağzımda gizlemiştim." Tanrı ona "at ağzın­
dan o toprağı!" dedi. "Kişi" toprağı atıverdi. Bu topraktan küçük 
küçük tepeler meydana geldi. Bundan sonra Tanrı şöyle dedi: 
"İmdi sen günahlı oldun; bana karşı fenalık düşündün. Sana ita­
at eden halkın (sanga bakkan albatıng) düşünceleri dahi fena 
olacaktır. Bana itaat eden halkın düşünceleri arı, temiz olacaktır; 
onlar güneş görecekler, aydınlık görecekler. Ben gerçek Kurbus­
tan adını almışımdır. Senin adın ise Erlik olsun; günahlarını ben­
den gizleyenler senin halkın olsun; günahlarını senden gizleyen­
ler benim halkını olsun!" dedi. 

"Dalsız, budaksız bir ağaç bitmişti. Bu ağacı Tanrı gördü ve 
"Dalları olmayan ağaca bakmak hoş bir şey değil; buna dokuz 
tane dal bitsin!" dedi. Ağaçta dokuz dal bitti. Tanrı yine şöyle 
dedi: "Dokuz dalın kökünden dokuz kişi türesin ve bunlardan 
dokuz ulus olsun!" 

Bu sırada Erlik bir kalabalığın gürültüsünü işitti ve "Bu gü­
rültü nedir?" diye sordu. Tanrı "Sen de bir hakansın, ben de bir 
hakanını. Bu gürültü yapan kalabalık benim ulusunıdur" dedi. 
Erlik bu kavmin kendine verilmesini istedi. Tanrı ona "Hayır, sa­
na vermeyeceğim. Sen kendine bak!" dedi. Erlik, "Dur, bakalım. 
Tanrının şu ulusunu bir göreyim" dedi ve kalabalığa doğru yü­
rüdü. Bir yere geldi. Burada insanlar, yabani hayvanlar, kuşlar 
ve başka birçok canlı yaratık gördü ve "Tanrı bunları nasıl yarat-

204 



mış? Bunlar ne ile besleniyorlar?" diye düşündü. Burada bulu­
nan insanlar bir ağacın meyvesiyle besleniyorlardı. Ağacın bir 
tarafındaki meyveyi yiyiyorlar, diğer tarafındaki meyvelerden 
ağızlarına almıyorlardı. Erlik bunun sebebini sordu. İnsanlar 
ona cevap verdiler: "Tanrı bize bu dört dalın meyvesini yemeyi 
yasak etti. Güneşin doğduğu yanda bulunan beş dalının meyve­
lerinden yemeği buyurdu. Yılan ile köpeğe bu ağacın dört dalın­
dan yemek isteyenleri bırakma diye emretti. Bundan sonra tanrı 
göğe çıktı. Beş dalın meyveleri bizim aşımız oldu." 

Erlik Körmös bunları duyduktan sonra Törüngey denilen bir 
kişiyi buldu ve ona "Tanrı yalan söylemiş, siz bu dört dalın mey­
velerinide yeyiniz!"  dedi. Bekçi Yılan uyuyordu. Erlik onun ağ­
zına girdi ve "Bu ağaca çık!" dedi. Yılan ağaca çıktı, yasak mey­
veden yedi. Törüngey ile karısı Eje beraber geziyorlardı, Erlik 
onlara "Bu meyvelerden yeyiniz!" dedi. Törüngey istemedi. Fa-

. kat karısı yedi, meyve çok tatlı geldi. Meyveyi alıp kocasının ağ­
zına sürdü. O anda her ikisinin tüyleri dökülüverdi. Utandılar. 
Ağaçların altına saklandılar. Derken tanrı geldi. Bütün ulus tan­
rıdan gizlendi. Tanrı haykırdı: "Törüngey, Törüngey! Eje, Eje! 
neredesiniz?" Onlar /1 Ağaç altındayız, sana varamayız" dediler. 
Yılan, köpek, Töröngöy, Eje kabahati hep birbirine attılar. Tanrı 
yılana dedi: "Şimdi sen Körmös (şeytan) oldun. Kişiler sana düş­
man olsun, vursun, öldürsün, "bundan sonr.a Eje'ye: "Yasak 

. meyveyi yedin. Körmös'ün sözüne uydun, bundan böyle sen ge­
be olacaksın, çocuk doğuracaksın, doğum sancıları çekeceksin, 
sonra öleceksin." Törüngey'e şöyle dedi: "Körmös'ün aşını ye­
din, beni dinlemedin, şeytanın sözüne kandın, onun sözüne ka­
nanlar onun ülkesi_nde yaşayacaklar, benim nurumdan mahrum 
olacaklar, karanlık dünyada bulunacaklardır. Şeytan bana düş­
man oldu; sen de ona düşman olacaksın. Beni dinlemiş olsaydın 
benim gibi olurdun. Şimdi senin dokuz oğul, dokuz kızın olsun. 

205 



Bundan sonra ben kişi yaratmayacağım. Kişileri sen doğuracak­
sın." Tanrı, şeytana "Adamlarımı ne için aldathn?" dedi. Şeytan 
"Ben istedim, sen vermedin. Ben de hırsızca almağa karar ver­
dim. Ben alacağım: Atla kaçarsa düşürerek alacağım, rakı içip 
sarhoş olursa döğüştüreceğim, suya girse, ağaca çıksa yine ala­
cağım" dedi. Tanrı şöyle dedi: "Üç kat yerin altında, ay ve güne­
şi olmayan karanlık bir dünya vardır. Ben seni oraya atıyorum." 
İnsanlara da şöyle dedi: "Bundan sonra size yemek vermeyece­
ğim. Kendinizi kendi gücünüzle kazanarak besleyiniz. Sizinle 
konuşmayacağım. Size Mayteri'yi göndereceğim" dedi. 

Maytere geldi; insanlara birçok şey öğretti. Araba yaptı. Aş 
olarak ot köklerini, ısırgan vesaire otları tayin etti. 

Erlik, Maytere'ye yalvardı: "Ey Meytere, sen benim 'için Tan­
rıya başvur, müsaade etsin de ben Tanrının yanına çıkayım." 
Maytere, Erlik' in kabul edilmesi için Tanrıya altmış yıl yalvardı. 

Tanrı şeytana şöyle dedi: "Bana düşman olmazsan, insanlara 
fenalık etmezsen yanıma gel!". Şeytan göklere Tanrının yanına 
çıktı; Tanrıya secde ederek "Beni takdis et, müsaade et de ben 
kendim için gökler yapayım" dedi. Tanrı müsaade etti. Erlik 
gökler yaptı. Erlik'in avanesi göklere yerleşip çok kalabalık ol­
du. Tanrının öz kişisi Mangdaşire şöyle düşündü: 

"Bizim öz kişilerimiz yer yüzünde, Erlik'in kişileri göklerde. 
Bu çok fena bir şey." 

Mangdaşire, Tanrıya darılıp, Erlik'e karşı savaş açtı; Erlik 
karşı geldi, ateşle vurup Mangdaşire'yi kaçırdı. Mangdaşire Tan­
rı huzuruna geldi. Tanrı "Nereden geliyorsun?" diye sordu. 
Mangdaşi;re "Erlik'in avanesi yüksek göklerde, bizim kişilerimiz 
ise yerde bulunuyorlar, bu çok fena bir şey. Ben Erlik' in avanesi­
ni yere indirmek için savaştım. Fakat gücüm yetmedi, indireme­
dim" dedi. Tanrı benden başka kimse ona dayanamaz; Erlik'in 
gücü senden fazladır. Fakat bir zaman gelecek ki sana "var!" di-

206 



yeceğim. İşte o zaman senin gücün Erlik' in gücünden üstün ola­
caktır" dedi. Bunun üzerine Mangdaşire rahat rahat yattı. 

Birgün Mangdaşire şöyle düşündü: "Tanrının var, diyeceği 
gün yaklaştı." 

Tanrı Mangdaşire'ye dedi: "Ey Mangdaşire, bugün var, Er­
lik'i göklerden süreceksin, maksadına erişeceksin, ondan çok 
güçlü olacaksın. Benim gücüm, kudretim, takdisim (alkışım) sa­
na yetsin . . .  Mangdaşire sevindi, bir kahkaha attı 'Tüfeğim yok, 
yayım, okum yok, kargını (çıdam) yok, yatağanım yok. .. ancak 
yalın bileğim, kolum var. Nasıl ben Erlik'e karşı varayım?" dedi. 
Tanrı ona kargı verdi. Mangdaşire kargıyı alıp Erlik'in göklerine 
çıktı. Erlik'i yendi, kaçırdı. Göklerini kırıp parça parça etti. Er­
lik'in göklerinin parçaları yere döküldü. O zamana kadar yer 
yüzü dümdüz idi. Bu parçalardan dağlar, kayalar hasıl oldu. 
Güzel Tanrının güzel yarattığı dümdüz yer böylece eğribüğrü 
oldu. Erlik'in bütün avanesi yere döküldü, kimi suya düştü, bo­
ğuldu, kimi ağaca, kimi taşa çarptı, öldü, kimi hayvanlara çarp­
tı öldü. 

İmdi Erlik Tanrıdan yer istedi. "Benim göklerimi kırdın. Şim­
di benim barınacak yerim yok" dedi. Tanrı onu yerin altına, ka­
ranlık dünyasına sürdü. Üzerine kat kat kilitler koydu. "Üzerin­
de sönmez ateş olsun, güneş ve ay ışığı görmeyesin! tekrar edi­
yorum: iyi olursan yanıma alırım, fena olursan daha derinlere 
sürerim!" dedi. Erlik "Ben, ölmüş adamların canlarını alacağım" 
dedi. Tanrı "Ben onları sana vermeyeceğim. Kendin yarat" dedi. 
Erlik eline çekiç, körük, örs aldı. Bir vurdu -kurbağa çıktı; bir 
yurdu -yılan çıktı; bir vurdu -ayı çıktı; bir vurdu -domuz çıktı, 
bir vurdu -albıs (fena ruh) çıktı; bir vurdu -şulmus (fena ruh) çık­
tı; bir vurdu -deve çıktı. 

Tanrı geldi. Erlik' in körük, çekiç ve örsünü alıp ateşe attı. Kö­
rük bir kadın, çekiç de bir erkek oldu. Tanrı bu kadını yakalayıp 

207 



yüzüne tükürdü. Kadın bir kuş olup, uçtu; bu kuş eti yenmez, 
tüyü yelek olmaz "kurday" denilen kuştur. Tanrı erkeği yakala­
yıp yüzüne tükürdü, o da bir kuş oldu; bu da "yalban" denilen 
kuştur. 

Bütün bunlardan sonra Tanrı halka hitaben: 
".!3en size mal verdim, aş verdim, yerin üzerinde iyi, güzel ve 

arı sular verdim; size yardım ettim. Siz de iyilik yapınız. Ben 
göklerime döneceğim; çabuk gelmeyeceğim" dedi. 

Sonra yardımcı ruhlarına hitaben: 
"Şal-Yime, sen rakı içip aklını kaybedenleri, körpe çocukları, 

kısrak yavrularını, inek buzağlarını koru, iyi sakla. İyilik yapmış 
olan ölülerin canlarını yanına al, kendini öldürenleri alma! Zen­
ginlerin malına göz dikenleri, hırsızları, başkalarına düşmanlık 
edenleri de alma, benim için ve hakanı için savaşıp ölenleri al, 
benim yanıma götür! İnsanlar, size yardım ettim, sizden fena 
ruhları uzaklaşhrdım. Fena ruhlar (körmös'ler) insanlara yakla­
şırlarsa onlara yemek versinler. Körmöslerin aşlarını yemeyiniz, 
yerseniz onlardan olursunuz. Benim adımı söylerseniz hima­
yemde bulunacaksınız. Şimdi ben uzaklaşıyorum; fakat tekrar 
geleceğim; beni unutmayınız, beni gelmez sanmayınız. Şimdi 
uzaklara gidiyorum. Tekrar geldiğim zaman sizin iyilik ve fena­
lıklarınızın hesabını göreceğim. Şimdilik benim yerimde Yapka­
ra, Mangdaşire ve Şal-Yime kalıyorlar. Onlar size yardım ede­
ceklerdir. 

Yapkara, sen iyi bak! Erlik senin elinden ölmüşlerin canını 
çalmak isterse Mangdaşire'ye söyle; o kuvvetlidir. Şal-Yime, sen 
iyi bak! albıs, şulbus yerin altından çıkmasınlar; çıkarlarsa der­
hal Maytere'ye haber ver! o kuvvetlidir. Onları kovsun! Podo­
sünku ayı ve güneşi beklesin. Mangdaşire'ye söyle yeri ve gök­
leri muhafaza etsin! Maytere iyilerden kötüleri uzaklaştırsın. 
Mangdaşire, sen fena ruhlarla savaş! Sana güç gelirse benim adı-

208 



mı çağır! İnsanlara iyi şeyleri, iyi işleri öğret. Olta ile balık avla­
mp.k, sincap (tiyin) vurmak, hayvan beslemek sanatlarını öğret!" 

Bunları söyledikten sonra Tanrı uzaklaştı. Mangdaşire olta 
yaptı. Balık avladı, tüfek, barut icat etti. Sincap vurdu. Tanrının 
buyurduğu gibi insanlara birçok şey öğretti. 

Mangdaşire bir gün şöyle dedi: "Bugün beni rüzgar uçuracak 
ve götürecektir." Rüzgar geldi. Mangdaşire'yi alıp götürdü. 

Yapkara insanlara şöyle dedi: 
"Mangdaşire'yi Tanrı yanına aldı. Onu bulamazsınız, ben 

Tanrının elçisiyim, ben de gideceğim. Tanrı nerede durdursa 
orada kalacağım. Siz öğrendiklerinizi unutmayınız. Tanrının 
yargısı budur" dedi. İnsanları kendi hallerine bırakıp o da gitti 
(24). 

Verbitski tarafından tesbit edilen yaradılış efsanesi Rad­
loff'un tesbit ettiği yukarıdaki efsaneden epeyce farklıdır. Bu ef­
sanenin özeti şöyledir (Altayskie inorodtzi, s. 89-100): 

Gök ve yer yoktu. Uçsuz bucaksız deniz vardı, tanrı Ülgen 
(yahut Aakay, Kurbustan) bu deniz üzerinde uçuyor, konacak 
katı yer arıyordu. Fakat bulamıyordu. O zaman gönlüne bir il­
ham oldu: "Önündeki nesneyi yakala !" Ülgen bu sözleri tekrar­
layarak ellerini öne uzattı; birden bire su yüzüne çıkıveren bir ta­
şı yakaladı ve bunun üzerine oturdu. Böylece oturacak yer bul­
duktan sonra dünyayı yaratmak istedi. Fakat "ne yaratayım, na­
sıl yaratayım" diye düşündü. Birden bire su içinde Ak ana (Ak 
ene) karşısına çıkıverdi ve "bir nesne yaratmak istersen "yaptım, 
oldu" de, "yaptım, olmadı" deme! "Ak ana bunları söyledikten 
sonra kayboldu. Bundan sonra kimseye görünmedi. 

Ak ananın buyruğu üzerinedir ki Ülgen insanlara şu emri 
verdi: 

"Varı yok demeyiniz. Varı yok diyenler yok olur." Ülgen "yer 

(24) W. Radloff, Proben, I, 159-166; yine bk. Aus Sibirien, il, 35. 

209 



yaradılsın!" dedi, yer yaratıldı; "Gökler yaradılsın" dedi, gökler 
yaradıldı. Böylece bütün dünyayı yarattı. 

Üç büyük balık yaratıp onların üzerine yeri koydu, ikisini ye­
rin kenarlarına ve birini yerin tam ortasına koydu. Ortada bulu­
nan balığın başı kuzey yönündedir. Bu balık başını aşağı eğerse 
kuzeyden tufan (yayık) olur. Eğer başını çok aşağı eğerse bütün 
dünyayı su basar. Bu balık büyük bir zincirle büyük bir direğe 
bağlanmıştır. Onu Mangdaşire idare ediyor. Bir gün Mangdaşire 
bu balığın başını çok aşağıya indirdiği için cihan tufanı olmuştu. 

Dünyayı yaratırken Ülgen "ay güneş dokunan altın dağ" (ay, 
kün tiygen altın tü) üzerinde oturdu. Bu dağ gökle yer arasında 
idi. Yere o kadar yakındı ki ancak bir adam boyu kadar aralık 
bulunuyordu. Dünya yaradılışı altı gün sürdü, yedinci gün Ül­
gen yatıp uyudu; sekizinci gün kalktı . . .  

Bizim ay ve güneşimiz dünyasından başka 99 dünya vardır. 
Bunların hepsinde birer yer ve cehennem (tamu) vardır. İnsanlar 
da bulunur. En büyük dünya Han Kurbustan tengere'dir. Bu ale­
min idaresini Ülgen kendi yardımcılarından Mangızın Matmas 
Burkan adlı ruha vermiştir. Bu dünyanın yerinin adı Altın tele­
gey, cehennemi de Mangız Toçiri tamu' dur. Bu cehennemin mü­
dürü Matman Kara' dır. 99 alemin ortancası Ezre Kurbustan ten­
gere' dir. Bu alemin idaresi Belgein keratlu Türün Musıkay Bur­
kan' averilmiştir; yerinin adı Altın Şarka' dır, cehennemi Tüpken 
Kara tamu' dur. Bu cehennemi Matman Karakçı idare eder. Kişi­
oğullarının bulunduğu bizim dünyamız en küçük dünyadır. Bu­
na Kara tengere dünyası denir; Maytere idare eder. Cehennemi 
Tep ten kara-Teş' dir. Bu cehennemi Kerey Han idare eder. Bizim 
dünyamızın üzerinde otuz üç kat gök vardır. 

Birgün tanrı Ülgen denize bakarken su üzerinde yüzen bir 
toprak parçası gördü. Bu toprağın üzerinde insan vücuduna ben­
zeyen kil tabakası vardı. "Nedir bu cansız nesne? Kişi olsun!" de-

210 



di. Toprak derhal kişi oldu. Ülgen buna Erlik adını verdi ve bunu 
orada bıraktı. Erlik, tanrı Ülgeni arayıp buldu. Tanrı onu kendisi­
ne küçük kardeş yaptı. Erlik bir müddet geçtikten sonra Ül­
gen' den daha büyük ve daha kuvvetli olmak istedi "ah, bende 
Ülgen gibi yaratıcı olsam!" diye düşündü. Nihayet Ülgen'e düş­
man oldu. Ülgen bunun yerine Mangdaşire'yi yarattı. Bunlardan 
başka yine bizim dünyamızda yedi kişi yarattı. Bunların kemik­
leri kamıştan, etleri topraktandı. Kulaklarına üfledi -can verdi, 
burunlarına üfledi -akıl verdi, yine bir "kişi" yarattı ve buna 
Maytere adım verdi ve "sen insanları idare et" diye buyurdu. 

Türklerin ilk babasının yaradılışı hakkındaki bir efsane Ebu­
bekir b. Abdullah b. Aybek ed-Devadari adlı Mısırlı bir Türk ta­
rihçisi tarafından nakledilmiştir. Bu efsane güya "Ulu Han Ata 
Bitikçi" adlı Türkçe bir kitabın, hicri 211 senesinde Cebril b. Bah­
teşyu adlı tabip tarafından Farsçaya tercüme edilmiş nüshasın­
dan alınmış imiş. Bu efsaneye göre ilk çağda yağmurdan hasıl 
olan seller Karadağcı denilen bir dağdaki mağaraya çamur sü­
rükleyip getirdi ve bu çamurları insan kalıbına benzeyen yarık­
lara döktü. Su ile toprak bir müddet bu yarıklarda kaldı. Güneş 
Saratan burcunda idi ve sıcaklığı çok kuvvetli idi. Güneş, su ve 
toprak döküntülerini kızdırdı, pişirdi. Mezkur mağara kadının 
karnı (batnı) vazifesini gördü. Su, toprak ve güneşin harareti 
(ateş) unsurlarından ibaret olan bu yığın üzerinden dokuz ay 
mutedil rüzgar esti. Böylece dört unsur birleşmiş oldu. Dokuz 
ay sonra bu yaratıktan insan şeklinde bir mahluk çıktı. Bu insa­
na Türk dilince "Ay Atam" denildi ki "ay baba" demektir. Bu 
"Ay Atam" denilen kişi sağlam havalı ve tatlı sulu yere indi [me­
tinde "çıktı" denilmiyor indi" deniliyor] . Kuvvet ve neşesi gün­
den güne arttı, orada kırk yıl kaldı. 

Sonra seller bir daha aktı, yukarıda zikredildiği gibi mağara­
daki yarıklara toprak dolduruldu. Güneş Sünbüle yıldızında idi. 

211 



Binaenaleyh bu toprağın pişmesi zamanı güneşin aşağı indiği 
devre tesadüf etti ve bundan dolayıdır ki bu topraktan yaratılan 
kişi dişi oldu. Bu dişi kişiye /1 Ay-va" adı verildi ki /1 ay yüzlü" de­
mektir. Ay Atam ile Ay-va evlendiler. Bunlardan kırk çocuk dün­
yaya geldi. Yarısı erkek, yarısı dişi idi. Bunlar birbiriyle evlendi­
l�r. Ana ve babaları öldükten sonra çıkhkları mağaraya gömüp 
ağzını alhn kapı ile kapadılar ve kapının yanına çiçekler koydu­
lar (25). Davadari'nin naklettiği efsanenin hulasası budur. Bu 
müellif Oğuz menkıbeleriyle Moğol devrinde söylenen muhtelif 
rivayetleri birbiriyle karıştırmış ve bunlara İran ve Yunan riva­
yetlerini de eklemiş olsa gerektir. 

(25) Dürerü't-tican ve gurerü tevarihiz' -zeman (Damad İbrahim Pa­
şa kitaplığı, No. 913); Kenzü' d-dürer (Topkapı Sarayı, Ahmet Salis, No. 
2932) iV. ve VII. ciltler. 

212 



III. TUFAN EFSANESİ 
Şamanist Türk boylarında söylenen Dünya Tufanı efsanesine 

ait rivayetler birçok folklorcu ve seyyah tarafından tesbit edil­
miştir. Bu efsanelerin temelini Müslüman ve Hristiyan kaynak­
larından gelen "Nuh Tufanı" hikayesindeki unsurlar teşkil et­
mektedir. Şamanistler bu hikayeyi kendi tanrıları hakkında söy­
lenen efsanelerdeki motiflerle süslemişlerdir. Öz Altaylıların tu­
fan efsanesi XIX. yüzyılın ortalarında Verbitskiy tarafından tes­
bit edilmiştir; başka folklorcuların tesbit ettikleri rivayetlere nis­
betle daha uzuncadır. Bu rivayete göre tufandan önce yer yüzü­
nün hükümdarı Tengiz (Deniz) Han idi. O zamanda Nama adlı 
meşhur bir adam vardı. Tanrı-Ülgen bu adama dünya tufanı ola­
cağını, insanoğullarını ve hayvanları kurtarmak için sınanmış 
sandal ağacından (adıra sandal ağaç) gemi yapmasını buyurdu. 
Nama'nın Soozunuul, Saruul ve Balıksa adlı üç oğlu vardı. Na­
ma bu oğullarına, dağ tepesinde gemi yapmalarını emir verdi. 
Gemi, Ülgen'in öğrettiği ve gösterdiği gibi yapıldı. Nama, Ül­
gen'in buyruğu ile, insanları ve hayvanları gemiye aldı. Na­
ma'nın gözleri iyi görmezdi. Gemidekilere sordu: "Bir şeyler gö­
rüyor musunuz?" -"Yer yüzünü sis kaplamış, müthiş karanlık 
basmış "dediler. O zaman yerin alhndan, ırmaklardan, denizler­
den karalara sular fışkırmaya başladı, gökten de yağmur yağı­
yordu. Gemi yüzmeye başladı. Gök ve sudan başka bir şey gö­
rünmüyordu . . .  Nihayet sular çekilmeye başladı. Dağların tepele­
ri göründü. Gemi, Çomgoday ve Tuluttu dağlarında karaya 
oturdu. Suyun derinliğini öğrenmek için Nama kuzgunu gön-

213 



derdi. Kuzgun dönmedi; kargayı gönderdi, o da dönmedi; sak­
sağanı gönderdi, o da dönmedi. Nihayet güvercini gönderdi. 
Güvercin, gagasında bir dal ile geri döndü. Nama kuzgun, kar­
ga ve saksağanı görüp görmediğini sordu. Güvercin bunları gör­
düğünü, her üçünün de leşe konup gagaladıklarını haber verdi. 
Nama "Onlar kıyamete kadar leş ile geçinsinler, sen benim sadık 
hizmetçim oldun; kıyamete kadar benim evladımla beraber ya­
şa" dedi. Tufandan sonra Nama Yayaçı (yaradıcı) ve Yayık (tu­
fan) Han adıyla tanrılar sırasına geçti. Yeni nesiller ona kurban 
kesmekte devam ettiler. (26) 

G. Potanin tarafından tesbit edilen Uryanha (Tuba) rivayeti­
ne göre yer, bir kurbağa üzerindedir. Kurbağa kımıldanırsa tu­
fan olur. Eski bir zamanda bu kurbağa kımıldanmış ve yer yüzü­
nün büyük denizi (ulu talay) dalgalanmış, kaynar gibi olmuş, 
tufan olmuş. Bu felaketi önceden sezen bir ihtiyar demir çivili 
sal (temir kadalu sal) yapmış, bununla insan neslini ve hayvan­
ları kurtarmış. Bu sal şimdiyedek bir yerde bulunmaktadır. (27) 

A. V. Anohin'nin tesbit ettiği rivayete göre tufan olacağını de­
mir boynuzlu gök teke (temir müüstü kök-teke) haber vermiştir. 
Bu teke yedi gün dünya çevresinde dolaşmış, acı acı melemiş 
(bağırmış), yedi gün deprem olmuş, yedi gün dağlar ateş fışkır­
mış . . .  Yedi gün yağmur yağmış; yedi gün fırtına ile dolu yağmış; 
yedi gün kar yağmış. 

Tufan olacağını Ülgen ve altı kardeşi bilmişler ve bir gemi 
yapmışlar, böylece insan ve hayvan neslini kurtarmışlar. (28) 

Nama (yahut Yayık Han)nın gemisinin son durağı, Altaylıla­
ra göre, Altay dağlarından birindedir. Fakat her boy kendi çev­
resinde bulunan yüksek dağlardan birini gösterir. Bazı Altaylılar 

214 

(26) V. I. Verbitskiy, Altayskie inorodtsı, s. 102-103. 
(27) G. Potanin, Oçerki S. -Zapdnoy Mongolii, IV, s. 207-208. 
(28) A. V. Anohin, Materialı, s. 17-18. 



Yal Möngkü dağını, bazısı da Iyık dağını gösteriyorlar. Kuzey 
Altaylılara göre Nama'nın gemisi Uludağ denilen dağın tepesin­
de şimdiyedek durmaktadır. 

Şamanistlerde söylenen Tufan efsanesinin Samilerin Tufan 
hikayesinden alınmış ve Şamanizm unsurlarıyla süslenmiş ol­
duğu açıkça görülmektedir. Bununla beraber tanrılardan birinin 
Yayık (büyük su) Han adını taşıması dikkate değer. Büyük Türk 
ırmaklarından birinin adı olan Yayık (şimdiki adı Ural) Ptoleme­
os' den beri malumdur, "yaygın su" anlamını ifade eder. İhtimal 
ki eski zamanlarda Şamanizmin kendine mahsus bir tufan efsa­
nesi bulunmuş, sonraları Samilerin efsanesiyle karıştırılmıştır. 

215 



iV. DÜNYANIN SONU-KIYAMET (KALGANÇI ÇAK) 
Altaylı Şamanistler birgün bu yer dünyasının sonu geleceği­

ne inanırlar, bu gelecek güne "kağlançı çak" derler ki harfi har­
fine "kalacak olan çağ" demektir. "Kalgançı çak" inanışına göre 
zaman geçtikçe kişioğlu topluluğu azacak, günah işlerden çekin­
meyecek, fenalık alabildiğine çoğalacaktır. İyi tanrı Ülgen bu gü­
nahlı topluluktan uzaklaşacak, karanlık dünyadaki kötü tanrı 
Erlik yer yüzüne yaklaşacak, yardımcılarından Karaş ondan ön­
ce yer yüzüne çıkacaktır. Kişioğulları iyi tanrı Ülgen'i unutacak­
lar. Yer yüzünde insanın kazanmak için kötü tanrılarla iyi tanrı­
lar savaşacak. Karanlık dünya tanrıları Erlik, Karaş ve Kerey in­
sanları karanlık dünyasına, iyi tanrılar Ülgen, Mangdı-şire, 
Maydere aydınlığa, iyiliğe çekecekler. Her iki taraftan ölenler 
olacak. Nihayet tek başına Ülgen kalacaktır. Ülgen "Ölüler kal­
kınız!" diye bağıracak ve bütün ölüler dirilecektir. 

W. Radloff ve V. 1. Verbitskiy tarafından "kalgançı çak"ı tas­
- vir eden iki manzum rivayet tesbit edilmiştir. Bunlardan biri Te­

levütlerin, ikincisi de Telengitlerindir. TelevÜt rivayetinde "ka.l­
gançı çak" şöyle tasvir edilmektedir: 

"Kalgançı çak geldiği zaman gök demir, yer sarı bakır olur. 
Hanlar hanlara saldırır, uluslar birbirine kötülük düşünür, katı 
taşlar ufalır, sert ağaçlar kırılır. Kişi bir dirsek (arşın) kadar kü­
çük olur. Başparmak kadar erkek olur. Erlerin dizgini kısa olur 
[güçlülerin elinde oyuncak olurlar]. Ayak takımı bey olur. Baba 
çocuğunu, çocuk babasını tanımaz (saymaz). Yaban soğanı pa­
halı olur. At başı kadar altına bir kap yemek verilmez. Ayak al-

216 



tında altın bulunur onu alacak kimse bulunmaz." 
Telengit rivayeti daha tafsilatlıdır. Bu rivayete göre: 
Kalgançı çak geldiği, kara yer ateşle kaplandığı zaman büyük 

hakan ata tanrı (kayra kaan ada kuday) kulaklarını tıkar, o çağ­
da dünya bozulur; yer ve insan nesli mahvolur. Fitne ve fesat sa­
çan gaddar rüzgar insanları heyecanlandırır. Türe bozulur. Tepe­
ler çalkanır; demir üzenginin dibi delinir, çuvaldızın deliği yırtı­
lır. Ulus bozulur. Kara böcek (gibi insan) kanatlanır, gözlerine 
kan dolar; kara su kanla karışık akar, yer uğuldar, dağlar salla­
nır, çukurlar-hendekler yıkılır, gök gürler, kenarı açılır, deniz çal­
kanır, dibi görünür, yerin altı üstüne gelir; yosunlar öğütülüp 
kül (toz) olur, gök sallanıp eteği açılır, deniz dalgalanıp dibi gö­
rünür; deniz dibinden dokuz parça kara taş çıkar, dokuz taş do­
kuz yerinden yarılır, her taştan dokuz çemberli dokuz sandık çı­
kar, her sandıktan demir atlı dokuz kişi çıkar, bu kişilerden ikisi 
başkan olur. Bunların bindikleri atlar "Vuruşkan ulu sarı" (adlı) 
olur, ön ayakları kılıçlı, kuyrukları kamalı olur, ağaca rastlarsa 
ağacı keser, canlıya çarparsa canlıyı mahveder; il güne rahat ol­
maz. Ay ve güneş aydınlık vermez, ışıksız olur. Ağaçlar kökün­
den kopar, baba çocuğundan ayrılır, bitkiler mahvolur, nesli ku­
rur, analar sevgililerinden ayrılır, dul kalır, yerde "köngül" deni­
len bir zehirli ot biter, kökünden sarı çekirge çıkar, hayvanlara 
çarparsa hayvanların, insanlara çarparsa insanların kanlarını sö­
mürür. İşte o zaman Şal-Yime (tanrı) haykırır: 

"Bu yana bak, Mangdı-şire, yardım et, "köngül" otunu mah­
vedemedim. "Köngül" otunun kökünde konur yılan var." 

Mangdı-şire'den ün çıkmaz. Ondan yardım olmadıktan son­
ra Şal-Yime yine haykırır: 

"Büyük hakan halkını bıraktı, cins aygır sürüsünü bıraktı, 
yer altüst oldu, sular kurudu; yakalı giyimlerin yakası parçalan­
dı, idare edilen yurt baş_sız kaldı, kuşlar yuvalarını, geyikler du-

217 



raklarını (barınaklarını), kadınlar yavrularını bıraktı." 
Maytere' den ses çıkmaz. 
Bundan sonra Erlik' e tabi kahramanlardan Karaş ile Kerey 

yer yüzüne çıkacaklar, onlar çıkınca Ülgen'in kahramanları 
Mangdışire ile Maytere, bunlarla savaşmak üzere, gökten yere 
inerler. Maytere'nin kanı ateş olarak yer yüzünü kaplar. İşte o 
zaman Kalgançı Çak olur." (29) 

Burada tercümesini verdiğimiz Altayca manzum metinler, 
nazını şekli bakımından, Altay kahraman destanlarından fark­
sızdır; nıünderecah (içindekiler) itibarıyla Budiznıa ait Moğolca 
menkıbeleri andırmaktadır. 

(29) W. Radloff, Proben, I, 167-170; V. 1. Verbitskiy, Altayskie ino­
rodtsı s. 114-117. 

218 



V. TANRILAR VE RUHLAR 
A) Büyük tanrı ve gök: Eski Türklerde bir ve büyük tanrı hak­

kında vazıh (açık) bir inanç ve telakki mevcut olup olmadığını 
bilmiyoruz. Herhalde büyük imparatorlukların kurulduğu de­
virlerde imparatorluğa dahil bütün uluslar için Gök-Tanrı kültü 
müşterek ve umumi' bir kült olarak kabul edilmiş, Gök-Tanrı da 
tanrıların en büyüğü sayılmış olsa gerektir. Yukarıda kaydettiği­
miz veçhile (gibi) Orta Asya' da devlet kuran sülalelerin hepsin­
de Gök-Tanrı kültünün bulunduğunu Çin kaynakları tesbit et­
mişlerdir. 

Vl-VIII. yüzyıllarda büyük Gök-Türk İmparatorluğunun ba­
şında bulunan Türk sülalesinin Gök-Tanrı hakkındaki inanç ve 
telakkileri epeyce gelişmiş ve olgunlaşmış olduğu bıraktıkları 
andaç yazıtlardan anlaşılmaktadır. Bu yazıtlarda hakan ve bey­
leri, Türk milletine yaptığı iyilik ve yardımları için, tanrıya içten 
gelen minnet ve şükranlarını ifade ediyorlar. Hakanları tahta çı­
karan, Türklere zafer kazandıran, felaketlerden koruyan Türk 
tanrısı Gök-Tanrı' dır. Türklerin büyük başarılarından bahseder­
ken hakan veya beyler daima "tanrının inayeti iİe (tengri yarıl­
kaduk üçün ... )" demeyi ihmal etmemişler. Dikkate değer ki bu 
yazıtların birçok yerinde "tanrı" adı tek başına, başka tanrılarla 

. (yer-su, gök) karıştırmadan, söylenmektedir (tengri il berigme 
tengri; tengri yarlıkaduk üçün . . .  ; özümni ol tengri kağan olurttı; 
tengri anca temiş . . .  gibi). "Tanrı" adı bazan "yer", "gök" ve ba­
zan "yer-su" ile beraber zikroluyor (gök tengri, asra yağız yer . . .  ; 
tengri yer bulgakın üçün . . .  ; Türk tengrisi Türk ıduk yer subı an-

219 



ca itmiş .. . ; üze tengri asra yer yarlıkaduk üçün . . .  ). Tonyukuk ya­
zıtının bir yerinde tanrı ile beraber Umay, yer-su zikrolunuyor 
(tengri, umay, yer-sub basa berti). Gök Türk ve ilk Uygur hakan­
lığı devrinde maddf bir varlık tasavvur edilen "gök" ile onun sa­
hibi olan ruh birbirinden ayırt edilmemiş olsa gerektir. 

Gök Türk ve ilk Uygur yazıtlarında kuzey ormanlarında 
meydana gelen iptidaf Şamanizm unsurları pek azdır, iptidaf Şa­
manizmi andıran söz ve cümlelerin fikirleri şairane ifade etmek 
için kullanıldığı anlaşılmaktadır. Mesela, Bilge Hakan anasının 
çocuklarına karşı gösterdiği sevgi ve şefkatinden bahsederken 
anasını şamanlığın koruyucu ve merhametli dişi tanrısına ben­
zeterek "Umay gibi anam" diyor. İptidaf Şamanizmde "gönderi­
len" {yani tanrıya ve ruhlara hediye ve kurban olarak gönderi­
len, salıverilen) anlamından başka bir şey ifade etmeyen "ıduk" 
terimi Gök Türk yazıtlarında "mübarek, mukaddes" anlamını 
aldığını görüyoruz {Türk tanrısı, Türk ıduk yer suyu). Budizm 

Tonyukuk anıtı 

220 



ve Manihaizmin kabulünden sonra yazılan Türk-Uygur eserle­
riyle Gök Türk yazıtları mukayese edilirse Şamanist Gök Türk­

, lerin dünya görüşü daha sağlam ve akla uygun (rationel) oldu­
ğu görülmektedir, 

Manihaist ve Budistlere ait metinlerde "tanrı (tengri)" adı 
Gök Türk metinlerindeki anlamıyla kullanılmakla beraber mad­
df varlık tasavvur edilen "tengri (gök, sema)" ayırt edilmektedir, 
maddi varlık sayılan "tengri" ekseriya"kök=gök" kelimesiyle 
ifade edilmektedir (üze on kat kök). 

X. yüzyılın ilk çeyreğinde Oğuzları müşahede eden İbn Fad­
lan Oğuzların" bir tanrı" dediklerini haber vermektedir. Onun 
anlattığına göre Oğuzlardan biri zorluk görür yahut hoşuna git­
meyen bir işle karşılaşırsa başını göğe kaldırarak "bir tanrı" di­
yor ki bir Allah demektir (30). Aynı müellifin Başkurtların dini 
hakkında verdiği malumattan anlaşıldığına göre bu kavim on iki 
tanrıya ve bununla beraber en büyük tanrının gökte bulunduğu­
na inanırlardı (31). Şüphe yoktur ki Oğuzların "bir tanrı" dedik­
leri tanrı ve Başkurtların gökteki büyük tanrıya inanmaları bu­
günkü Yakutların Ürüng Artoyon ve Altaylıların Ülgen hakkın­
daki tasavvurlarından farklı olmamıştır. 

Bugünkü şaman dualarının bazılarında "bu gökteki bir tan� 
rı"ya (bu tengerede yangıs Kuday) hitap ediliyorsa da (32) bu 
dualar başından sonuna kadar tetkik edildiği zaman bu "bir tan­
rı" tabirinin Şamanist için boş bir sözden ibaret olduğu derhal 

(30) A. Z. V. Togan, İbn Fadlan's Reisebericht, Lpz. 1939, s. 10 (me­
tin). 

(31) Aynı eser, s. 18-19 (metin). Başkurtların geleneklerine göre bu 
ulus "oniki bavlı" yani oniki boy, yahut oniki bağ' dan, birlikten ibaret­
tir. İbn Fadlan'ın gördüğü devirde de Başkurtlar oniki klan'a ayrılmış 
ve her klanın eski totemizm kalanağı (bakiyesi) gelenek olarak yaşamış 
olsa gerektir. 

(32) A. Anohin, Materiale, s. 102-103. 

221 



anlaşılır. Şamanistler bu "bir tanrı" tabirini İslamlardan yahut 
Hristiyanlardan almış olsalar gerektir. 

Kaşgarlı Mahmut "tengri" kelimesini şöyle izah ediyor: 
"Tengri Allahu azze ve celle . . .  kafirler göğe "tengri" derler. Yine 
bu adamlar büyük bir dağ, büyük bir ağaç gibi gözlerine ulu gö­
rünen her şeye tengri derler. Bu yüzden bu gibi şeylere yügünür­
ler (secde ederler). Yine bunlar bilgin kimseye tengriken derler. 
Bunların sapıklıklarından Allaha sığınırız" (HI, s. 376-378). 

Eski Türkçede tengri kelimesi göze görünen gök ve "Allah" 
anlamlarını ifade etmiştir. Şimdiki Şamanistler nasıl ki bir dağı 
yahut bir ırmağı aynı zamanda bir ruh telakki ediyorlarsa eski 
Türklerde göğü (semayı) öyle, yani maddf bir varlık sandıkları 
gök ile yüksek ve büyük bir ruhu-tanrıyı aynı şey telakki etmiş­
lerdir. 

Eski Türkçedeki tengri kelimesi bugünkü muhtelif Türk leh­
çelerinde, her lehçenin fonetik özelliklerine göre, tengri, tengere, 
ten-gri, tangrı, tanrı, tangara, turc şekillerinde söylenir. Bugün­
kü Şamanist Türkler "tengri" kelimesini eski Türklerdeki anla­
mıyla kullanırlar. Bunlarda bizdeki anlamıyla gök (sema) keli­
mesi yoktur. Altay kamları tengereye dua ederken "yüksekte bu­
lunan büyük atamız han tengere . . .  yaratıkları yaradan tengere .. . 
yıldızlarla dünyayı süsleyen tengere" diye hitap ederler. Yakut­
ların eski destanlarında ve masallarında tangara kelimesi gök 
(sema) ve gök ruhu (tanrı) anlamını ifade ettiği anlaşılıyor ise de 
bugün bütün ruhlara, hatta ruhları ve ölüleri temsil eden putla­
ra da "tangara" denilmektedir. 

Eski Türkçede yukarıda bahsettiğimiz üzere, "gök" (sema) ve 
"en büyük ruh" mefhumları tek bir kelime ("tengri") ile ifade 
edilmiş, gök {mavi) kelimesi ise bunun sıfatı olarak kullanılmış­
tır. İslam dinini kabul eden Türkler "gök" kelimesini "sema", 
"tengri" kelimesini de "Allah" mefhumuna tahsis etmişlerdir. 

222 



Eski Türkçede "hava" anlamına gelen "kalık" (yahut "kalıg") 
(33) İslamdan sonra "gök-sema" anlamına kullanılmak istenmiş 
ise de tutunamamış, sonraları büsbütün unutulmuştur. Tanrı ke­
limesi yerine Oğuzların kullandıkları "çelep" yahut "çalap" ke­
limesi her halde Nasturi Hristiyanlar vasıtasıyla gelmiş yabancı 
bir kelime olsa gerektir. Güneş, ay, yıldız, yıldırım ve yel (fırtına) 
ile bağlı inançlar Gök-Tanrı kültüyle ilgilidir. 

Orta Asya kavimlerinde güneş ve ay kültü bulunduğu eski 
çağlardanberi malumdur. Altaylı Şamanistler güneşle and içer­
ler, and formüllerinde "kün ana körüptur" cümlesi geçer. Müs­
lüman Türklerden Mişer ulusu, güneşle yemin eder "kuyaştır 
ant ediyorum" derler. Altaylılara göre güneş ana, ay atadır. Gü­
neşi yerde ateş temsil eder. Yakut masallarından anlaşıldığına 
göre büyük kahramanlar güneş ve ayın himayesi altında bulu­
nurlardı. 

Şamanistlerin inançlarına göre güneş ve ay ile kötü ruhlar 
mücadeleye kalkışırlar, hazan yakalayıp karanlık dünyasına sü­
rüklerler. Güneş ve ayın tutulmasının sebebi budur. Bütün Türk 
lehçelerinde küsuf ve hüsı'.lf hadisesinin "tutulmak" ile ifade 
edilmesi de eski bir inancın izini taşımaktadır. Güneş ve ay tu­
tulduğu zaman Şamanistler bunları kötü ruhun elinden kurtar­
mak için bağırıp çağırırlar, davul çalarlar. Bu gürültü patırdıla­
rın kötü ruhu korkutacağına inanırlar. 

Yakutlara göre güneş ve ay iki kardeştir. Her ikisi de tanrıdır. 
Bazı kahramanlar ay ye güneşin lı'.ltfiyle türemişlerdir (künden 

(33) Uygur metinlerinde çok geçen "kalık" kelimesine W. Bang ve 
von Gabain 'Ather' manasını veriyorlar (Analyt. Index, 34); W. Radloff 
"Himmel" diye izah ediyor (VVb. il, 240). Mahmut Kaşgari bu kelime­
yi "hava, gök-sema" kelimeleriyle tercüme etmiştir, (1, 296; III, 46).Ya­
kutçada "ayaz, açık hava, gök" anlamını ifade eden "hallan" (Pekarski, 
Yakut Sözlüğü, 319), Mançucada, aynı anlamı ifade eden "galga" keli­
meleri de bu "kalıg" ile ilgili olsa gerektir. 

223 



aydan törüttüleh). Şaman cübbesinde ve külahında güneş efen­
dinin (kün Toyon'ın), sembolü olarak, demirden veya gümüşten 
halkalar bulunur. 

Yıldızlardan Zühre (Solbon, Çolpan, Çuhan) yıldızı takdis 
edilir. Abakanlı kamların ilahllerinden anlaşıldığına göre Solbon 
yıldızı tanrı sayılmaktadır. 

Şamanistlerin yıldırım ve şimşek hakkındaki tasavvurları 
çok karışıkhr. Altaylılara göre yıldırım, şimşek ve başka tabiat 
tezahürleri hep Ülgen'in kudreti ve iradesine bağlı hadiselerdir. 
Bazı Şamanistlere göre, ayrıca yıldırım tanrısı vardır. Bu tanrı 
yerdeki kötü ruhları takip eder, kötü ruhların saklandıkları ağaç­
lara ateşini gönderir, yıldırım düşer. Yıldırım düşen ağaçtan bir 
parça alıp saklanırsa o yere kötü ruh (yek) giremez. Urenhalar 
yıldırım tanrısına süt, ayran, saçı ederler. 

224 

Yazıtlarda, Türkçe adları verilmiş, üç "toyın" 
(Burkan rahibi) gösteren Uygur duvar resmi 



Urenha, Kazak-Kırgız kadınları ilk baharda ilk şimşek çaktı­
ğı ve gök gürlediği gün çadır çevresinde süt, ayran, kımız dolu 
kapları dolaştırıp saçı töreni yapaılar. Müslüman Türklerden 
Başkurt kadınları ise şimşek çakarken süt, ayran gibi beyaz içki­
leri örterek saklarlar, inançlarına göre süt ve ayrana yıldırım dü­
şermiş . . .  ihtiyar bir Başkurt hocası bana bu adeti şöyle izah etti: 
"Eski zamanda bizim halkımız şimşek çakarken süt ve ayranı 
göğe doğru serperlermiş. Sütü israf edip havaya saçmak şeriate 
uymaz. Bunun için hocalar "süt, ayran, kımıza yıldırım düşer" 
diyerek halkı korkutmuşlar . . .  " Her halde akıllı bir hoca eski bir 
müşrik törenini böylece unutturmuş olsa gerektir. 

Reşideddin Tabibin Camiü't-tevarih'te verdiği bir habere gö­
re Uryankıtlar yıldırımdan korkmazlar, şimşek çakıp gök gürler­
ken bağırıp çağırırlardı. (34) 

Reşideddin'in verdiği bu haber Çin kaynaklarının Uygurlara 
ait verdikleri bir haberi hatırlatmaktadır. Çin kaynağına göre 
Gaogüyler, yani Uygurlar yıldırımın düşmesini beğenirler, gök 
gürledikçe bağırıp çağırırlar, göğe doğru ok atarlar . . .  Bir yıl son­
ra güz mevsiminde, atların iyi beslendiği sırada yıldırım düşen 
yere toplanırlar, bir koyun kesip oraya gömerler . . .  Kadın şaman 
ilahiler okur. Atlı erkekler bu yerin çevresinde birkaç defa dö­
nerler . . . (35) 

Şamanlar tanrılarına ait bildiklerini din sırrı gibi saklarlar. Al­
tay Şamanizmini tetkik edenlerden W. Radloff bu konuya dair 
şu malumatı vermektedir: "Kebis'te bulunduğum sıralarda, 
Hristiyanlığı kabul etmiş iki kama rastladım. Bunlardan malu­
mat alacağımı ümit etmiştim. Fakat ümidim boşa çıktı. Benim 
suallerime karşı "Tanrılarımız bize dargındır. Biz onları bıraktık. 
Onlara ihanet edersek bize ne yapmazlar. Rus tanrısı da onlar-

(34) Berezin neşri, TVO, V, 141; VII, 186. 
(35) Hyacinth I, 250-251. 

225 



dan bahsettiğimizi hoş görmez" diye cevap verdiler, başka bir 
şey söylemediler." (36) 

Kamların tanrılar ve ruhlar hakkındaki tasavvurları dinf tö­
renlerde okudukları dua ve ilahilerdeki tavsiflerinden anlaşıla­
bilirdi. Fakat bu ilahileri ve duaları tesbit etmek güçtür. Ayinler­
den sonra kam bu okuduklarını tekrarlayamaz. Çünkü kam, du­
alarını istiğrak (kendinden geçmiş) halinde irticalen söyler ve 
sonra unutur. "Bununla beraber Şamanizm panteonu hakkında­
ki bütün bilgilerimiz, parça parça tesbit edilebilen bu ilahilerden 
elde edilmektedir. Hikaye, masal ve destanlarda adı geçen ve 
tavsif edilen tanrılar ise kuvvetli fani insan-kahramanlardan pek 
az farklı görünürler. Hatta bazı insan-kahramanların kötü ruhla­
rı korkuttukları ve onlara istediklerini yaptırdıkları da söylenir. 
Hele kamlar birçok ruhu uşak gibi kullandıklarını, kötü ruhlar­
la pazarlık ederken aldattıklarını iddia ederler. * 

Altay Şamanistlerinin dua ve ilahilerinden anlaşıldığına göre 
en büyük tanrı Ülgen' dir. Güney Altay Şamanistleri buna kuday 
derler. Kuzey Batı Moğolistan' da yaşayan Soyutlar (Urenha) bü­
yük tanrı olarak "Kayrakan"ı tanrılar. Katanov'a göre "Kayra­
kan" büyük han demektir. Bazı kanılara göre "Kayrakan" bütün 
tanrıların büyüğüdür. Ülgen, Kızagan ve Mergen ?unun oğul­
lardıdır. Şaman dualarında ise Kızagan ile Mergen adını taşıyan 
iyi ruhlar Ülgen' in hizmetinde bulunan ruhlardır. Şaman duala­
rından anlaşıldığına göre Kayrahan muayyen (belli) bir tanrının 
adı değil, fakat büyük ruhların sıfatıdır. Bazı şamanlar kötü ruh­
ların başkanı olan . Erlik'e hitap ederken de "Kayrakan" derler. 
"Kayrakan" adını taşıyan mukaddes (kutsal) dağlar da vardır. 

Ülgen kelimesinin etimolojisi hakkında bazı faraziyeler ileri 
sürülmüş ise de şimdiye kadar halledilmiş değildir. 

(36) W. Radloff, Aus Sibirien, II, s. 2. 

226 



Kırgız-Kazak lehçelesinde "ülken" kelimesi büyük ve ulu an­
lamlarını ifade eder. Buryat dilinde "ülgen" kelimesi yerin sıfatı 
olarak "Ülgen jixe daida" harfiyen "Ülgen-uluyer" demek olup 
aşağı yukarı "anamız yağız yer" anlamına gelir. Buna göre eski 
Şamanizmde Ülgen'in yer tanrısına ad olduğu anlaşılır. (37) "Ül­
gen" kelimesini "Ulu + gün" kelimesinin muharref (bozulmuş) 
şekli olduğunu tahmin edenler varsa da bu halk etimolojisinden 
ibarettir. Herhalde bu kelime eski Türkçede "büyük" ve "ulu" 
anlamlarını ifade etmiş olsa gerektir. Ülgen, büyük ve iyi tanrı 
adı olarak ancak Altaylılarda muhafaza edilmiştir. 

A. Anohin tarafından tesbit edilen rivayete göre Ülgen iyilik 
eden bir varlıktır, ay ve güneşin ötesinde, yıldızların üstünde ya­
şar. Onun huzuruna giden yolda yedi (bazı rivayete göre dokuz) 
engel (buudak) bulunur. Ülgen' in huzuruna giden bu yol ancak 
erkek şamanlara, ayin yaptıkları zaman, açıktır. Bununla beraber 
erkek şaman bile ancak beşinci engel (buudak) olan Demir Ka­
zık (altın kazık) yıldızına kadar ulaşabilir ve oradan geri döner. 
Ülgen'in sarayı (örgö), altından tahtı vardır. Kendisi insan şek­
lindedir. Şaman dualarında "ak ayaz" (ak ayas), "ayazkan", 
"şimşekçi", "yıldırımcı", "yayuçı" (yaratıcı) diye tavsif olunur 
(nitelendirilir). 

Ülgen yaratıcı (halik)dır; bütün varlığı yaradan odur. 

Aylü kündü yaan yer 
Ay künüm yayağan 
Adam Ülgen bıçıgan . . .  

(37) N. Poppe, K slovarnomu izuçeniyu Buryat-Mong. govorov 
(Akademiya N. SSSR XLV, Marru, 1935, s. 335). "Ülgen" adını Uno Har­
va "Büyük" (der Grosse) diye tercüme ediyor (Die religiösen Vorstcl­
lungen der akaisehen Völker, s. 142). 

227 



Aylı ve güneşli büyük makamı, ayımı ve güneşimi yaradan 
(onlara) şekil veren atam Ülgen . . .  

Ateşi yaradan, insanlara ocaklarını tutuşturup veren, saca­
yaklarını ocaklara yerleştiren odur. 

Üç otıngdı küydürüp bergen 
Üç oçagıngdı kadap bergeri 
Atam Ülgen . . .  

Altaylılar Ülgen'e yedi göbek babalarının ta'zim ettiklerini 
(saygı suyduklarını), yer yaradılalı ona başvurduklarını (secde 
ettiklerini), taptıklarını söylerler. 

Yetti atamnıng kötergeni 
Yer büterde yayagan 
Başurganım Bay Ülgen . . .  

Göklerden dökülen rahmet yağmurları onun ağzından akan 
salyalardır. Ayı ve güneşi hareket ettiren, beyaz bulutları bir ül­
keden bir ülkeye aşıran odur. 

Ülgen çoluk çocuk babasıdır; yedi oğlu, dokuz kızı vardır. 
Oğulları: 1 )  Karşıt, 2) Buura-kan, 3) Yaşıl-kan, 4) Burça-kan, 5) 
Karakuş (kartal), 6) Baktıkan, 7) Er-kanım. Bunlar göklerde bu­
lunurlar. Ülgen'in kendisi gibi, iyi tanrı (aruu tös)lerdir. Ül­
gen'in vücudundan ayrılmışlardır. Bunlar şerefine yapılan tören 
ve ayinler Ülgen'e yapılanlardan farksızdır. Bu ruhlar şerefine 
töz yahut yalama denilen putlar yapılmaz. 

Ülgen' in kızları özel adlar taşımazlar; hepsine birden "Ak 
kızlar" yahut "Kıyan"lar denir. Bu kızlar şamanın ilham perile­
ridir; ayin sırasında şamanın "ay gibi kulağına kişi olup söyler­
ler." 

228 



Ay kulagıma kişi bolup 
Aytıp bereten edinger .. . 

Ülgen'in hizmetinde başka ruhlar da vardır. Bunlardan Ya­
yık, Suyla, Karlık, Utkuçı denilenleri iyi tanrılar panteonunda 
ileri gelen ruhlardır. 

Yayık insanlarla Ülgen arasında vasıtacılık yapar; insanları 
kötü ruhlardan korur, "Ayazkandan, ay ve güneşten bir parça­
dır." 

Ayaz hanıng üleşi 
Aydırıg kündüng ülüü 

Şaman dualarında Yayık şöyle tasvir edilir: "Ülgen beyin 
emirberi (yarlıkçısı)dır; kızıl bulut sırmalıdır; dizgini-ebekuşağı­
dır; kamçısı boz alev; gökten haberler alır." 

Ülgen beyding yarlıkçısı, 
Kızıl bulut kuyuluu 
Kuba yalgın kamçıluu 
Kızıngıluu tizginlüü 
Tengerede til alışkan Ak Yayık 
"Yıldırım tanrısından ayrılmış; şimşek tanrısından sıçramış; 

inci olup dizilmiş; ipek gibi uzamış; urugların, kişilerin yaradılı­
şında yardım etmiş, ocağımıza şekil vermiş olan Ak Yayık !" 

Küngürçiden ayrılgan, 
Küygekçiden çeçilgen, 
Tindii bolup tizilgen 
Yibek bolup çöylgen 

Ayin sırasında kam (şaman) göklere, Ülgen huzuruna, kur-

229 



banın canını götürürken "Yayık''ın himayesinde gider. Yayık 
rehberlik etmezse kam göklere çıkamaz. 

Suyla adı verilen ruh insanları korur ve yerde bulunur. Göz­
leri otuz günlük mesafeden görür, at gözlerine benzer (at karak­
tukan Suyla). Ay ve güneşin kırıntılarından yaratılmış (ay gü­
nüng kırkını) Suyla'nın görevi insanların hayatında vukua gele­
cek (olacak) değişiklikleri haber vermek ve insanları göz altında 
bulundurmaktır. Ayin esnasında şaman göklere yahut yer altına 
giderken Suyla şamana yolda hücum edecek kötü ruhları koğar, 
Yayık ile beraber kurbanın canını göklere götürür. Ayin esnasın­
da Suyla şerefine saçı olarak rakı kullanırlar (arakı saçar). 

Karlık adı verilen ruh Suyla'nın en yakın arkadaşıdır. 
Ülgen' in yakınlarından olan Utkuçı denilen ruh göklerde bu­

lunur, yer yüzüne inmez. Onun vazifesi Ülgen'e kurban sunmak 
üzere göklere çıkan kamı Demir Kazık (altın kazık) yanında kar­
şılamak, Suyla ile görüşüp kamın arzularını Ülgen'e arzetmek­
tir. Onun unvanı "Ülgen beyin elçisi" <lir (Ülgen biiding elçisi). 
Ülgen'in oğulları da gökte bulunurlar. Altaylılardan her oymak 
bunlardan birini kendi boyunun koruyucusu sayar. Ülgen' in do­
kuz kızı vardır. Bunlara "ak kızlar (ak kıstar)" denir. Bazı kamla­
rın anlattıklarına göre, ayin yaparken şamanlara bu kızlar ilahi­
lerini ilham ederler. Bu kızlar için şaman ilahilerinde "ay (gibi) 
kulağıma kişi olup söylüyorsunuz" denilmektedir. 

Ay kulağıma kişi bolup, 
Aytıp beretten ediger! 

Şamanistlerin panteonunda Ülgen'in "ak kızları"ndan başka 
da birkaç iyi dişi ruhlar vardır. Altaylılarda Umay, Ana Maygıl, 
Ak ene, Yakutlarda Ayısıt'lar bunların belli başlılarıdır. Altaylılara 
göre Umay çocukları ve hayvan yavrularını koruyan dişi tanrıdır. 

230 



Umay kültünün Aladağlılara mahsus olmayıp başka Şama­
nist boylarda da bulunduğu bizim özel araşhrmalarımızla mey­
dana çıkarılmıştır. Katanov tarafından toplanıp W. Radloff'un 
"Proben" külliyatı serisinin IX. cildinde neşredilen Sagay metin­
lerinde Umay (Imay) üç yerde geçmektedir. Bir metinde şaman 
davulundaki resimler izah edilirken (s. 1565) iki kayın ağacının 
resmi hakkında şöyle denilmektedir: "biz bastap Ülgen adam­
nang töreende Imay icemeng kada tüstir bu iki kazıng." Katanov 
bu metindeki Imay'ın Umay, Ülgen'in Şamanistlerin iyi tanrıla­
rından biri olan Ülgen ve "adam" kelimesinin "atam" olduğuna 
dikkat etmemiş ve şöyle tercüme etmiştir: "İlk başta aziz 
Adem' den türediğimiz zaman bu iki kayın ağacı anamız Havva 
ile beraber [gökten] düşmüş (inmiş)tir" (tercüme, s. 552). Halbu­
ki bu metin şöyle tercüme edilmelidir: "İlk başta Ülgen atamız­
dan türediğimiz zaman bu iki kayın ağacı Umay ana ile beraber 

Türkolog Nikolay Feodoroviç Katanov 

231 



(gökten) inmiştir." Başka bir metinde defin töreninden bahsedi­
lirken şöyle denilmektedir: "Defin törenine iştirak edenler için 
evde et pişirilir. Mezardan gelenler rakı içerken evin üstbaşı ta­
rafına üç defa rakı saçarlar ki, bu anamız Imay tarafınadır" (me­
tin s. 575; tercüme s. 462). Kaçlarda tesbit edilen "ateş duası"nda 
"Imay ana" ateş ruhu olarak zikredilmektedir (aynı eserde, s. 
573; tercüme s. 564). Pek açık olan bu metinlerin tercümesinde 
Katanov gibi bir Türkoloğun Imay adını "Havva" diye tercüme 
etmesi, Sagay Türklerinin Ruslardan işittikleri Yıva (Havva) ile 
Umay ruhunu karıştırmış olmaları sebep olsa gerektir. Bu metin­
de Umay'ın defin töreninde de zikredilmesi Aladağlıların 
Umay'ı "ölüm meleği" olarak da kabul etmelerine sebep olmuş 
olsa gerektir. 

Umay kültünün izlerine Yakutlarda da rastlanmaktadır. Troş­
çanski'nin "Yakutlarda Kara dinin tekamülü" adlı eserine Na-

Kül Tegin'in mermer heykeli 

232 



umov tarafından ilave edilen makalede (s. 178) şu kayıt vardır: 
"Yakutların inançlarına göre Ogo ımıta denilen bir ruh vardır. 
Harfi harifine "çocuk Imı'sı" demektir. Bu "Imı" bir kuş şeklin­
de çocuğun başı üzerinde öter ve bununla çocuğun nesli bere­
ketli olacağını haber verir." Pekarski'nin izahına göre "Imı" ke­
limesinin başka bir anlamı da "korunma silahı, tılsım, muska" 
demektir. (Yakut Sözlüğü, s.3794). Yakut mitolojisindeki bu 
"Imı" ruhunun Umay olduğu muhakkaktır. Eski Umay'ın yerini 
Yakutlarda, aşağıda görüleceği veçhile, ayısıt almıştır. 

Umay adına Türk edebiyatında ilk defa Gök Türk yazıtların­
da rastlanır. Kül Tegin yazıtında (I D 31) Bilge Hakan "Babam 
hakan öldüğü vakit küçük kardeşim Kül Tegin yedi yaşında idi. 
Umay gibi anam hatun sayesinde küçük kardeşim Kül Tegin er­
kahraman adını adlı" diyor ki anasını çocukları koruyan dişi ta­
mı Umay' a benzetmiştir. (38) 

Tonyukuk yazıtının batı tarafındaki 38. satırında, "Tanrı, 
Umay ve mukaddes Yer-su" ruhlarının Türklere yardım ettikle­
rinden bahsedilmektedir. Son yıllarda Urga (Ulan Batur) çevre­
sinde bulunan bir kiremitte "Kögmen Yer-su ve Umay hatun" 
sözleri okunmaktadır. Bu koruyucu dişi ruhun adını eski Türk­
ler çocuklarına ad olarak verdiklerini Altun göl yanında bulu­
nan bir yazıttan öğreniyoruz. Bu yazıtta "bu atımız Umay beg' 
ibaresi vardır. 

Mahmut Kaşgari'nin Umay kelimesini izahı da dikkate de­
ğer. Bu Türk-İslam bilginine göre "Umay-kadın doğurduktan 
sonra çıkan son' dur. Kadınlar Umay ile tefeül ederler (fala ba­
karlar). Umaya taparlarsa oğul olur derlermiş" (Divanü Luga-

(38) Devadari'ye göre Moğollarda Uma (Umay?) hatun kültü vardı; 
savaşa hazırlanırken bu Uma hatuna kurban sunarlardı. Bunun namı­
na bir bebek yapıp çadırda saklarlardı. Buna bakşı dedikleri bir kadın 
hizmet ederdi. Bu kadın Alp Kara Arslan soyundandı (Süleymaniye 
kütüphanesi Damad İbrahim Paşa No. 919, varak 207a). 

233 



ti't-Türk. I, s. 111; B. Atalay tercümesi, s. 127). 
Mahmut Kaşgarf Umay kültü hakkında fazla bir şey bildir­

memekle beraber bu kelime münasebetiyle naklettiği atalar sözü 
("Umayka tabınsa oğul bolur") dikkate değer. Umay ruhu hak­
kında Müslüman Türkler, hele kadınlar arasında söylenen bazı 
şeyleri Mahmut Kaşgarf'nin de duymuş olduğu anlaşılmaktadır. 

Etnografların verdikleri malumata göre Yakut kadınları 
"son" a saygı gösterirler. Kırgız-Kazak kadınlarının da bu nesne­
ye önem verdiklerini, toplu bir halde giderek yere gömdüklerini 
ve çevresini tütsülediklerini kendimiz müşahede ettik. Bütün 
bunlar Umay kültüyle ilgili gelenekler olsa gerektir. 

Umay adının menşei hakkında ileri sürülen faraziyelerden 
biri bunun Sanskritçeden ve kültünün Hint' den geldiği hakkın­
dadır. İran edebiyatında rastlanan Hüma yahut Hümay hakkın­
daki efsane, Yakutların "Imı" kuşu (ruhu) hakkında söyledikleri 
efsaneye çok benzemektedir. Hümay kuşu hakkında Başkurt 
ulemasından Taceddin Yalçıkuloğlu XVIII. yüzyılda yazdığı bir 
eserinde şu efsaneyi naklediyor: 

"Diyorlar ki, Hümay kuşu maruf (bilinen) bir kuştur. Kuz­
gun büyüklüğünde olup kanat uçları kara, başı yeşil olur. Yaşa­
dığı yer havadadır. Yumurtasını havada yumurtlar, yavrusunu 
da havada çıkarır. Diyorlar ki Hümay hazan yer yüzüne kırk ar­
şın kadar yaklaşır ve geri döner. İşte o zaman bu kuşun gölgesi 
birinin üzerine düşerse cihanda padişah ola, yahut çok zengin 
ola ... " (Risale-i Azize, Kazan 1908, s. 113). 

Umay ruhunun menşei ne olursa olsun bu ruh çok eski devir­
lerdenberi Türklerde millf bir kült olmuştur. 

Yakutlarda Umay adı "Imı" şeklinde ancak talih kuşunun adı 
olarak muhafaza edilmiştir. Fakat "Umay" ruhunun bütün gö­
revleri ve sıfatları ayısıt denilen ruhlara verilmiştir. 

Ayısıt-yaratıcı, bereket ve refah sağlayıcı dişi ruhlar zümresi-

234 



ne denir. Bunlardan kimi insan yavrularını ve kadınları, kimi de 
hayvan yavrularını ve dişi hayvanları korurlar. Ayısıtlar dağınık 
halde bulunan hayat unsurlarını toplayıp birleştirir ve "kut" ya­
parlar. Bu "kut" denilen nesneyi ana karnındaki çocuğa üflerler. 
Böylece çocuğa, can verirler. Gebe kadınlar daima bu ruhların 
himayesi altında bulunurlar. Kuğu kuşları "ayısıt"larm timsali 
sayıldığı için bu kuşlara dokunulmaz. Yakutların inançlarına gö­
re ayısıtlar gökten, gümüş tüylü beyaz kısrak suretinde, inerler; 
yele ve kuyruklarını kanat gibi kullanırlar, insanları koruyan 
ayısıtlar yaz günlerinde güneşin doğduğu yerde, hayvanları ko­
ruyan ayısıtlar da kış günlerinde güneşin doğduğu yerde bulu­
nurlar. Yakut kızları ayısıt adına "tangara" (put) yapıp karyola­
larının altında saklarlar. 

Kısır kadınlar çocuk vermesi için ayısıt' a dua ederler. Gebe 
kadınlar doğum günleri yaklaştığı zaman odalarını ve evlerinin 
çevresini çok temiz tutmağa çalışırlar. Komşu çocuklarına ve 
hayvan yavrularına karşı şefkat gösterir ve onları doyururlar. 
Ayısıt geldikte herkes güler yüzlü, şen ve tok olmalıdır. 

Ayısıt ayini yapmak için şaman dokuz yiğit ve dokuz kız ha­
zırlar. Bunlar masum ve afif gençler olmalıdır. Şaman, kızları sol 
yanma, yiğitleri sağ yanma alıp halka teşkil eder. İlahiler oku­
yup dansa başlarlar. Yakut Şamanlığmda "amin" yerinde söyle­
nen "ayhal" ve "uruy" kelimelerini hep birlikte söylerler. Şaman 
muhtelif ayısıtlara methiyeler söyleyerek göklere "çıkmakta" 
devam eder. Kızlardan veya yiğitlerden biri günahlı ise, günahı­
nın derecesine göre, "oloh" (makam) !ardan birinde kalır. Şaman 
böylece dokuz "oloh"u geçerek ayısıtlar dergahına ulaşır. 

Yakut panteonundaki tanrıların "tanrı" mahiyet ve evsaffını 
haiz olanları (niteliğini taşıyanları) Ayi toyon ile bu dişi ruhlar, 
ayısıtlardır. Bunlar Samı dinlerin meleklerini hatırlatıyorlar. Bu 
ayısıtlar hakkında edindiğimiz bilgiler sayesindedir ki biz Bilge 

235 



Hakan'ın "Umay gibi hatun anam sayesinde küçük kardeşim 
Kül Tegin er-kahraman adını aldı" sözlerinin manasını anlayabi­
liyoruz. · 

Doğumlardan sonra Yakut kadınlarının "ayısıt çıkarma, teş­
yi" töreni Mahmut Kaşgari'nin "Umay" hakkında verdiği müp­
hem (belirsiz) kayıtlan çok iyi açıklamaktadır. Yukarıda kaydet­
tiğimiz veçhile Mahmut Kaşgari'ye göre "Umay doğumdan son­
ra çıkan son' dur. Kadınlar bununla tefe'ül ederler (fal bakarlar). 
Umay'a taparsa oğul olur derler." Yakut kadınlarına göre "son" 
ayısıt'ı temsil eder. "Son", üç gün sonra, yani ayısıt hatunu teşyi 
ettikleri gün, kadınlar tarafından bir çukura gömülür. Gömme 
töreni, Yastremski'ye göre (Yakut halk edebiyatı örnekleri, s. 198-
199), şöyle yapılır: "(doğumdan) üç gün sonra ayısıt hatun tang­
rıyı teşyi ederler (uğurlarlar).

' 
Yakın komşular, bilhassa kadınlar, 

toplanır. Hanenin sol tarafında, yani kadınlara mahsus kısmın­
da, bir çukur kazıp "son"u gömerler. Çukurun çevresine ağaç 
kabuğundan yapılmış küçücük üç çadır yaparlar ve bunları er­
keklere göstermezler. Küçük çadırlara ateş sokarlar. Kayın ağacı 
kabuğundan sığın, geyik, güneş, ay resimleri ve küçük yay ve üç 
tane ok (çocuk kız ise kabuktan makas, inek ve kısrak resimleri) 
yaparlar. Sığın ve geyik resimlerini ateşin yanına korlar. Sonra 
bu resimleri oklarla atıp ateşe düşürürler. Kabuktan yapılmış 
küçük çadırları da ateşe yakarlar. Ateş sönmek üzere iken kadın­
lar bir daire teşkil ederler ve avuçlarını yağlarlar. Hepsi birden el 
çırpmaya, alkışlamaya başlarlar. Bu anda hepsinin birden kah­
kaya atıp gülmeleri gerektir. Gülmek için önce kendilerini zor­
larlar; yüzlerine yağ ve kurum sürerler. Birden hepsi gülmeğe 
başlarlar, ve: 

"Doğum tanrısı hatun, ye! diye bağırırlar. Aralarında bulu­
nan bir genç kadın kahkaha atarak gülerse "Ayısıt buna girdi. 
Çocukları çok olacak" derler." 

236 



Bu törenden anlaşılıyor ki "son" çocukların koruyucusu olan 
ayısıt (eski Türklerde Umay)ın timsalidir. Buna kadınlar çocuk 
anası olmak için taparlar. 

Altaylıların panteonunda "Umay" dan başka yine iki dişi tan­
rı vardır. Birine Ana Maygıl, ikincisine de Akene (Ak ana) derler . 
. Akene'nin bugünkü hayatta rolü yoktur. Bu dişi tanrı yaradılış 
efsanesinde zikrolunur. Efsaneye göre bu tanrı ruh yaratma kud­
retini ilham eden bir ruhtur. Erkek tanrı Ülgen yaratma kudreti­
ni ve ilhamını bu Akene' den almıştır. Ana Maygıl ise ulusu ko­
ruyan bir dişi ruhtur; buna "ulus anası" da denir. 

Ölmüş iyi kamların ruhları da iyi ruhlar ("ak nemer") züm­
resine dahildir. Geçmiş büyük ve iyi kamların adları şaman du­
alarında çok geçer. 

Ruhların ikinci zümresini teşkil eden tanrılar "kara nemeler" 
yani kötü ruhlardır. Bunların başkanı Altaylılarca Erlik, Yakut­
larca Arsan Dolay' dır. 

Altaylıların izahına göre Erlik -kuvvetli, güçlü demektir. Ba­
zı Türkologlar bu kelimeyi "erklig" kelimesinin bozulmuş şekli 
sayarlar. Onlara göre eski Uygur Buda metinlerinde yer altında­
ki karanlık dünyanın hakimi ve ölüm ruhu olan Yama'ya Erklig 
Yama denilmektedir. Yama'nın bu sıfatı Moğolcada "erlik" ve 
"yerlik" şekillerinde kullanılmıştır. Sanskritçeden Uygurcaya 
tercüme edilen metinlerde Yama'nın sıfatı olarak yazılan işte bu 
"erklig" (kudretli) kelimesi Şamanistlerde "Erlik" şeklini alarak 
kötü ruhların başkanına addolmuştur. 

Erlik insanlara her türlü kötülükleri yapar; insanlara ve hay­
vanlara türlü türlü hastalıklar göndermek suretiyle kurbanlar is­
ter, istediği kurban verilmezse musallat olduğu obaya veya aile­
ye ölüm ve felaket ruhlarını gönderir. Öldürdüğü insanların can­
larını yakalayarak yer altındaki karanlık dünyasına götürür, 
kendisine uşak yapar. 

237 



Şaman dualarında Erlik müthiş bir canavar olarak tasvir edi­
lir. O, atlet vücutlu bir ihtiyardır. Gözleri ve kaşları kömür gibi 
kapkara, çatal sakalı dizlerine kadar uzamış, yaban domuzunun 
azı dişlerine benzeyen bıyığı kulakları üzerine yerleştirilmiştir. 
Çenesi tokmağa, boynuzları ağaç köklerine benzer. Saçları kap­
kara ve kıvırcıkhr. Şöyle tavsif edilmektedir: 

Kara argımak minittü 
Kara kunduz töşöktü 
Kurdak yetpes beldü 
Kucak yetpes moyundü 
Karış bolgon kamaktü 
Kara mıyık sakaldü 
Kan çapkan çıraylü 
Mayına saçtü Bay Erlik 
Kişi köksü könöktü 
Ku baştan ayaktü 
Yeşil temir kılıçtü 
Yalpak temir yarındü 
Yilim kara yüstü 

Kara argımak minittü 
Kara çibek tizgindü 
Kara yılan kamçılü 
Er aldıma kulüp kel! 

Bindiği (at) kara küheylan 
Döşeği kara kunduz (derisinden) 
Beline kuşak yetişmez 
Boynuna kucak yetişmez 
(Göz) kapağı bir karış 
Kara bıyıklı, kara sakallı 
Kana çalmış yüzlü (çehreli) 
Parlak saçlı Bay E�lik! 
Kuvası kişi göğsünden 
Kadehi kurumuş kafatasından 
Kılıcı yeşil demirden 
Kürek kemikleri yassı demirden 
Kapkara yüzlü 

Bindiği (at) kara küheylan 
Dizgini kara ipekten 
Kamçısı kara yılan 
Tam önüme gülerek gel! 

Altaylıların inandıklarına göre bu kötü ruh fena vasıflardan, 
fena (arık ve sakat) kurbanlardan hoşlanırmış; bununla beraber 
bazı dualarda onu öğerler . 

. İyi ruh Ülgen gibi, kötü ruh Erlik de çoluk çocuk sahibidir. 

238 



Bir rivayete göre Erlik' in yedi, başka bir rivayete göre dokuz oğ­
lu vardır. Dokuz oğlun adı: Karaş, Mattır, Şıngay, Kömürkan, Ba-

. dış biy, Yabaş, Temir kan, Uçar kan, Kerey kan; Erlik'in dokuz kı­
zı vardır, adları malum olanı "sekiz gözlü Kiştey ana" ile "Erke 
Solton" dur. Bu kızların belli başlı işleri yoktur, oyunla vakit ge­
çirirler. Şaman Ülgen' e kurban sunmak üzere yola çıkarken (ya­
ni göklere çıkmayı temsil ederken) bu "kara kızlar" yolunu şa­
şırtmaya çalışırlar, kendi yataklarına çağırırlar. Şaman vazifesini 
unutup bunların cilvelerine aldanırsa başka · ruhlar tarafından 
cezalandırılır. Şaman dualarında bu kızlara "utanmaz maskara­
lar" denilmektedir. 

Erlik' in karanlık dünyasına mensup bütün kötü ruhlara "ka­
ra nemeler" denildiği gibi "yekler" de denir. "Yek" Uygurca di­
nf metinlerde "şeytan" demektir. 

Yakutların tanrıları, ödev ve görevleri bakımından, Altaylıla­
rın tanrılarından farksızdır, fakat adları aynı değildir. Yakutlar 
iyi ve temiz ruhlara "ayi", kötü ruhlara "abası" derler. Ayi ruh­
lar insanlara saadet ve refah bahşederler (verirler). Bunlar iyilik 
ve temizlik kaynağıdır. Ayi kelimesi lügat olarak "hakikat, yarat­
ma, yaradıcı kudret" anlamını ifade eder. Ayi ruhlar zümresinin 
en büyüğü Ayi Toyon' dır. Buna Ürüng Ar Toyon da denir. Ürün­
gak, beyaz, ar-arı, temiz, toyon-efendi, sahip demektir. Ayi To­
yon yedinci veya dokuzuncu gökte bulunur, çok merhametli 
tanrıdır, insanların özel hayatlarına karışmaz, kanlı kurbanlar is­
temez. 

Yakutların "ayısıt (yaratıcı)" dedikleri dişi ruhlar da bu "ayi" 
ruhlar zümresindendir. Umay ruhu münasebetiyle yukarıda bu 
ruhlardan bahsettik. 

Yakutlara göre, ikinci zümreyi teşkil eden kötü ruhlar "aba­
sı"lardır. Bunlar Altaylıların "kara neme" dedikleri kötü ruhla­
rm işlerini görürler. Fena insanların canları da bu kötü ruhlara 

239 



karışır, bunlara "üör" denir. 
Gerek Yakutlar ve gerek Altaylılar bunlardan başka yine bir­

çok ruhların bulunduğuna inanırlar. Altaylılar bunlara ie, iye, 
izi, Yakutlar iççi derler. Bu ruhlar "yer-su" kültüyle bağlı ruhlar­
dır. 

240 



VI. ŞAMANİZMDE PUT-FETİŞLER 
Töz-tös, ongon, eren, tangara: Çin kaynakları Hunlarda altın 

put (idol) bulunduğunu kaydettiklerini yukarıda bahis konusu 
etmiştik. Daha sonraki Çin kaynaklan da Gök Türklerin, "tanrı 
tasvirleri" nden bahsetmişlerdir. Bu kaynaklara göre Gök Türk­
ler "tanrılarının tasvirlerini keçeden yaparlar ve deri torba için­
de saklarlardı. Bu tasvirler iç yağı ile yağlanırdı. Aynı zamanda 
sırık üzerine de dikilirdi." (39) 

Ural-Altay kavimlerinin kuzey ormanlarında ve Altay-Sayan 
d.ağlarının dar vadilerinde sıkışıp kalmış olan boylarının göre­
nek ve geleneklerini tetkik eden bilginlerin yüzyıldanberi topla-

Gök Türkler (Bir duvar resmi) 

241 



dıkları malumat Çin kaynaklarının Gök Türklerin "tanrı tasvir­
leri" hakkında verdikleri malumatın açıklanmasına yardım et­
miştir. Bu etnografik malumata göre Altaylılarda tös-töz, Yakut­
larda tangara, Uranhalarda eren, Moğol-Buretlerde ongon deni­
len putlar-fetişler vardır. Bunlar keçeden, paçavralardan, kayın 
ağacı kabuğundan yapılır. Bir kısmı çocukların oynadıkları be­
beklere benzerler. Bir kısmı da tilki, tavşan ve başka hayvan de­
rilerinden ibarettir. Bunlar duvarlara yahut sırıklara asılır. Bazı 
aileler bunları torbalarda saklarlar. Ava veya önemli bir sefere çı­
karken bu putlara saçı saçarlar ve ağızlarına yağ sürerler. 

Bu putları ifade eden Altayca tös-töz ve Moğolca ongon te­
rimleri tarih bakımından önemlidir. Töz-tös bugünkü Şamanist 
Türklerin lehçelerinde "asıl, kök, menşe" demek olduğu gibi es­
ki Uygur ve Hakaniye Türk lehçelerinde de aynı anlamda kulla­
nılmıştır. (40) 

Altaylıların bu putlara töz-tös adı vermeleri de bunların ata­
lar ruhu hatırası olarak yapıldığını göstermektedir. Gerçekten de 
böyledir. Şamanistler bunlar hakkında "bu babamın tözü, bu 
anamın tözü" derler. Büyük ve ünlü kamların ruhuna bağışla­
nan "töz"ler de vardır. Moğolların ongon kültü üzerinde incele­
m�ler yapan Moğol bilgini Dotji Banzarov bu kültün büyük ata 
(cedd-i ala) ve ölüler kültü ile bağlı olduğunu, 1846 yılında Ka­
zan Üniversitesinde müdafaa ettiği doktora tezinde ("Kara din" 
adlı etüdünde) kesin olarak iddia etmişti. (41) Altaylıların 
"töz"leri üzerinde yapılan araştırma ve incelemeler de Banza­
rov'un bu iddiasını teyit etmektedir. 

{39) W. Eberhard, Çin'in Şimal Komşuları, s. 87. 
(40) M. Kaşgarf, DLT, III, 88, B, Atalay tere. III, 123; W. Bang und Ga­

bain, Analytischer Index, s. 48. 
(41) Dotji Banzarov, Çernaya Vera (= Kara din) S.Petersburg 1891, s. 

3031. 

242 



1253 yılında Fransa Kralı IX. Ludwig tarafından Moğolistan' a 
Mengü Han huzuruna elçi olarak gönderilen rahip Rubruk'un 
Budist Uygur tapınağında gördüğü putlar hakkında verdiği ma­
lumattan bi.ı putların da "töz"ler olduğunu anlamak mümkün­
dür. Rubruk şöyle diyor: "Uygurlar bir tanrıya inanırlar. Tanrı­
nın insan veya başka bir cisim şeklinde tasvir edilmesini kabul 
etmezler. "Öyle ise neden bu kadar çok putlarınız var?" diye 
sorduğumda Uygur rahibi "Biz bu putları Tanrının tasviri diye 
kabul etmiyoruz. Bizimkilerden biri, oğlu, karısı veyahut başka 
biri ölürse onun suretini yaparlar ve buraya (yani tapınağa) kor­
lar. Biz de bunları ölünün hatırası olarak saklarız ve sayarız" di­
ye cevap verdi. Tanrıyı bir bilmek bakımından Moğollar dahi 
bunların mezhebindedirler. Fakat onlar ölülerinin tasvirlerini 
keçeden yaparlar ve süslerler. Ayrıca bir tapınak çadırları da var­
dır, orada bir rahip kadın (şaman) bulunur." (42) 

Putlara tapmanın ır;enşei hakkında Ebü'l-Gazi Han'ın fikirle­
ri de doğrudan doğruya "töz" ile ilgilidir. Ona göre: " . . .  O zaman 
onlarda bir adet vardı ki birinin oğlu, bir kızı, ağabeyi veya kü­
çük kardeşi veya başka bir kıymetlisi ölürse onun suretini (ku­
gurçak) yapar, evinde saklardı. Ara sıra o sureti öpüp sevip ok­
şayarak bu filanın sureti derlerdi. Bu suretin önüne yemekleri­
nin ilk lokmalarını korlardı. Yüzlerini, gözlerini bebeğe sürtüp 

.önünde yere eğilirlerdi. İşte böylelikle haberleri olmaksızın puta 
tapmayı meydana getirdiler." (43) Ebü'l-Gazi Han'ın kugurçak 
(44) dediği nesne bebek (oyuncak) demektir. Altaylıların tözleri­
nin çoğu da bebeklerden ibarettir. 

(42) Malein tere. Rubruk seyahatnamesi, S.Petersburg 1911, s. 108. 
(43) "Şecere-i Türk" (Desmaisons basımı) s. 8; Rıza Nur tere. s. 14-

1,5. 
(44) "Kugurçak" Divanü'l-Lugati't-Türk'te "kuzurçuk" -kız çocuk­

larının oynadıkları bebek (I, 501). 

243 



Altaylılar tös kelimesini yalnız bu putlar için kullanmazlar, 
bazı dağlara, Ülgen ve Erlik gibi iyi ve kötü ruhlara dahi tös der­
ler. Mesela Abakan ve Yezim dağlarına hitaben söylenen ilahiler­
de bu dağların "töz" oldukları zikredilmektedir. 

Yetti öbökö başırıp kalgan 

Aru tözibiz Abu-Kan 
Yedi atamız baş vurmuş olan 
Arı tözüm üz Abakan (dağ) 

Yer böterde yayılıp kalgan tözibiz Yer yaradıldığı zaman yaradılmış 
tözüm üz ... 

Tayadalarım tayangan (45) Dayı babalarım dayanmış (istinat etmiş) 

Yan adam alkagan Büyük babam hayır dua etmiş 
Ak adanıng ulusu Mübarek babanın ulusu (kavmi) 
Arü tözüm eesi. Arı (temiz) tözümün sahibi 

Üç örköştü kan adam Üç hörgüçlü han babam 
Pek tözüm Yezim-bi, Sağlam tözüm Yezim Bey 
Abu Kan, Altın köl'dün eesi. Abakan ve Altın göl'ün sahibi ... 

Ongon terimi Moğolca bir terimdir. Türkler bunun karşılığı 
olarak töz (=tös) kelimesini kullanmışlardır. Ongon kelimesini 
Çağataylılar Moğolcadan alarak damga, ayırıcı belge anlamına 
kullanmışlardır. Reşideddin Tabip vasıtasıyla ongon kelimesi 
Osmanlı tarih edebiyahna da geçmiştir. Ongon kelimesi Moğol­
larda Türkçedeki ıdık kelimesi yerine de kullanılır, yani Moğol­
lar töz ile ıdık'ı ayırd etmezler. Buret-Moğol geleneklerini çok iyi 
tetkik eden Hangalov ile Agapitov "ongon" terimini şöyle izah 
ediyorlar: "İdollara ve her türlü (mukaddes sayılan) tasvirlere 
ongon denir. Büyük, ünlü şamanlar ve bazı hayvanlar da ongon 
sayılır . . .  Ongonlar insanları koruyan ruhların timsalidir, mukad-

(45) Doğu Türk lehçelerinde tay yahut tagay ana tarafından olan 
bütün akrabadır: dayı baba, dayı ana, dayı ağa, dayı abla .. . gibi. Ana­
dolu Türkçesinde "dayı" ancak ananın erkek kardeşidir. 

244 



desattan sayılırlar." (46) Doğu Sibirya kavimlerini (bilhassa Bu­
ret ve Tonguzları) tetkik eden Busse'ye göre ongonlar koruyucu 
sayılan ruhların tasvirleridir. Bu ruhlar tabiattaki bütün olayları 
idare ederler. Ongonlara inanmak (ongon kültü) Şamanizmin te­
melini teşkil eder. (47) 

Moğollar XV. yüzyılın sonlarına kadar Şamanist idiler. XVI. 
yüzyılın başlarında Tibet yoluyla Moğolistan' a Budizmin Lama­
izm mezhebi girdi, bu mezhebin hararetli mürşidleri Moğol han­
larının saraylarında nüfuz kazandılar. Lamaist rahipler Şama­
nizme. karşı, bilhassa ongon kültüne karşı, şiddetli mücadele aç­
tılar. Buna rağmen ongon kültünü kaldırmak mümkün olmadı. 
Turgaut prenslerinden Mergen Teben'in oğlu Ocir Dora (doğu­
mu 1586) lama (rahip) olmuştu. Bu prens lama ongonları topla­
tıyor ve halkın gözü önünde ateşe yaktırıyordu. Fakat Moğollar 
yakılanların yerine yeni ongonlar yapıyorlardı. Nihayet lama 
Ocir Dora 1640 yılında Oyrat-Moğol hanlarının kurultayından 
ongon kültüne karşı kanun çıkarttı. (48) Lamaların mücadelesi­
ne ve ongon kültünü yasak eden kanuna rağmen Budist Moğol­
lar arasında ongonlar yapmak ve onları saymak XIX. yüzyılın 
sonlarına kadar devam etmiştir. Lamaların Tibet' ten getirdikleri 
Buda mukaddesatı ile yanyana şamanların yaptıkları ongonlar 
tapınaklara sokulmuşlardır. Sözde Hristiyan sayılan bazı Altay­
lılarda da İsa ve Hristiyan azizlerinin ikonları yanında tös'ler 
bulunur. Yakutlara göre Meryem ana ayısıt'lardan biridir. 

Müslüman Türklerde de eski töz ve ongon kültünün izlerine 
rastlanmaktadır. Doğu Türkistanlı bakşılar hastaları "tedavi" 

(46) Hangalov ve Agapitov, Materialı dlya izuç. şamanstva v Sibiri 
. (Izv. Vost. Sib. otdela İRGO, tom XXV, 1883, s. 26-27). 

(47) Busse, Spisok slov bıtovogo znaçeniya ... (Zapiski İRGO, 1880, 
vr, s. 227). 

(48) K. Golstunskiy, Mongolo-oyratskiye zakonı 1640 g. Petersburg, 
1880, s. 76-77. 

245 



ederken birçok "kuğurçak" (kokla) kullanırlar. Başkurt ve Tobol 
bakşıları sıtma hastalığını paçavradan yaptıkları "korçak" (kok­
la) lara nakledip uzaklara götürürler. 

Ongon (tös-töz) kültünün, yukarıda kaydettiğimiz gibi, to­
temcilik devrinin bir hatırası ve kalıntısı olduğu birçok etnograf 
tarafından iddia edilmektedir. Ongon (töz)lerin çoğu hayvan 
tasvirleri veyahut hayvan adları taşıdıkları ve töz kelimesinin 
eski ve yeni Türk lehçelerinde "esas, menşe, kök" anlamına gel­
mesi bu faraziyeyi kuvvetlendirmektedir. 

Türk ırkına mensup Şamanistlerde çok yaygın olan töz'ler Ti­
lek, Kozan (= tavşan), Aba (yani ayı) Bürküt (yani kartal), Tiyin 
(yani sincap-Sciurusvolgaris), As (yani kakım) ve bunlara ben­

. zer adlar taşıyan putlardır. Bunlardan başka büyük kamlar, kah­
ramanlar, iyi ve kötü ruhlar namına yapılan putlar da vardır. 

Bu meşhur töz'lerden "Tilek tös" Televüt boyunun koruyucu­
su olan ruh namına yapılmıştır. Şaman dualarında bu ruha şöy­
le hitap edilir: "Aba-Tura şehrinden kır ata binerek geldin. Eğe­
rinin koskunu gümüştendir; elinde tuttuğun asa kumsal yerler­
de biten söğüt ağacındandır. Yeşil çuha parçalarıyla süslenmiş­
sin. Buraya gelip biz Televütlere koruyucu oldun. Senin aşın iç 
yağıdır." Bu töz insan şeklindedir. Büyük şamanlardan · birinin 
namına yapılmış olsa gerektir. 

"Kozan töz" (buna Urenhalar "Ak Eren", Buretler ise "Sagan 
ongon" diyorlar ki "Ak ongon" demektir) tavşan derisinden ya­
pılır, bu töz aslında Tuba-Kaç boyuna mahsus bir put olup boy­
lar arasında yapılan evlenmeler neticesinde yayılmıştır. 

"Aba tös" Şamanistlerin en çok saydıkları putlardan biridir. 
Ayı tasviridir, "aba" (apa) eski Türkçede baba, ata anlamlarını 
ifade etmiştir. Bütün eski Türk lehçelerinde ayı'ya, gerçek adı 
olarak, azıg (azıg, ayıg, ayu, ayı) denildiği halde bazı boylarda 
bu canavar aba (Xl. asır Kıpçaklarında ve bazı Altay lehçelerin-

246 



de) yahut "ese, ebe, ebüge" (Yakutçada) denilmektedir. Bu keli­
melerin hepsi "ata" manasına gelir ki kuzey kavimlerinde bu 
hayvanın adı tabu sayıldığı devirden kalma gelenektir. Ayı kül­
tünün izleri yüksek kültürlü İskandinavya köylerinde bile tesbit 
edilmiştir. 

"Aba tös" Tuba-Kaçlarda kapının kuzey tarafında bulunur. 
Şor avcıları Sangr, Sangır denilen putu sayarlar. Bu put (töz) 

insan şeklindedir. Bunun üzerinde av hayvanlarının derilerin­
den parçalar asılır. Şorların inançlarına göre bu ruh süratli meral 
üzerinde gezer. Kendisini memnun eden avcılara bol av verir, 
darılırsa ormanları yakar, av hayvanlarını kaçırır, avcılara uyuz 
hastalığı gönderir. 

Kuş gibi tasvir edilen ruhlar daha ziyade Yakutlarla Dolgan­
larda bulunur. Yakutlarda en çok sayılan kuş kartaldır. İlkbahar 
ve güz mevsimleri kartalın temsil ettiği ruhun iradesine bağlıdır. 
Kartal bir defa kanatlarını sallarsa buzlar erimeye başlar, ikinci 
defa sallarsa ilkbahar gelir. Kartal kültüyle ilgili geleneklerden 
anlaşıldığına göre eski zamanlarda bu kuş güneş ve Gök-Tanrı­
nın sembolü sayılmışhr. 

Reşideddin'in naklettiği Oğuz menkıbesine göre Irkı! hoca 
Oğuz boylarından her birine bir kuş "ongon" olarak tayin etmiş­
ti. Orta Asya Türklerinde meşhur "Cengizname"ye göre Cengiz 
Han on iki Türk boyuna "nişan" olarak birer kuş, damga, uran 
(savaş parolası) ve ağaç tayin etmişti. (49) Başkurtlar arasında 
ağaç, damga ve kuş geleneği son zamanlara kadar muhafaza 
edilmiştir. Mehmed Selim Mirza Ümidbayoğlu "Yadigar" adlı 
eserinde Ruslarla Başkurtlar arasında devam eden orman ve 
toprak davasını anlatırken şu hikayeyi naklediyor: "Rus memur­
ları, Başkurtlardan İbrahim ve Tokuç oğulları bir büyük meşe 

(49) "Cengizname" Half'in neşri, Kazan, 1819 s. 51-52; Paris Milli' 
kitaplığı (Suppl. Turc No. 143), s. 15b-17b. 

247 



ağacı alhnda istirahat ediyor ve konuşuyorduk .. . Ah Allahım, 
Kılat ormanı da elimizden gidecek demiştim. Bu sözleri söyler 
söylemez meşe ağacı üzerinde oturan karakuş (kartal) yere dü­
şerek ölüverdi. Toplanmış gençlere dedik: "Yıllardır şu Kılat or­
manı için uğraştık. Kartalın ölüp yere düşmesi ormanımızın eli­
mizden çıkacağına alamettir. Çünkü babalarımıza Maykı Bey bu 
ormana nişan olarak kartal vermişti. Bugün kartalın ölmesi or­
manımızın elden gideceğine kat'ı alamettir" dedik ve çok üzül­
dük." (50) 

Bu hikayeden anlaşılıyor ki, kartal yalnız bir "nişan" değil, 
fakat bu ormanın ruhunu (izini, sahibini) temsil eden bir "töz­
ongon" idi. Bu "ongon" bütün Kıpçak boylarının ilk ataları sayı­
lan efsanevi Maykı Bey tarafından verilmişti. Her kabilenin mü­
barek bir kuşu ve ağacı bulunduğu hakkındaki bir rivayeti biz 
de Katay boyuna mensup Bulatlı Bay Konakoğlu Bayram ağa­
dan dinlemiştik. (51) Bu rivayete göre "on iki bavlı" (on iki bağ­
lı yani on iki kabile) Başkurtların her "bavu"nun mübarek bir 
kuş ve ağacı vardır. Eski zamanda tanımadık bir adama rastlan­
dığı zaman kuşunun ve ağacının ne olduğunu sorarlarmış. Bu ri­
vayetteki "on iki kabile" ve "on iki kuş" hikayesi İbn Fadlan'ın 
haber verdiği "on iki tanrı"ya ve bazı kuşlara tapan Başkurtları 
hatırlatmaktadır. (52) 

Ağaçlara bağlanan paçavra, kıl, tüy gibi "nezir"ler de bu fe­
tişlerdendir. 

(50) "Yadigar" Kazan, 1897, s. 58. 
(51) Bayram Ağa 1868'de Ekaterinburg kazasına bağlı Bulat köyün­

de doğmuştur. Türkçe okur yazar bir adamdı. 1918 yılında sağdı. 

248 

(52) İbn Fadlan's Reisebericht, s. 19 (metin), Exk. 4la. 
· 



VII. YER-SU TANRILARI 
A. Dağ kültü ve ayinleri: Yukarıda kısmen temas ettiğimiz 

Yer-su kültü büyük imparatorluklar devrinde gelişerek vatan 
kültü derecesine yükselmiştir. Gök Türk İmparatorluğu devrin­
de Yer-su ruhlarının mahiyetini (niteliğini) Orhon yazıtlarından 
anlamak mümkündür. Gök Türklerin "ıduk yer-sub" (mukad­
des yer-su) ile ifade ettikleri mefhum (kavram) hem koruyucu 
ruhlar hem vatan idi. Eçümiz apamız tutmış yer-sub (atalarımı­
zın idare ettiği yer-su) cümlesindeki yer-su vatan kültü olan yer­
su' dur. Kült olan bu vatan yer-suyu Ötügeı ; ve Budun İnli dağ­
ları ve ormanları temsil ediyorlardı. Bu mukaddes yer-su ruhla­
rı Gök Türklerin mukadderatını idare ediyorlardı (Türk tengrisi 
ıduk yer-subı anca etmiş). Vatanın korunmasında yer-su ruhları­
nın rolü Tonyukuk yazıtında pek açık ifade edilmiştir. Gök Türk 
vatanına saldıran düşmanlar, tanrı Umay ve yer-su ruhlarının 
yardımıyla gafil avlanarak basılmışlardır (tangri, Umay, yer-sub 
basa berti). Bugünkü Şamanist Türk boylarında rastlanan dağ, 
su (ırmak, göl, pınar), ağaç-orman, kaya kültleri eski Türk yazıt­
larında "yer-sub" adı altında toplanmıştır. Bununla beraber bu 
yazıtlarda ıduk (yani mübarek, mukaddes) sıfatıyla zikredilen 
Tamag ıduk, Iduk Baş gibi dağ, ormanlık yahut su adları geç­
mektedir. 

Yer-su ruhlarının en önemli mümessili dağdır. Şamanist 
Türklerde dağ kültü Gök Tanrı kültüyle ilgili bir kült olmuştur. 
(53) Hunların eski vatanı olan Yeni-si-şan yahut Şan-din-şan sıra 
dağlarındaki Han-yoan dağı Hunların her yıl Gök-Tanrı' ya kur-

249 



ban kestikleri dağdı. Bundan başka Gan-tsuan-şan dağı da Hun­
ların mukaddes dağlarından biri idi. Hun hakanları Çinle 
yaptıkları sözleşmeleri Hundağı denilen bir dağın tepesinde 
kurban keserek içtikleri antla teyit ederlerdi. Orta Asya'nın baş­
ka kavimlerinde de Gök-Tanrıya kurbanların yüksek dağ tepele­
rinde sunulduğunu Çin kaynakları haber vermektedir. Gök-Tan­
rı kültüyle dağ kültünün birbiriyle yakın ilgisi bulunduğu Hun­
lar devrinden ta şimdiki Altaylara kadar devam eden şaman 
ayinlerinden anlaşılmaktadır. Altaylı Şor ve Bel terler kurbanları­
nı Gök-Tanrıya yüksek dağ tepesinde yaptıkları ayinle sunarlar 
ve bu ayine "tengere tayıg" (yani tanrı-gök kurbanı) derler. Gar­
dizf'nin verdiği malumata göre (W. Barthold, Otçet, 102, 125) es­
ki Türkler dağların tanrı makamı olduğuna inanırlardı. Yüksek 
dağ tepelerinin göklere yakın bulunması ve uzaklardan mavi 
renkte görünmesi bu inancın yerleşmesine sebep olmuş sanılabi­
lir. 

Orta Asya dağlarının çoğu Türkçe veya Moğolca mübarek, 
mukaddes, büyük ata, büyük hakan anlamlarına gelen sıfatlarla 
zikrolunurlar. Mesela, Han tanrı, Bayan-ula, Buztağ-ata, Boğdu­
ula, Burkhan-ula, Othon-Tengere, Iduk Art, Kayrakan, Erdene 
Ula (Kuttağ) ve başkaları gibi. 

Her boyun ve her oymağın kendine mahsus mukaddes ıduk 
dağı bulunduğu gibi boylardan kurulan büyük birliklerin de 
müşterek mukaddes dağları vardı. VIL yüzyılda bütün Türk 

(53) Dağ kültü muhtelif kavimlerde görülmüştür. Eski Yunanlılarda 
Olimpos, Filistin Yahudilerinde Tur-i Sina, Mekke Araplarında Arafat, 
Hintlilerde Himalaya, eski Moğollarda Burkhan-Haldun gibi. 

Bir Çin kaynağının verdiği malumata göre dağ kültü kuzeydoğu 
kavimlerinde de yaygındı. Mançurya'da VI. yüzyılda yaşayan Mohe 
ulusu Aktağ adını taşıyan bir dağı tanrı bilir ve ona tapardı. Bu dağda­
ki kurt, ayı ve kaplan gibi canavarlara dokunmazlardı (Hyacinth, II, 
114). 

250 



boyları ve Gök Türk İmparatorluğuna giren yabancı boylar için 
Ötüken dağının ve ormanlarının kült olduğu gerek Gök Türk ve 
gerek Uygur yazıtlarından anlaşılmaktadır. Türklerin İslamiyeti 
kabulünden sonra ve Orhon çevresinden çok uzaklarda yazılan 
Kutadgu Bilig' de bile "Ötüken beyinin hikmetli sözleri" örnek 
olarak zikredilmektedir. 

Negü ter eşitkil Ötüken begi 
Sınap sözlemiş sözni ögi 

Eserini Bağdad' da yazan Mahmut Kaşgari de Ötüken'i bili­
yor. Ötüken geleneklerinin böylece çok uzaklarda uzun müddet 
devam etmesi manidardır. Uygur metinlerinde de Ötügen zikro­
lunur. 

Orhon ırmağı kaynaklarında ve bu kaynakların çevresinde 
bulunan dağların Hunlar devrindenberi muhtelif Türk kavimle­
ri için müşterek kült olduğunu tahmin edebiliyoruz. Bu bölgede 
bulunan şahikalardan birinin hala Othontengri adını taşıması da 
eski devirlerin hatırası olsa gerektir. 

Cuveynf tarafından tesbit edilen Uygur efsanesine göre, Uy­
gurların saadet ve bolluk sağlayan mukaddes dağları vardı. Bu 
dağa Kuttag denirdi. Bu dağ Çinliler tarafından götürüldükten 
sonra Uygurlar perişan olmuşlardır. Bugünkü Moğolistan' da es­
ki Kara Balgasun harabeleri yanındaki Erdene-Ula (saadet dağı) 
hakkında da aynı rivayet söylenmektedir. 

Moğolların taptıkları saadet dağını, Erdene-Ula'yı, Çinliler 
alıp götürmüşlerdi. Bu dağın bulunduğu yerde bir kadın şaman 
ayin yaparak tanrıya dua etti ve saadet dağını geri getirdi. 

Bu efsaneler Orta Asya'nın bereketli dağlarının Çinliler tara­
fından istila edildiği devirlerin hatıralarını aksettirmektedir. Be­
reketli dağlarını kaybeden göçebeler bu dağların hatıralarını 
uzun zaman hatırlamışlardır. Hunlar, Gansu eyaletindeki Tsilen-

251 



şan dağından ayrıldıktan sonra ağıt terennüm ettikleri Çin kay­
naklarında kaydedilmiştir (Hyacinth, III, coğrafya kısmı, s. 91-
92). Bayanaul dağındaki Kazılık yaylasından kovulan Kalmuk­
ların bu dağ için yaktıkları ağıt Kazak-Kırgız halk edebiyatında 
meşhurdur (Radloff, Poroben, III, 50-51). 

Bugünkü Altaylı Şamanist boyların ve oymakların her birinin 
özel mukaddes dağları bulunmakla beraber hepsinin ilahilerin­
de Altay sıradağları zikrolunmaktadır ki hepsi için müşterek 
kült sayıldığı aşikardır. 

Muhtelif Altaylı boylar ve oymakların mukaddes saydıkları 
dağların belli başlıları Abakan ırmağı kaynaklarındaki Ekitag, 
Biy ırmağı kıyısındaki Sogol, Palmir, Akkaya, Ene, coğrafya ki­
taplarında Rusça Beluha denilen Kadınbaşı-Üçsürü, Karatag, 
Çaptıgan, Ülgen, Aysu, Karahan adlarını taşıyan dağlardır. 
Urenha-Tubalarca mukaddes sayılan dağlar Hangay ve Tannau 
dağlarıdır. Bu dağlar eski Türklerce de takdis edilmiş dağlardan­
dı. Bunlardan biri eski Türk yazıtlarında Kög men adıyla geç­
mektedir. 

Şamanistlere göre bütün dünya ruhlarla doludur. Dağlar, göl­
ler, ırmaklar ("yer-su") hep canlı nesnelerdir. Takdis ettikleri 
Alaş, Tannau, Hangay, Altay dağları, Abakan, Kem (Yenisey), 
Katun, Bey, Sütgöl ırmak ve gölleri Şamanistler için yalnız coğ­
rafi isimler değil, fakat konuşan, duyan, evl,enen, çoluk çocuk sa­
hibi varlıklardır. Bir Şamanistin dağlardan ve ırmaklardan bah­
settiğini dinlerken bunun gözle görülen dağlardan ve sulardan 
mı, yoksa bu coğrafi isimleri taşıyan insan oğullarından mı bah­
settiğini farketmek güçtür; ruh -bizzat dağdır, dağ bizzat ruhtur. 
Şamanistlerin bu inanmalarında çok eski ve iptidaf animizm 
devrinin hatıraları yaşamaktadır. 

Şaman ayini her ne maksatla yapılırsa yapılsın kamın dua ve 
ilahilerinde, bir ruh-tanrı sıfatıyla, kam, Akaya hitap eder, yalva-

252 



rır, ondan medet umar. Dikkate değer ki kam, dualarında Altay 
ruhundan (Altay eezi' den) ziyade doğrudan doğruya Altay' a 
şöyle hitabeder: 

"Bu kurbanım mukaddes ve ulu Altay'a ulaşsın, onun karar 
vereceği yere (yargı yerine) bağlansın. Güttüğümüz davayı hal­
ledecek mi? Bereket ve refah bize verecek mi? Bu kurbanını. her 
engeli (budak'ları) aşarak ulu ve mukaddes Altay' a ulaşsın." 
"Ey mukaddes ve geniş Altay'ın yargı (hüküm) yeri! Durmadan 
kısmet veren Altay! Bizi yıpratmamak için hüküm veren Altay! 
Saçları ağarmış ihtiyarlarımıza istirahat sağlayan Altay! .. Yer ve 
denizler yaratıldığı zaman ata babalarımızın takdis ettiği ve tap­
tığı Altay!" 

"Temiz yurdumuz yıpranıyor, az ulusumuz sıkıntı çekiyor. 
Ey mukaddes Altayım, biz ne yapalım! Ak sakallı atalarımın tak­
dis ettiği ulu Altayım, geçim versen ne olur? Vücudumuz kirlen­
mese, gözlerimiz yaşarmasa ne olur? Bereketli sürülerimizin 
kuflarını yaradan mukaddes Altayım, yer-su' yum! .. " 

"Üzülmeyelim, tanrı var, tasalanmayalım Altay var! Alta­
yım" diye tapınıyoruz ... " 

Ruhlar ve büyük kamlar-şamanlar ilhamlarını Altay' dan alı­
yorlar (şaman dualarında ruhlara veyahut büyük kamların ru­
huna hitap edilirken "Altaylardan ün almış olan" denilmekte­
dir). 

Şaman dualarında açıkça anlaşılıyor ki Şamanistler dağ ruh­
ları bulunduğunu tasavvur etmekle beraber doğrudan doğruya 
dağın kendisine de ibadet ediyorlar, onu canlı ve her şeyi duyan 
bir varlık tanırlar. 

XII. yüzyılda Moğolların da ntukaddes dağlar hakkındaki 
inanç ve telakkilerinin böyle olduğu "Moğolların Gizli Tari­
hi" nden anlaşılmaktadır. Temuçin (Cengiz Han) daha genç iken, 
Merkitlerin bir baskını esnasında Burhan Haldun dağına sığın-

253 



mış ve bu dağın yardımıyla düşmanlarından kurtulmuş olduğu­
nu şöyle anlatmıştır: 

"Burhan Haldun tepesine çıktım. Haldun Burhan'ın yardı­
mıyla, bir kırlangıcın hayatı gibi hayatım kurtuldu... Burhan 
Haldun'a her sabah tapınmalıyım, bunu neslim ve neslimin nes­
li böyle bilsin ... " 

Temuçin bu sözlerle kuşağını boynuna ve külahını koluna 
asarak güneşe karşı döndü ve eliyle göğsüne vurarak güneşe 
karşı dokuz defa diz çöküp tövbe ve istiğfar etti ("Moğolların 
Gizli Tarihi" Ahmet Temir tercümesi, s. 103). 

Bu Moğol hikayesine benzeyen bir rivayet Altay Türklerinde 
de tesbit edilmiştir. Moğollar tarafından takibedilen Altaylılar 
Karagay dağına sığınmışlar ve dağa kurban kesmişler; birdenbi­
re bu dağ ormanla kaplanmış, Moğollar da yol bulamamışlar. 
Altaylılar böylece kurtulmuşlar. O günden bugüne Karagay da­
ğı Altaylılar için mukaddes dağ olmuştur. Altay şamanlığı Bu­
distlerin mukaddes efsanevi dağları olan Sümer dağını da (Sü­
mer Tayka, Sümer-ula) almışlardır. Şaman şöyle diyor: 

"Sümer ula dağım, Sütgölüm, Sümer taykam altın (değerli) 
yargısını vere, ağarmış başıma rahat vere!" 

Büyük kamların da dayanağı olan dağlar arasında Sümer da­
ğı zikredilir. Geçmiş şamanların ruhlarını çağıran bir ilahide Sa­
nızak adlı kam hakkında şöyle deniyor: "Amcam kam Sanızak 
altın gölde yıkanmış, Sümer dağına dayanmış." 

Bazı dağlar o veya bu kabilenin "mukaddes töz"ü sayılır ki, 
fetişlerden bahsettiğimiz bapta izah edildiği üzere, töz + tös 
menşe, asıl demektir. Buna göre bazı kabilelerin menşei (büyük 
ve ilk atası) dağ olduğu hakkında da bir inanç bulunduğuna 
hükmetmek mümkündür. Altaylıların dağ kültü hakkında bir 
makale yayınlayan L. P. Potapov böyle bir hükmün aldatıcı ola­
cağını, çünkü dağın ata sayıldığı hakkındaki kayda ancak bir 

254 



yerde, Verbitski'nin makalesinde rastlandığını yazmaktadır 
(54). Halbuki o veya bu dağın, o veya bu kabilenin "atası" oldu­
ğu hakkındaki rivayetlere Altay folklorunda birçok defa tesbit 
edilmiştir. Katanov tarafından Sagaylarda tesbit edilen şu riva­
yet bu gibi folklor cümlesindendir: "Rivayet ederler ki Üçege 
oymağı evvelce Sakçak dağının eteklerinde bulunurdu. Bu dağ 
Es ırmağının başlarındadır. Ü çege oymağının kadınları (gelinle­
ri) bu dağa kayınbabamız derler; başka türlü söylemezler. Bu 
dağ uzaktan göründüğü zaman başlarını örterler. Öte tarafta, 
Miras suyu kıyısında da bir dağ vardır. Bu dağın adı Kölin' dir. 
"Dağ kargası" oymağı bu dağ hakkında "bizim törediğimiz 
dağ" derler. Bu oymak bu dağda şaman ayini yaptırır ve kurban 
keser, fakat kadınlar bu dağa kayınbaba demezler. Kolin dağı­
nın karşısında, Miras suyunun ötesinde yine bir dağ vardır. Bu 
dağa Karatağ derler ki buradaki iki dağa bu ad verilir. Bu dağ­
ların yanında "dağ kargaları" oymağının ataları yaşamışlardı. 
Bu oymağın kadınları bu dağa (yani Karatag' a) kayınbabamız 
derler (yani adım söylemezler). Bizim şamanlarımız (yani Sa­
gay kamları) ayin yaparken okudukları dualarda bu dağın adı­
nı zikrederler. Diyorlar ki bu Karatag' da taştan yapılmış beşik 
bulunmuş, fakat şimdi gören yok. O beşik bizim kadimki atala­
rımızın beşiği imiş (ol tas pezik purungı pisting übekkilerding 
pezigi pal tur). Karadağ'ın bu yanında Padın denilen bir dağ 
vardır. Bu dağ Miras suyunun ·bu tarafında, Taştıp ırmağının 
başlarında biraz ötededir. Bu dağın yamaçlarında Sibicin oyma­
ğının ataları yaşamışlardır. Bu oymağın kadınları Padın dağına 
"kayınbabamız" derler; şamanlar dualarında bu dağın adım 
zikrederler." (55) 

(54) L. P. Potapov, Kült gor na Altaye (Sov. Etnog. 1946, No. 2. s. 
115). 

(55) Radloff-Katanov, Proben IX, 604-605 (metin), 588-589 (tercüme). 

255 



Gök Türklerin menşeleri hakkında Çin kaynaklarında tesbit 
edilen rivayetlerde de dağ ve mağara mühim unsurlardandır. 

Mukaddes dağlar ve onların ruhları adına çok muhteşem · 

ayin ve törenler yapılır. Dağ ayini Kaç ve Beltir boylarında "tigir 
tayı", yani "gök kurbanı", Sagaylarda "tağ tayanı" yani "dağ 
kurbanı" tesmiye olunur. 

Sayagların dağ kurbanı Katanov tarafından tasvir edilmiştir. 
(56) Bu tasvire göre Sagaylar her üç yılda bir dağ tepesinde ayin 
yapar ve kurban keserler. Kurbanlıklar üç yaşını doldurmuş be­
yaz koçlar olmalıdır. Bu ayine 100-150 kadar adam iştirak eder. 
Bu ayine kadınlar iştirak ettirilmez; ayine gelenlerin kısrak ile 
gelmeleri de yasaktır. Kısrak ile gelenler bulunursa hayvanlarını 
dağdan uzakta bırakmaları lazımdır. Herkes törene kendi evin­
de hazırladığı rakıyı (arağı) getirir. Koyunların eti az gelirse iki 
yaşını doldurmuş bir öküz kurban edilir. Kurbanlar hazırlandık­
tan sonra şaman ayini yapar. Kurbanlıkların boğazları kesilmez, 
karınları yarılır ve yürekleri çıkarılır, derileri ve kemikleri ateşe 
yakılır. Bundan sonra şaman ayin cübbesini giyer, davulunu ve 
tokmağını eline alır. Üç kayın ağacına on dokuz parça beyaz, ka­
ra, mavi, kızıl şeritler asar; kayın ağaçlarını birbirine ipek iple 
bağlar. Kurban etlerini kayın ağaçlarından birinin altına koyup 
şaman bu ağaçları doğudan batıya doğru dolaşmağa başlar. Ayi­
ne, bazan da iki şaman iştirak eder; fakat üç şaman olmaz. Ayin 
bitinceye kadar et de pişmiş olur. Et yemeden önce şaman kayın 
ağaçlarına dokuz defa rakı serper. Sonra et yenir, rakı içilir. 

Yenisey' de yaşayan Şamanist Türk boylarından Beltirlerin 
mukaddes dağlarında yaptıkları tanrıya kurban töreni yerli Şa­
manist Türk aydınlarından S. D. Maynagaşev tarafından bütün 

(56) Radloff-Katanov, Proben, IX, 566 (metin), 553 (tercüme). 
(57) Sbornik Muzaya Antropologii Etnografii, 1916, tom III, s. 91-

120 

256 



teferruatıyla tasvir edilmiştir. (57) Biz buraya Maynagaşev'in 
makalesini aynen naklediyoruz: 

Beltirlerin çoğu Akaban kıyılarında yaşarlar. "Teye" Beltirle­
ri ise bu Abakanlılardan ayrılmış bir gurup teşkil ederler ki, di­
ğer Türk boylarıyla çevrilmişlerdir. Abakan Beltirleri tanrı tayı 
.merasimini bilmezler, "Teye" Beltirlerinde ise bu merasim umu­
mi kabile bayramı şeklinde icra olunur. Her aile bugün için ara­
ğı (rakı) hazırlar. Bundan başka sıraları gelen yedi yahut dokuz 
aile birleşerek muayyen miktarda koyun hazırlarlar. Bu koyun­
lardan kurbanlığa mahsus olanı beyaz tüylü ve siyah başlı olma­
lıdır. 

Bayramın arifesinde yahut bayram günü sabahleyin her aile 
üldürbe yapar. Üldürbe'yi yalnız erkekler yapabilir; kadınların 
buna dokunmaları memnudur (yasaktır). Üldürbe şöyle yapılır: 
adet olduğu üzere aile reisi yahut onun oğullarından biri kendir­
den bir ip büker; bu ipin uzunluğu şapkanın etrafını çevirecek 
derecede olur. Bu ipe kartal tüyleri, beyaz ve mavi renkteki ku­
maş parçaları bağlarlar. İşte buna üldürbe denilir. Üldürbe tüyle­
ri için kartal, Beltirlerin kendileri tarafından öldürülmeli. Onla­
rın akidesine göre bu kartalı bizzat ruhlar gönderirler. Şayet Bel­
tirlerden kimse öldüremezse o vakit başka kabilelerden satın 
alırlar. Kartal telleri, "üldürbe"ye ailede bulunan erkeklerin ade­
dine göre bağlanır. Bununla beraber bu teller üçten eksik olma­
malıdır. Eğer ailede bir erkek çocuğun doğmasını temenni eder­
lerse bir tel fazla bağlarlar. Bu "üldürbe" merasimine iştirak ede­
cek adamların şapkalarına bağlanır. Teller yukarıya doğru dik 
durur, kumaş parçaları ise aşağıya sarkar. Bağladıktan sonra 
"araçın-ardıç" ağacıyla tütsülerler. Bu "üldürbe"li şapkayı mera­
sime giderken giyerler. Ekseriya bu "üldürbe" çocukların şapka­
sına takılır (bağlanır); büyükler buna riayet etmezler. Kadınlar 
ve kızlar evde kalırlar. Onlar merasime iştirak ettirilmezler. 

257 



Uzun ve oldukça dar Sarıkol (Sarıdere) deresi Teye (Tüü) 
nehrine sağ taraftan karışır. Beltirler, yaya ve atlı olarak, işte bu 
dereyi takiben yukarıya doğru hareket ederler. Başlarında "ül­
dürbe"Ier acaip bir şekilde dalgalanır. Eğerlerin arkasındaki 
heybelere konan tulumlarda arağı (rakı) !ar, arabalarda tencere, 
kazan, su ve kurbanlık koyunlar bulunur. Dereden çıkarken bir 
mezarlık görünür. Bu mezarlığın karşısında yolcular tevekkuf 
ederler (dururlar). Büyükler fincanlara rakı koyar, yerden bir ot 
alıp bununla mezara ve etraftaki dağlara karşı rakı serperler. Ne­
zirlerini (adaklarını) kabul etmelerini dileyip ölü akrabalarını ve 
dağ ruhlarını çağırırlar. Yolun yarısına geldikten sonra bu geçi­
len dağların ruhlarına yine rakı serpmek için dururlar. Burada, 
sol tarafta, yüksek bir dağ vardır. Beltirlerin sözüne göre, evvel­
den "tanrı"ya kurban merasimi bu dağın tepesinde yapılmıştır. 
Bu dağ Beltirlerce mukaddes sayılmış ve bunun tepesine kadın 
ayağı basmamıştır. Lakin bu memnuniyete (yasağa) muhalefet 
ederek bir kadın dağın tepesine çıkmış bundan sonra dağın kut­
siyeti kaybolmuştur. Bu hadiseden sonra ihtiyar bir Beltir rüya­
sında kurban merasiminin diğer bir dağda yapılması lüzumunu 
keşfetmiştir. Bu andan itibaren bu dağ bırakılmıştır. Bununla be­
raber Beltirler bu dağın yanından geçerken buna karşı rakı serp­
meyi unutmuyorlar. 

Nehir boyunca yedi buçuk kilometre gittikten sonra sol taraf­
ta bir yüksek tepe yükselir ki bu Beltirlerin mukaddes dağıdır. 
Evvelki dağın kutsiyetine halel geldikten sonra bu dağı"Tigir Ta­
yıcan" namını almış (58) ve tepesine de kadın ayağı basmamış­
tır. Dağın güney tarafı çıplak, kuzey tarafı ise kalın tirementi ve 
kayın ormanlarıyla örtülüdür. Tepeye vardıkları zaman atlarını 
tepe altında bırakır ve kendileri rakı, kazan, su ve kurbanlık ko­
yunları beraberlerine alıp tepeye yayan çıkarlar. Tepe epeyce 

(58) "Tıgir Tayıcan" harfiyyen tanrıya kurban kesilen dağ demektir. 

258 



yüksektir; bütün etraftaki tepelere hakimdir. Bu tepe üzerinden 
her tarafta güzel ve hoş manzaralar görülür: aşağıda Teye vadi­
si kıvrılır ve uzaklara giderek Abakan nehrinin geniş vadisiyle 
birleşir. Abakan'ın öte tarafında daimi karlarla mestur (örtülü) 

. Sayan dağlarının kolları yükselir. Muhteşem dağ silsileleri ve te­
peler muhtelif istikametlere uzanıp gayrı muntazam bir surette 
yekdiğeriyle karışırlar. Bunların arasından, pek nadir olarak, 
düz ovaların ufacık bir köşesi göze çarpar. Kuzey tarafında bu­
lunan kayın ormanları dağın tepesine kadar yükselir. Bu orman­
lığın nihayetinde ayrı duran dört ağaç bulunuyor ki bunlar mu­
kaddes dört kayın ağacıdır. Beltirlerin sözüne göre, bu ağaçlar­
dan hangi biri kurur, yahut bir sebeple yıkılırsa bunun yerine bir 
ağaç bitermiş. Bu kayın ağaçlarının altında, bir ağaçtan diğerine 
uzatılan bir ipe bağlanan ve müruru zamanla yarı çürüyen "ül­
dürbeler" görülür ki bunlar evvelki senelerin kurban merasimi­
'nin izleridir. Numune için bunlardan bir parça almak istemiştim, 
Beltirler kat'f surette mani oldular. Onların inancına göre ta ... es­
ki zamandanberi tatbik edilmiş bir yasa vardır ki kurban edilen 
şeyden almayı meneder. Şayet alınırsa kabileye felaket gelmesi­
ne sebep olur. 

Tepede, yekdiğerine dört metre uzakta, iki yerde ateş izi var­
dır. Bunların yanında kazan altına sacayak yerine kullanılan taş­
lar yatmaktadır. Kafileden evvel buraya vasıl olan Beltir, adette 
ihtiyarlardan biri, aynı yerde ateş yakar. Bu iki ateşin doğu tara­
fında ve mukaddes kayın ağaçlarına yakın bulunanına "Uluğ 
ot" (Büyük ateş), batıda bulunanına Kiçiot (Küçük ateş) diyorlar. 
"Uluğ ot" kutsi mahiyeti haizdir. Bu büyük ateşe ve mukaddes 
ağaçlara yalnız Beltirler yaklaşabilirler. Onun doğu tarafına ise 
kimse geçemez. Bu ateşlerin ne vazife gördükleri merasim esna­
sında belli oluyor. Ateş yakıldıktan sonra diğer Beltirler de geli­
yorlar. Herkes kendi rakısından her tarafa serper, ateşe birkaç 

259 



damla damlatır ve kendisi de içer. Üldürbeli şapkaları çıkarıp 
toplarlar. Rakı tulumları da bir yere toplanır ve özel bir bekçi ile 
muhafaza olunur. 

Bu kurban merasimine diğer kabilelerden de misafirler gelir.­
Lakin onlar merasime iştirak etmezler, bir kenarda oturup mera­
simi seyrederler. Beltirlerin hepsi geldikten sonra koyunları kes­
meğe başlarlar. En evvel, ona has bir usulle, kurbanlık hayvanı 
öldürürler. Benim gördüğüm kurbanlık beyaz bir oğlaktı. Oğlak 
şu suretle öldürüldü: iki adam bir kayın sırığının iki başından 
tuttu, iki adam da oğlağın ön ve arka ayaklarından tutup bu sı­
rığın üzerine yatırdılar ve hayvanın belkemiğini kırdılar; bağır­
maması için ağzını tıkadılar. Akidelerine göre böyle iken hayvan 
bağırırsa makbuliyetine alamettir. Belkemiği kınlmakla hayvan 
çabuk ölüyor; onu yere yatırıp derhal karnını yardılar ve belke­
miğine ilişik olan azasından birini çıkardılar. Bu ameliyattan 
sonra hayvan derhal öldü. Kanını yere damlatmamak için çok 
dikkatle derisini yüzüp gövdesini parçaladılar. Başını, ayak, ba­
ğırsak ve ciğerlerini deriye sarıp yeşil dallar üzerine koydular. 
Kurbanlığın ön tarafını tencereye koyup diğer koyunların etiyle 
birlikte pişirdiler. Lakin kendileri bunun merasim kaidesine mu­
halif olduğunu ve usule göre kurbanlığın bütün etleri "Uluğ 
ot" ta yakılması lazım geldiğini söylediler. 

Bu esnada diğer koyunların da adi surette boğazlarını kesmiş 
ve etlerini ufak parçalara ayırıp tencereye koymuşlardı. Bu ko­
yunların da bağırsak ve ciğerlerini yeşil dallara koydular. 

Et pişmekte iken Beltirler "üldürbe"leri alır ve bunları kur­
banlık koyunu getiren adam vasıtasıyla merasime mahsus ol­
mak üzere bükülmüş ipe bağlatırlar. Bu ip yedi kulaç uzunlu­
ğunda olup çilipağ tesmiye olunur. Üldürbeleri o suretle bağlar­
lar ki bunların ipleri çilipağ ipleriyle birleşmiş gibi olur. Üldür­
beleri bağlayıp bitirdikten sonra yine ardıç ağacı dumanıyla tüt-

260 



sülerler ve ibadete başlarlar. Çilipağın bir ucunu dört kayın ağa­
cının en şarkta bulunanına bağlarlar ve bir ucunu da "dua" bi­
len adam tutar. Kartal telleri, tüyleri havada dalgalanır, bütün 
Beltirler b.aşla:rını açarak bir grup halinde toplanırlar. Çilipağı 
tutan adam tanrıya (semaya), bulundukları dağlara ve Teye neh­
rine ... hitaben ilahiler, himnler okur; diğerleri de bu ilahileri tek­
rar ederler ve "seek!" diye bağırırlar. "Sek" kelimesini telaffuz 
ederken bütün sesleri birleşir. Bu seslerde öyle bir duygu, öyle 
bir ahenk işitilir ki güya semanın ruhu Tanrı ve uzaktaki bütün 
şahikaların sahibi olan ruhlar bu sesleri dinliyorlar. O vakit "çi­
lipağ" yukarıya kaldırılır. Bunu müteakip bütün Beltirler elleri­
ni havaya kaldırıp yere doğru eğilirler. Bu suretle kuzey tarafın­
dan başlayarak yavaş yavaş güneş tarafına çevrilirler. İlahilerin-

· de dağlara ve nehirlere hitap ederler. Yalnız görülen dağlara ve 
nehirlere değil, buradan görülmeyen ve av avladıkları alandaki 
dağlara ve nehirlere de himn söylerler. 

Bu sadedi! insanların yüksek dağ tepesine çıkıp icra ettikleri 
ibadet merasimlerinin manzarasında bir azamet hissolunur. On­
ların bu yüksek şahika üzerinde durup etraftaki bütün tabiah, 
dağ silsilelerini ve nehirleri, müşahhas ilahlar suretinde tasav­
vur ederek en samimi dileklerini arzetmelerine ve kuvve-i mu­
hayyelelerinin kendi bildiği şekilde işlemesine hiçbir şey mani 
olmuyor. 

Böyle bütün bir daire yaptıktan sonra "çilipağ"ı diğer kayın 
ağaçlarından da geçirip bir ucunu batı yönünde bulunan ağaca 
bağlarlar. "Çilipağ" yerden biraz yukarıda durur. Bununla me­
rasimin birinci kısmı tamam olur. 

Teneffüs zamanında Beltirler pipolarını tellendirir; bir iki fin­
can "arağı" içer ve diğer kabilelerden gelen misafirlerle selamla­
Şıp konuşurlar. 

Bir kısmı da "Büyük ateş"te bulunan tencere alhna odun 

261 



atarlar. Bu tenceredeki kurbanlık eti piştikten sonra yeşil kayın 
ağacı dallarından tepsiye benzeyen "tipsi" yapıp bunun üzerine 
etleri koyarlar. İki adam bu tipsi'yi tutar ve başlarına şapkaları­
nı giyerler. Bütün Bel tirler bunların arka tarafına toplanır ve şap­
kalarını çıkarıp yine ibadete başlarlar. Tertip birinci kısmın aynı­
dır. Yine aynı ilahiler ve iştirak edenlerde ellerini yukarı kaldıra­
rak her tarafa eğilmek suretiyle dağlara tazim ederler. Yine gü­
neş tarafına doğru iki daire yaparak devrederler. Bundan sonra 
kurbanlık etlerini tipsi ile beraber "Büyük ateş"te yakarlar. Et 
yandığı zaman ateşe kaşıkla rakı serperler ve ateşe secde ederler. 
İhtiyar Beltirler dumanın ateş üzerinde nasıl yükseldiğine dik­
kat ederler: eğer duman yuvarlana yuvarlana güneşe doğru 
yükselirse kabileye iyilik, eğer ters tarafa yükselirse fenalık ola­
cağına alamet .addederler. Bununla merasimin ibadet kısmı ta­
mam olur. 

İbadet merasimi bitinceye kadar "küçük ateş" üzerindeki ko­
yun etleri de pişmiş oluyor. Bu etler orada bulunanlara ikram 
içindir. Orada hazır bulunanlar üç top olup otururlar: Beltirler; · 

çocuklar ve misafirler. Her topa et, sofra yerine kullanılan "ki­
cim" (59) üzerinde verilir. Yemek zamanında kemiklerin ahlma­
masına çok dikkat ederler. Yemekten sonra rakı ikram olunur. 
Beltirler kendi aralarında müstakbel (gelecek) merasim için kur­
banlık getirmek kimin sırası olduğunu konuşur ve sırası gelen 
adama büyük fincanlarla rakı takdim ederler. 

Nihayet misafirlere gitmek vakti olduğunu anlahrlar. Yemek 
arhklarını ve kemikleri toplarlar. Bunların hepsini kurbanlık ko­
yunun bakiyeleriyle bağırsak, ciğer, ayak ve derisiyle ve bunla­
rın bulundukları ve temizlendikleri dallarla beraber "Büyük 
ateş" te yakarlar (Kurbanlıktan başka koyunların derilerini sa­
hipleri eve götürürler). Bunları yakarken ateş etrafında durur ve 

(59) Kicim deriden yapılan geniş bir eğer altı keçesidir. 

262 



eğilerek saygı gösterirler. Bazıları dizleri üzerine otururlar. Dua 
sesleri işitilir: "Al beyaz koyununu, ver bize bolluğunu!" Bu me­
rasimden artakalan rakıları Beltirler kendileri içerler. Bu artığa 
çok ehemmiyet verirler. 

Onlar, kendi akidelerine göre, arağı suretinde, ruhların hibe 
ettiği saadet ve uğuru kabul ediyorlar. Bununla merasim tamam 
olur. Ahali dağılır. 

B) Oba kültü ve ayinleri: Etnografya araştırmalarından anla­
şıldığına göre Şamanist Türk ve Moğol boylarında oba kültü de­
nilen bir kült çok yaygındır. Oba steplerde toprak, dağ geçitle­
rinde taş yığınlarından meydana getirilen sunf tepeler (höyük­
ler) dir. Bu obalar steplerde mukaddes dağ ve tepe yerini tutar­
lar. Urenhalar ibadet için yaptıkları çadır ve alaçıklara dahi 
"oba" derler (60) ki bunlara göre oba tapmak {mabet) demek 
oluyor. 

XVI. yüzyıldan beri Budist olan Urenha ve Moğollarda oba 
kültü bütün kuvvetiyle tutunmaktadır. Moğol bilgini D. Banza­
rov oba kültünü bahis konusu ederken şöyle diyor: "Özel ayin­
lerden biri oba'ya tapmaktır. Her boy veya oymak kendine ait 
olan sahada oba yapar. Eski zamanlarda obaya kurban sunma 
töreni basit idi. Şaman, filan oymağın koruyucu ruhunun filan 
yerde bulunduğunu söyler, boy veya oymak oraya bir höyük ya­
pardı. Bu oba boyun tapınağı olurdu. Burada kurbanlar kesilir, 
dini' törenler yapılırdı. Oba'nın yanından geçen her yolcu atının 
kılından veya elindeki paçavralardan bir parçayı adak olarak 
buraya atardı. Eski şamanlık kalıntısı olan bu oba ve törenlerini 
ortadan kaldırmak için Buda rahipleri çok uğraştılarsa da bir 
türlü muvaffak olamadılar. Nihayet bu Şamanizm kalıntısını La-

(60) F. Kon, Predvaritelniy otçet po poyez, v Uryanh, zemli (İZV­
SORGO, 1903, tora XXXIV, No. l'den ayrı basım s. 4). 

263 



Budist heykelleri 

maizm ile barışhrmağa mecbur oldular. Buda rahiplerinden Va­
dacaradarDiyancı "Oba yapısı" adlı bir eser yazdı. Dindar rahip 
bu eseri yazdığından dolayı utanıyor, "Hikmet ehli için böyle bir 
eser yazmak utandırıcı bir iştir, fakat ne çare diyor." (61) Başka 
bir rahip "Oba töreni usulleri" adlı eserinde şöyle diyor: "Zama­
nımızda oba ibadeti çok yaygındır. Bu adet çok eskidir. Buda ki­
taplarında böyle bir ibadete ve ayine rastlamadım. Oba ayini 
hakkında bir kitap yazmamı rica ettiler. Bu müracaatlara ve rica­
la�a uyarak bu kitabı yazmaya mecbur oldum." (62) Bu iki Buda 
rahibinin yazdıklarından anlaşılıyor ki Moğolistan' da Oba kültü 
çok eski bir kült idi, Budizm talimahna aykırı olan bu kültü din­
dar lamalar ortadan kaldıramadıkları için "kitaba uydurmaya" 
mecbur oldular. 

İngiliz seyyahı W. Rokchill oba kültünün Moğolistan' a Ti­
bet' ten Lamaizmle geldiğini ve bu kelimenin de Tibetçe do-bon 

(61) Çernaya vera (Kara din), s. 18-20. 
(62) A. Pozdneyev, Oçerki bıta buddiyskih monastırey i buddeys, 

duhovenstva Mongolii. Petersburg, 1887, s. 4. 

264 



yahut do-bum (bin taş) kelimesinin bozuntusu olduğunu iddia 
etmiştir. (63) Bu iddianın esası yoktur. Lamaların oba kültünü 
ancak halkın ısrarı üzerine kabule mecbur olduklarını Lamaizm 
rahiplerinin yukarıda naklettiğimiz sözlerinde,n anlıyoruz. Oba 
kültüne gelenek olarak Müslüman Türklerde de rastlanmakta­
dır. Kırgız-Kazak boyları obalara karşı derin saygı gösterirler. 
Bunlara göre obalar "arvagı" güçlü kahramanların mezarıdır. 
Baganalı-Nayman kabilesi Ulutav dağındaki Edige obasını, İsil 
(İşim) ırmağı boyundaki Atıgay-Argın kabilesi Barak batır oba­
sını ziyaret eder, kurban keserler. XIX. yüzyılın başlarında Kı­
rım' da seyahat eden Minas Meditsi, Kırımlı ihtiyar Türklerin 
çevresinde kaba heykeller bulunan obanın yanına toplanıp genç­
lere nasihatta bulunduklarını yazmıştır. (64) XVIII. yüzyılın orta­
larında Başkurtlar arasında seyahat eden Rıçkov, Ak İdil ırmağı 
boyunda gördüğü kurgan (oba)lara dair söylenen Başkurt efsa­
nesini tesbit etmişti. Bu efsaneye göre obalar eski kahinlerin me­
zarı imiş; bu kahinler Rus istilasını görmemek için kendilerini 
bu obalara diri diri gömmüşlermiş. (65) 

Resmen Lamaist sayılan Urenha-Tuba Türkleri eski Şama­
nizm geleneklerinden ayrılmamışlardır. Lamaizm rahiplerinin 
üç yüz yıldan beri mücadele ettikleri ongon (eren) kültü bile son 
yıllara kadar sürüp gelmiştir; oba ise şamanlarla (kamlarla) la­
maların ayin yaptıkları tapınaklara (mabetlere) ad olmuştur. 

Urenhaların obası, Altay ve Yenisey Şamanistlerinin yahut 
Müslüman Kırgız-Kazak ve Nogayların toprak veya taş yığının­
dan ibaret obalarına benzemez. Urenha obaları içi oyulmuş ve 

(63) W. Rokchill, Lamalar diyarı (Rusça tere.) Petersburg, 1901, s. 87. 
(64) L. Koli, iz "Puteşeşestviya po yoj, Rossii" Minasa Miditsi (İzv. 

Tavriç. Arheol. Kom. 1910, No. 44, s. 32). 
(65) Rıçkov, Jurnal ili dnevniye zapiski kapitana Pıçkova, Peters­

burg, 1770, s. 127-123. 

265 



duvarlarına ağaçtan yontulmuş kuzgun, guguk, öküz, aygır su­
retleri bulunan bir tapınak haline getirilmiştir. Kapısı doğuya 
karşı bakar (Lamaizm tapınaklarının kapısı batıya karşı olur). 
Obanın kapısında bulunan bir değneğe gelen giden nezir olarak 
paçavra bağlar. 

Obada yapılan şaman ayinine Urenhalar "oba tağır" derler ki 
"oba ibadeti" demektir. Bu ibadet tam manasıyla şaman! ayinle­
rinden ibarettir. Böyle olmakla beraber bu ibadete hazan lama da 
iştirak eder ve mukaddes kitaplarından ilahiler okur. Şaman ise 
önce obayı üç defa dolaşır, kokulu otlar yakıp obanın etrafını 
tütsüler; ilahiler okuyup dağlara, yer-su sahibi ayıya yalvarır; 
"Büyük hakanım, merhamet et, yargıla! Gümüş oba, altın Tang­
nov dağı esirge, yargıla, bizi besle, koru!" diye dua eder. 

Ayin tamam olduktan sonra kurban kesilir. Kurban hayvanı­
nın kafası bir sırığa geçirilerek oba kapısının karşısına dikilir. 
Cemaat kurban etinden parçalar alıp ateşe atar, rakıdan dağ ruh­
larına saçı saçarlar. Kurban eti yenildikten sonra at yarışı, pehli­
van güreşi olur. Yarışta kazanan atın boynuna şaman bir beyaz 
kumaş bağlayarak bu atı tanrıya yahut Erlik'e "ıdık" (yani nezir) 
olarak bırakır. (66) 

C) Onnan ve ağaç kültü: Ötüken ormanlarının (Ötüken yış) 
Gök Türkler ve Uygurlar devrinde bütün Türklerce mukaddes 
sayıldığını biliyoruz. Orman kültü ilkel toplulukların orman 
mahsulleriyle ve avcılıkla geçindikleri devrin hatırasıdır. Ziraat­
çı ve geniş bozkırlarda çobanlık ile geçinen uluslarda orman kül­
tü eski önemini kaybetmiş, orman tanrıları da kötü ruhlar sayıl­
mıştır. Bununla beraber hayat şartları ve dini telakkileri bakı­
mından epeyce gelişmiş ve yükselmiş olan bazı uluslar orman 
kültünü yeni dinlerine sokmaya muvaffak olmuşlardır. Mesela, 

(66) Krş. Radloff-Katanov, Proben IX, 95-96 (metin), 81-82 (tercüme). 

266 



İran' da Maku hanlığında yaşayan Karakoyunlu Alevi Türkmen­
lerde orman kültü V. Gordlevski tarafından tesbit edilmiştir. (67) 

Maku hanlığının güneydoğusunda 26 köyden ibaret bu Karako­
yunlular "Ali ilahi" lerdenmiş. Köylerinden birinin (Sofu köyü­
nün) çevresinde mukaddes orman vardır. Bu ormanlardaki 
ağaçlara dokunmak kesin olarak yasaktır. İlkbahar gelince Kara­
koyunlu kadınları bu ağaçlara çiçekler bağlarlar. Kurban edilen 
hayvanların kemiklerini bu ormana gömerler. Orman için kesi­
len hayvanların erkek hayvanlar olması şarttır. Orman ayini 
yapmak için beş gün koyun sütü toplarlar, ayin gününe kadar 
bu sütleri içmezler. Bu ormana "Karaoğlan" derler. Ormanda 
mukaddes ocak vardır. Burada "Şah Ahmet' in tahtı" bulunuyor­
muş. 

Bu mukaddes orman hakkında Karakoyunlular şu efsaneyi 
söylerler: Şah Ahmet Karakoyunlulara gelmiş; elinde bulunan 
asasını bir tandıra atarak yarı yarıya yaktıktan sonra buraya sap­
lamış; bu asadan şu mukaddes orman meydana gelmiştir. Kara­
koyunlular "Bu ormanı kim yarattı?" diye sormuşlar. Şah Ahmet 
de "Karaoğlan" diye cevap vermiş. İşte bundan dolayıdır ki bu 
ormana bu ad verilmiştir. Bu aziz adam Rum memleketine git­
miş, orada ona (yarı yanmış asadan orman yarattığı için) "Ateş 
Bey" demişlerdir. 

Bu Karakoyunlular kendi mezheplerinden olmayanlara "Ba­
yat" diyorlarmış. Demek ki bunların din telakkileri çok dar ve 
kabilecilik telakkisinden farksızdır. 

Gordlevski tarafından tesbit edilen bu Karakoyunlu ormanı 
hakkındaki malumat arasında "Karaoğlan" efsanesi bilhassa 
dikkate değer. Anadolu Türkmenlerinin ayıya "Karaoğlan" de­
dikleri malumdur. Şamanistlere göre ayı orman tanrısı-ruhunun 

(67) V. Gordlevski, Karakoyunlu (Azerbaycan'ı tetkik ve tetebbu 
cem. Ahbarı, Baku 1927, No. 4, s. 5-13). 

267 



" 
timsalidir, adı da tabu' dur. Şamanistler bilhassa ormanlarda, 
ayının adını söylemekten korkarlar. Eski Kıpçaklar ayıya "aba" 
(yani "baba") derlerdi. "Karaoğlan" adı da, ayı adının tabu oldu­
ğu eski devirden kalma bir hatıra olsa gerektir. 

Orman kültü kuzeyli çağdaş avcı uluslarda en önemli kült­
lerden biridir. Yakut avcıları dokuz nefer orman tanrısı-ruhu bu­
lunduğuna inanırlar. Bu ruhların en büyüğü Bay Bayanay deni­
len ruhtur. Bazılarına göre Bay Bayanay orman ruhlarının heye­
ti umumiyesine verilen isimdir. Bu ruhlar avcıları korurlar, onla­
ra bereketli av ihsan ederler. 

Son zamanlara kadar avcılıkla geçinen Şor Türkleri orman 
ruhlarına çok önem verirler. Şor avcılarının inanışlarına göre bu 
ruhlar avcının temiz ve doğru sözlü bulunmasını isterler; ava 
ava çıkacağı gün cinsf münasebette bulunmamalıdır. Avcıların 
evde kalan aile iJ_yeleri de temizliğe riayet etmelidir. Avcılar dö­
nünceye kadar obada oyun, şakalaşma, eğlence yasaktır, çünkü 
orman ruhları böyle şeylerden hoşlanmazlar. Bununla beraber 
bu ruhlar avcılardan hikayeler, masallar dinlemeyi severler. He­
le müstehcen hikayeler pek hoşlarına gider. Bunun içindir ki av­
cılar yanlarında bir usta hikayeci bulundururlar. Bu hikayeci 
avdan avcılar kadar hisse alır. Herhalde bu hikayeci orman ruh­
larıyla iyi geçinmeyi sağlayan kam (şaman) rolünü ifa etmekte­
dir. 

Orman ruhlarına her avcı kurban sunabilir, kamın araalığına 
ihtiyacı yoktur. Buna bakılırsa orman kültünün çok iptida! bir 
devrin, kamların daha bulunmadığı çağın, kalıntısı olduğuna 
hükmetmek icabeder. 

Ormanın heyeti umumiyesi bir kült sayıldığı gibi bazı ağaç­
ları da ayrıca takdis edilir. Şamanistlerin en çok saydıkları ağaç 
kayın ağacı (Betula Tournef)dır. Doğu Türkistan'ın Müslüman 
oyun (kain) lan da hastayı afsunla tedavi ederken çevrelerinde 

268 



kayın ağacı bulundururlar. Son yıllara kadar Şamanlığı muhafa­
za eden Altaylı, Sagay, Şor, Kaç, Televüt ve başka ulusların kam­
ları kayın ağacı bulundurmadan ayin yapmazlar. Kayın ağao 
yalnız ayin törenine katılan bir unsur değil, fakat bizzat kendisi­
ne tapınılan mukaddes bir varlıktır. Kaç şamanı kayın ağacına 
kurban sunarak şöyle hitap eder: 

Altın yapraklı mübarek kayın, 
Sekiz gölgeli mukaddes kayın, 
Dokuz köklü, altın yapraklı bay kayın, 
Ey mübarek kayın ağacı, sana kara yanaklı 
Ak kuzu kurban ediyorum. 

Kamların davullarında güneş, ay, yıldız, şimşek resimleri ya­
nında kayın ağacı resmi de bulunur. Bir Sagay kamı, davulunda­
ki iki kayın ağacı resmini şöyle izah ediyor: "Biz Ülgen atamız­
dan ilk türediğimiz [zaman] Umay anamızla beraber bu iki ka­
yın [ağacı yere] indi (pis pas tap Ülgen adamnan töreende Imay 
ecemen kada tüstür pu ikki kazın)." (68) 

Kamın bu izahından anlaşıldığına göre, kayın ağacı koruyu­
cu ve merhametli ana-tanrı Umay ile beraber Ülgen tarafından 
yere indirilmiştir. Altaylıların dualarında daima "bay kayın" 
zikrolunur. Beltirler ve Sagaylar gök veya dağ kurbanı ayinini 
kayın ağaçları altında yaparlar. Yakutlar kara çam ağacını da sa­
yarlar. Çocuğu olmayan Yakut kadını "yuvalı" (69) kara çam 

(68) W. Radloff-Katanov, Proben, IX (metin) 563, {tere.) 552. Katanov 
"Ülgen adamnan" ve "Imay ece" sözlerini "mukaddes Adem' den" ve 
"Hava ana" diye tercüme ediyor ki yanlıştır. 

(69) Bazı ağaçlarda bir sürü ince ve yapraksız dallar gayet sık olarak 
bir dalda biterler. Uzaktan bakarken bu ince dallar yığını kuş yuvasına 
benzer. Yakutlar buna "arık", Başkurtlar "yel uyası" ("ruh yuvası") 
derler. 

269 



ağacına gelir, beyaz at derisini ağacın altına serer ve ağacın kar­
şısında dua eder. 

Evliya Çelebi Kuzey Kafkasya' da yaphğı seyahatini anlatır­
ken "ağaca tapan ademi kavmi" ve taptıkları ağaç hakkında aşa­
ğıdaki malumatı vermektedir: "Her sene bu darahtın altına ge­
lüp bey'ü şira edüp gidenler elbette bu ağacın etrafına nice ker­
re yüzbin balmumu ve yılmumu yakıp her gece çırağan edüp 
ayini batılları üzere ağaca taparlar . . . Zu'mu batılları üzere bu 
ağaca demir kakarlar ki her kimin bu ağaçta alemeti olursa ağaç 
bu adamı unutmıyıp cehennem azabına komaya yahut şefaat 
edüp kurtara ... " (cilt VII, s. 740-742). 

Evliya Çelebi, adeti olduğu veçhile, bu ağacı çok mübalağalı 
bir şekilde tavsif etmektedir. "Ademi kavmi" dediği kavmin Ku­
zey Kafkasya kavimlerinden hangisi olduğunu da tayin etmek 
güçtür. Bununla beraber bu ağaç efsanesinin "orada" bulunan 
Nogay ve Dağıstan Müslümanlarına da yabancı olmadığını an­
latan kaydına da rastlıyoruz. Evliya Çelebi' ye Nogayların anlat­
tıklarına göre "Bu ağaç İskender'e Cebrail vasıtasiyle Tanrı' dan 
gönderilen Tuba ağacının dalından bitmiştir. Bu dal bu yere Hı­
zır eliyle dikilmiştir." B"undan dolayıdır ki Nogaylar bu ağaca ta­
pıyorlarmış. Evliya Çelebi bunlara " Allah size bu ağaca tapınız, 
dedi mi?" diye sormuş, onlar da "Biz bunu bilmiyoruz, ama ba­
balarımızdan böyle gördük, böyle yaparız" demişler. Yine bir 
yerde "Nogay Tatarları ve Dağıstan Müslümanları bu ağacın içi­
ne bir kıble bina (?) mihrap etmişlerdir" diyor ki herhalde yuka­
rıda bahsettiği "ademi kavmi" Şamanizm geleneklerinden ayrı­
lamayan Nogay ve Kaytak gibi uluslar olsa gerek. 

Türk boylarının menşeleri hakkında söylenen efsanelerde 
ağaç önemli yer tutmaktadır. Uygur efsanesinde Uygur hakanla­
rının ağaçtan türedikleri söylenir. Dede Korkut kitabında adı ge­
çen bir kahraman (Başat) "atam adını sorarsan kaba ağaç, anam 

270 



adını sorarsan kağan arslan" diyor. Oğuz destanlarında Kıpçak 
boyunun menşei hakkındaki rivayette de ağaçtan türeme efsa­
nesinin izi mevcuttur. Bu rivayete göre Oğuz Han bir seferden 
dönüşünde, savaşta ölen bir askerinin eşi ağaç kovuğunun için­
de bir oğlan doğurmuştu. Oğuz Han bu çocuğu evlad edindi ·Ve 
Kıpçak (yani "ağaç kovuğu") adını verdi. (70) 

{70) Reşideddin, Cami-üt-tevarih (TVO, V, 19); Ebulgazi, Şecere-i 
Türk (Desmasions neşri), s. 19. Anadolu Türklerinde ağaç kütüğüne 
dair mah'.imat için bk. M. Ş. Ülkütaşır, Türk Halk Bilgisine ait araştırma­
lar, İstanbul, 1938, s. 30-37 (Eminönü Halkevi yayınlarından.) 

271 



VIII. ATEŞ VE OCAK 
Verbitski tarafından tesbit edilen bir Altay efsanesine göre ilk 

. kişi Arün-südün' den kovulup yer yüzüne indikten sonra Tanrı 
Ülgen ona otları ve meyvaları göstererek "Bunları tecrübe et, ho­
şuna gidenlerini ye!" demiştir. Targın Neme adını taşıyan ilk ki­
şi otları ve meyvaları tecrübe etti, hepsinin besleyici gıdalar ol­
duğunu anladı. İlk yazını ot ve meyva yemekle geçirdi, sağlam 
ve dinç idi. Yaz geçip kış geldiği zaman Targın Neme çok sıkınh 
çekti; güç-bela yaza çıktı. Bundan sonra kış için erzak hazırlama­
ğı öğrendi. Fakat kışın, topladığı erzağa türlü hayvanlar musal­
lat olup rahatsız ettiler. Kişi bunları sopa ile kovuyordu. Hay­
vanlar Ülgen'e şikayet ettiler. Ülgen şu yargısını ilan etti: "Hay­
vanlar ot yesinler. Kişi onların etini yesin, derilerinden elbise 
yapsın." 

İlk insanlar meyva ve otla beslendikleri için ateşe ihtiyaçları 
yoktu. Tanrı onlara et yemeklerini emir ettikten sonra ateşe ihti­
yaç hasıl oldu. Ülgen gökten biri kara, biri ak iki taş getirdi. Ku­
ru otları avucunda ezerek bir taşın üzerine koyup diğeriyle vur­
du, otlar ateş aldı. Ülgen böylece ilk defa ateş yakmasını insan­
lara öğretip "Bu ateş atamın kudretinden taşa düşmüş ateştir" 
dedi. (71) Bundan dolayıdır ki Altaylılarda ve Yakutlarda ancak 
çakmak taşından elde edilen ateş kutlu sayılmaktadır. Kuzey Al­
taylarda bulunan oymaklarda güvey ve gelin gerdeklerinde ilk 
defa yaktıkları ateşi çakmak taşıyla yakmaları gerektir. Üç gece 
ve gündüz bu ateşin yanında bulunurlar. Yakut Şamanistleri 

(71) V. 1. Verbitski, Altayskiye inorodtsı, 97. 

272 



ayin ve törenler için kullandıkları ateşi çakmak taşıyla elde eder­
ler ve bu ateşe "ayi aut" (yani mukaddes ateş) derler; kibritle ya­
kılan ateş ise "nüçça aut" (yani Rus ateşi) tesmiye olunur ve 
ayinlerde kullanılmaz. Bununla beraber aile ocağında yanan 
ateş, nasıl yakılırsa yakılsın, kutlu sayılır. 

Moğol Şamanizmini ilk defa tetkik eden O. Banzarov, ateş 
kültünün Moğol uluslarına Türklerden geçtiğini iddia etmiş ve 
bunun delili olarak Moğolcada ateşe "gal" denildiği halde ateş 
tanrısına "ot" denildiğini göstermiştir. (72) 

Altaylıların ateşe karşı söyledikleri dualarda ateşe "güneş ve 
aydan ayrılmışsın" derler, ateşin gökten Ülgen-tanrı tarafından 
gönderildiğine inanırlar. Mübarek sayılan bazı şeylere ve ruhla­
ra karşı "küfür" sözler sarf edilebilirse de ateş hakkında böyle 
şey söylenemez. Ateşi su ile söndürmek, ateşe türkürmek, ateşle 
oynamak kesin olarak yasaktır. 

Ateşe bakıp kehanet etmek Türklerde çok eski bir görenektir. 
Eski Arap müelliflerinden (yazarlarından) biri Türklerin ateşle 
kehanetlerine dair şu malumatı vermektedir: "Türklerin büyük 
hükümdarlarının muayyen bir günü vardır ki, o gün kendisi için 
büyük bir ateş yakılır. Bu ateşe kurban sunulur ve dualar oku­
nur. Bu ateşin üzerinde büyük alevler yükselir. Bu alev yeşilim­
si renkte olursa bereketli yağmur ve iyi mahsul olacaktır; kırmı­
zı renkte olursa savaş çıkacaktır; sarı olursa hastalık ve salgın 
olacaktır; siyah olursa hükümdarın ölümünü yahut uzak yolcu­
luğu gösterir." (73) 

Karagasların inancına göre ateş ıslık çalarsa "uzaktan bir yol­
cu gelecektir" (74). Ateşin gece ıslık çalması iyi değildir, "aza" 

(72) D. Banzarov, Çernaya vera, 22-23. 
(73) K. İnostrantsev, Eski Türklerin inançları hakkında birkaç söz 

(tercümesi Belleten, XIV, 47). 
(74) Başkurtlar da böyle inanırlar. 

273 



(şeytan) ın geldiğini bildirir; o zaman mübarek sayılan "artış" 
otundan bir parça ateşe atarlar. 

Yakutlar ocaktaki külün kıpırdadığını görürlerse "og kuta 
oynyur" (çocuk ruhu oynuyor) derler, ateşin ailede bir çocuk do­
ğacağını haber verdiğine inanırlar. Birşey hakkında düşünürken 
ateş ıslık çalarsa, o şeyin olmayacağına hükmederler. 

Umumiyetle ateşe bakıp fal açmak Orta Asya Türklerinde 
çok yaygın bir adet olmuştur. Özbek hanlarından Kocugum ça­
dır çadır dolaşarak ateşe yağ atıp kadınların falına }Jakar "senin 
oğlun olacak", "senin kızın olacak" derdi (75). Manas destanın­
da anlatıldığına göre Manas'ın babası Çakıp Han ateşe bakıp ge­
linlerinin mukadderatını anlatıyor. (76) 

Şamanistlerin inançlarına göre ateş herşeyi temizler, kötü 
ruhları kovar. VI. yüzyılda Batı Gök Türk hakanına gelen Bizans 
elçilerini ateşler arasından geçirmişlerdi. Moğol saraylarında da 
bu adet vardı. Bu tören elçilerle gelmesi muhtemel olan kötü 
ruhları kovmak için yapılırdı. Bu inancın izlerine Müslüman 
Türklerde de rastlıyoruz. Başkurtlar ve Kazaklar bir yağlı paçav­
rayı tutuşturup hastanın çevresinde "alas, alas" diye dolaştırır­
lar. Buna "alaslama" derler. Bu kelime Anadolu Türkçesinde 
"alazlama" şeklinde muhafaza edilmiştir, ateşte temizleme anla­
mını ifade eder. "Alas" kelimesi Altay şaman dualarında çok ge­
çer. Yakut oyun-kamları ateşle kötü ruhları kovmak için oku­
dukları afsunlarda "alias, alias" diye bağırırlar. Yakutça "aliasta" 
(= alazla) yanan paçavra ile ayin yaparak kötü ruhları kovmak 
demektir. Yakutlar bu töreni yapan hakkında "oyun aal uotanan 
aalastıır" (şaman kutlu ot-ateş ile alazlıyor) derler. 

Ateş ruhuna hitaben okunan şaman ilahilerinden anlaşıldığı­
na göre aile ocağı kültü ile ateş kültü birbirinden ayırt edilmez. 

274 

(75) Ebulgazi Han, Şecere-i Türk (Desmaison neşri), s. 193-194. 
(76) W. Radloff, Proben, V, s. 205-206. 



Aynı zamanda ocak kültü atalar kültüyle bağlıdır (şaman duala­
rında "atamızın yaktığı ocak" denir). 

Kırgız-Kazakların kabile teşkilatını unutmayan boylarında, 
mesela San-Arka Nayman ve Argınları gibi boylarda, yedinci 
veya dokuzuncu atanın torunlarının hepsi bir "ülken üy" (ulu 
ev )e saygı gösterirler. Bu eve (çadıra) "kara çangarak" de derler 
ki yüzyıllar boyunca ocak dumanıyla "kararmış çadır" demektir. 
Bu çardırda verilen söz yemin sayılır. Bu çadırın sahibi, genç bir 
delikanlı da olsa, herkesçe saygı görür. 

Şaman ayinlerinde okunan manzum dualardan birinde ateş 
ruhu şöyle takdis edilir: "Otuz dişli ateş anam, kırk dişli kayın 
anam, gündüzleri bizim için çalışıp çabalıyorsun, karanlık gece­
lerde bizi (kötü ruhlardan) koruyorsun; gelenlerin başındasın; 
gidenlerin arkasındasın! .. orağa benzeyen hilal değişiyor, eski yıl 
gidiyor, yeni yıl geliyor. Ben de senin kurumuş ağzını (saçılarla) 
ıslatmağa geldim. Sen karanlık gecelerde genç kızlar gibi saçıla­
rını dalgalandırarak oynuyorsun, kırmızı ipekli kumaşlar salla­
yarak genç al kısrak üzerinde geziyorsun, aydın gecelerde ma­
sum çoc_uk suretine giriyorsun! Ulusun koruyucusu, sürülerimi­
zin bekçisisin! Altın yapraklı mukaddes kayın ağacının [yahut 
huş ağacının] gölgesinde dinleniyorsun! Siyah yanaklı beyaz 
koç sana kurban olsun! Kuyruk yağının sağ yanından kesilip do­
kuz tane şişte kızartılmış yağlarla ağzını yağlıyorsun. Dokuz 
parça kırmızı ve beyaz şeritler, paçavralar seni süslüyor. Koyu­
nun göğsü sana kurban olsun! Elbisen hakanlara mahsus zırhtır. 
Kızıl boya ile boyanmış kiş (bir hayvan) tırnakları sana süs ol­
sun! Koyun göğsü sana kurban olsun! Mukaddes ayın adıyla sa­
ğılan ak ineğin südü sana saçı olsun! Altmış tane saç örgüsü ar­
kanda, elli tane saç örgüsü omuzlarındadır. Önünde Abakan ır­
mağı, arkanda Yenisey ırmağı kıvrıla kıvrıla akıyor. Eteklerinde 
sıra dağlar uzanıyor, damarlarında büyük ırmaklar akıyor. Yan-

275 



dığm yerde ot bitmez! Ülger yıldızı arkadaşın, bir (tanrı)dan fer­
manlısın! 

Göklere doğru sivrilen dağların ilk defa yaratıldığı, kanatlı 
kuşlar uçmak için ilk defa kanatlarını açtığı, sert kayalar ilk de­
fa meydana çıktığı, katı kara çelik ilk defa döğülmeğe başladığı 
zaman altı dallı otların başları yanmağa başladı, altı hemşire 
dünyayı dolaşmağa başladı.. . Kökleri altmış dal olan mübarek 
kayın ağacının ilk bittiği günden itibaren sen, ateş anamız, açla­
rı doyurdun, üşüyenleri ısıttın, yemeklerimizi pişirmek için sa­
cayaklarımızı kurdun, üzerinde dokuz kulplu tunç kazanımızı 
kaynattın! Göklerde yüzen ak bulutları ısıtıyorsun, kızartıyor­
sun! Umay anam, sana aş veriyorum, ye! Geceleri bizi koruyor, 
gündüzleri bizi bekliyorsun! Mukaddes ayın adını anarak beyaz 
ineğin sütüyle seni besliyorum. Ellerin, masum kızların elleri gi­
bi temizdir, hergün seni takdis ediyoruz! Bizi sağ avucunda oy­
nat, sağ memenle besle! Beşik bağlarımızı berk eyle! Küçük bü­
yük kardeşler çoğalsın! Başımızın altındaki yastıklarımız dağıl­
masın! Yakalarımızdaki düğmelerimiz çözülmesin! Önümüzde 
ay parlasın, çevremizi güneş aydınlatsın: Köklerimizi şeytan ko­
parmasın! Büyük yaradan yakarışımızı kabul etsin!.. 

Ey ateş anamız, sen, dokuz ırmağın kavşağında dokuz köşe­
li bakır evde oturan ve ırmakların, denizlerin hatunu (melikesi) 
olan su tanrısıyla konuşuyorsun! 

Altmış türlü ırmakların ilk defa aktıkları, mübarek kayın ağa­
cının ilk defa kök salıverdiği, dokuz dağ sıralarında altın yap­
raklı kayın ağaçlarının ilk defa sallandıkları, temiz kurbanların 
ilk sunulduğu, yağız yerin yedi kapısının ilk defa açıldığı, yük­
sek Gök tanrının ilk defa gürlediği, yağız yer altmış türlü çiçek­
lerle ilk defa bezendiği, altmış türlü hayvan sürülerinin ilk defa 
kişnediği ve melediği zaman sen yaratıldın! 

Irmakların ve denizlerin hakimi olan ruhun bulunduğu yer-

276 



de ak-boz at üzerinde geziyorsun! Akar suy{.m yanında biten al­
tın yapraklı mübarek kayın ağacını (senin şerefine) diktik, alh 
ayaklı altın masayı (kurban sunmak için) kuruyoruz; mübarek 
kayın ağacını dolaşıyor, kara yanaklı beyaz koçu kurban ediyo­
ruz ... " (Proben, IX, 576-580) 

Başka bir duada şöyle deniyor: 
"Üç köşeli taş ocak, alevli yanan al ateşim! Taş ocağımız ye­

rinden oynamasın, daima yansın! Yaktığımız ateş alevli olsun. 
(77) Tarhana pişirdiğimiz ocağın külü çok olsun! Neslimiz kesil­
mesin, sürsün, biri giderse biri gelsin! Ey Abukan dağının payı, 
ey ay ve güneşin parçası (olan ateş)! Bereket ver, kısmetimiz bol 
olsun." (Anohin, Materialı, 72) . 

Düğün törenlerinde ateş ve ocağın gerek Şamanistlerde ve 
gerek Müslüman Türklerde çok önemli mevkii vardır. Budist 
Buretler bile gelin ve güveyi ateş ve ocağa secde ettirerek şu du­
ayı okurlar: 

"Ey melikem, ey anam ateş! Sen Hangay-Han ve Burhatu­
Han dağlarının tepesinde biten karaağaç (Ulmus campestris)den 
yaratılmışsın! Gök yerden ayrıldığı zaman doğmuşsun; Ötügen 
anamızın tabanından (kademinden) peyda olmuşsun! Anamız 
ateş, senin baban sert çelik, anan çakmak taşı, ecdadın karaağaç­
hr. Senin nurun göklere ulaşır, yerin altına nüfuz eder. Gökte ya­
şayanın çakmağıyla çakılmışsın, anamız Uluken hatunun eliyle 
yakılmışsın! Sarı başlı koyundan aldığımız sarı yağları sana kur­
ban sunuyoruz. Neşeli ve sağlam, oğlun, güzel kız-gelinin var! 
Ey daima göklere uzanan ve bakan ateş! Biz sana fincan fincan 
rakı, kap kap yağ sunuyoruz; güveye ve geline ve bütün ulusu­
muza sağlık ve güven ver! Biz sana secde ediyoruz." (78) 

(77) Şamanistlerin inançlarına göre ateş tanrısının bıraktığı ateş 
alevsiz ve soğuk olurmuş. 

(78) D. Banzarov, Çernaya veral Kara din, s. 22-23. 

277 



Kırgızlarda da düğün töreninde ateş ve ocak, tıpkı Altay ve 
Buret Şamanistlerinde olduğu gibi, en önemli bir unsurdur. Kır­
ğızlann "Manas" destanında bir gelinin kayın babasının evine 
girdiği şöyle tasvir edilir (79): 

"Kızlar ve gelin çift çift olup eve girdiler. Genç gelin Aksay­
kal eğilerek selam verdi; Aksaykal ateşe yakın geldi, eğildi, ate­
şe selam verdi. .." 

Yakutlar, and törenlerini ateş ve ocak karşısında yaparlar. 
And formülü "büyük babamız ateş karşısında... and ediyo­
rum .. .  " diye başlar ve "yemeklerimden attığım alevli ateş ile and 
ediyorum" diye nihayet bulur. 

Şamanistlerin yaptığı her törende muhakkak ateş bulunur; 
kurbanlık hayvan herhangi bir ruh için olursa olsun bir parçası 
önce ateş ruhuna sunulur. Yukarıda tavsif edilen Belterlerin 
Gök-dağ kurbanı töreninde de ateş, ayininin merkezini teşkil et­
mektedir. 

(79) W. Radloff, Proben, V. s. 420-421. 

278 



IX. ŞAMAN-KAM VE HAYATI 
Şaman dininin ayin ve törenlerini yapan, ruhlarla fani insan­

lar arasında aracılık eden adama umumiyetle Türk kavimlerin­
de kam denir. Mahmut Kaşgari "kam" kelimesini "kahin" keli­
mesiyle tercüme ediyor (Divanü Lı'.'ıgat-it Türk III, 157). Mahmut 
Kaşgari zamanında (XI. yüzyılda) kamların Müslüman Türkler 
arasında bile unutulmadığı anlaşılmaktadır. Divanü Lı'.'ıgat-it 
Türk' de birkaç yerde kamların arvış (afsun ve ayin)lerini ifade 

. eden Türkçe cümleler örnek olarak gösterilmektedir ("kamlar 
kamık arvaştı=kahinler anlaşılmayan birtakım sözler söylediler. 
Cin çarpmasına karşı yapılan üfürükler de böyledir. Kam arvış 
avradı=kam afsunladı"). 

Mahmut Kaşgari'nin çağdaşı olan Balasagunlu Yusuf Hacip 
"Kutadgu Bilig" de kamları otacılar (tabipler) ile bir tutmuş; 
kamların insan topluluğu için faydalı adamlar olduğuna işaret 
etmiştir. Bir yerde şöyle diyor: 

"Gerek hekim, tabip tut, gerek kam tut; 
Eceli gelene ilaç fayda vermez." 
(Kerek tut otacı, kerek kam 
Ölügligke her giz asığ kılmaz em) 

Başka bir yerde açgözlülüğün ilaçsız bir hastalık olduğunu 
anlatırken şöyle diyor: 

"Açgözlülük bir hastalıktır, ilacı yoktur. 

279 



Bu hastalığı bütün dünya kamları tedavi edemezler 
(Bu suklug ig ol bir atı yok emi 
Anı emleyumez bu dünya kamı) 

Yine bir yerde her derdin bir dermanı ve tedavi ede�ek kamı 
bulunduğunu söylüyor: (80) 

"Her derdin belli ilacı, tedavi edecek kamı bulunur" 
(Kamug igke ot ol emi belgülüg 
Ol ig emlegüÇi kamı belgülüg) 

Kutadgu Bilig'ten anlaşıldığına göre XI. yüzyılda Müslüman · 
Türklerin kanılara bakışlarında önemli bir değişiklik olmamıştı. 
Kanaati temsil eden Odgurmış adlı zahid hakana nasihat verir­
ken "Bazı insanlar yoksul; bazı insanlar da kaygı ile yıpranmış­
lardır. Bunların ilacı, dertlerine derman sendedir. Bunları tedavi 
et, bunların kamı ol" diyor ki dikkate değer. 

Seningde turur kör bularnıng emi 
Otagıl daru birle bolgıl kamı 

Yusuf Hacip tabipler (otacı) dan sonra mu'azzimler (yani af­
suncular) diye bahsettiği sınıf, şüphe yok ki, kanılardır. Bunlar 
hakkında şöyle diyor: 

"Otacılardan sonra afsuncular gelir. Yel, şeytan (yek) hasta­
lıklarını bunlar tedavi ederler. Bunlara katılmak (karışmak), yel, 
şeytan dokunanları bunlara okutmak gerektir. Acaba nasıl fay­
dası dokunur desen bile sen onu hoş tut. Tabip afsuncunun söz­
lerini beğenmez, afsuncu da tabibe yüz çevirir. Tabip "ilaç kulla-

(80) Kutadgu Bilig' de kam dört yerde bahis konusu edilmiştir (Mı­
sır nüs. s. 44, 133, 227, 312). 

280 



nırsa hasta iyi olur" der. Afsuncu ise "muska kullanırsa cin-şey­
tan uzaklaşır" der. 

Otacı onamas mu'azzım sözin 
Mu' azzim otaçığa evrer yüzin 
Ol aymış otuğ yese igke yarar 
Bu aymış bitig tutsa yekler yırar 

Anlaşılıyor ki, Müslüman Türkler arasında, XI. yüzyılda iş 
gören tabiplerle kamlar arasında rekabet başlamıştı. 

Kutadgu Bilig'in yazıldığı yıllarda Doğu Türklerinin İslam­
laşmağa başladıklarına bir buçuk asır geçmiş bulunuyordu. 
Kamlar yeni hayat şartlarına ve yeni dine uymak zaruretini o za­
man anlamış olacaklar ki şeytanları kaçırmak için dualar yazılan 
muska (bitig) kullanmışlardır. (81) Eski şaman dualarına Pey­
gamberin, meleklerin, evliya ve şeyhlerin adlarını sokmuşlardır. 
Hatta Doğu Türkistan'ın "Müslüman" kamları, aşağıda görüle­
ceği veçhile, kendi mesleklerinin piri "Hazreti Fatma anamız" 
olduğuna dair menkıbeler uydurmuşlardır. 

Bir Çin kaynağı Kırgızların dinlerinden bahsederken şamana 
"gan" dediklerini kaydeder ki (Hyacinth I, 446; Eberhard, Çin'in 
Şimal Komşuları, s. 69) bunun kam olduğu muhakkakhr. XI. 
yüzyıl tarihçilerinden Gardizf, Kırgızlarda şamanların bulundu­
ğunu söylemektedir. Ona göre, bunların arasında bir adam var­
dır ki her yıl muayyen bir günde gelir. Çalgıcıları, türlü musikf 
aletleri hazırlarlar, O adama "kam-oyun" denir. Buradaki "kam­
oyun" sözünü "kam-oyun" "kam-oyun" gibi bir kelime olması 
muhtemeldir . .  Gardizf'nin tavsifinden anlaşıldığına göre, bu 
adam, şüphesiz, Kırgızların kamı idi. 

(81) "Muska (bitig)" Budist Türk-Uygurlarda da kullanılmıştır. 

281 



Uygur kamları (minyatür) 

Buda dinine ait Uygur metinlerinde "kam" kelimesi aynı an­
lamı ifade etmektedir. Maihaistlere ait bir Uygur metninde Zer­
düşt'e düşmanlık eden Babil sahirlerine de kam denilmiştir. (82) 
Moğollar devrinde kanılara dair doğru malumat Cüveynf tara­
fından verilmiştir. (83) 

Altay Şamanistleri ve Urenhalar şimdiye kadar "kam" keli­
mesini kullanırlar; şaman törenine "kamlama" derler. 

Yakutlar erkek şamana "oyun", kadın şamana da "udağan" 
derler. Moğolcada erkek şamana bö yahut böge, kadın şamana ' 
da, Yakutlarda olduğu gibi, udagan denir. Çuvaşlar kahinlerine 
"yum" derler. 

İslam Türkler "kam" kelimesini unutmuşlardır. Doğu Türkis­
tan Türkleri, Yakutlar gibi, erkek şamana "oyun" derler. Kırgız-

282 

(82) W. Radloff, Uigurische Sprachdenkmaler, s. 157 (met. No. 95). 
(83) Cihanküşa (Radloff, Kutadku Bilik, I, s. XLVI-XVLII). 



Kazaklarda şaman yerini tutan ve onun ödevlerini gören adama 
"baksı" (Kırgızlarda "bakşı") denir. 

"Şaman" kelimesini Türkler ve Moğollar bilmezler. Avrupa 
ilim dünyasında XVIIL yüzyılın sonlarına doğru kabul edilmiş 
olan "şaman" terimi Rusların Kuzey Sibirya'da Tonguzlardan 
öğrendikleri kelimedir. Bu kelimenin etimolojisi son zamanlara 
kadar bilginler arasında tartışma konusu olmuştur. Bazı bilgin­
ler (Fischer, Schlegel) bu kelimenin aslı Pali dilinde bulunan 
samna olduğunu, Sanskritçede "rahip, zahit" manasına gelen 
çramana ile aynı kökten geldiğini ileri sürmüşlerdir. Banzarov 
bu kelimenin aslı Mançuca olduğunu "zıplayan, dans eden" ma­
nasına gelen bir Mançuca kelimeden türediğini iddia etmişti. 
Doktor G. Neoradze 1925'de neşrettiği "Sibirya Kavimlerinde 
Şamanizm" adlı eserinde Banzarov'un faraziyesini olduğu gibi 
kabul etmiştir. (84) 

F. A. Rosenberg Şehname'nin bir beyitinde geçen "semen" 
(Buda rahibi) kelimesi münasebetiyle "şaman" kelimesinin Hin­
distan' dan geldiği hakkında ileri sürülen nazariyeyi teyit ederek 
deliller ortaya atmaktadır. Firdevs! devrinde şemen ve çoğulu 
şemenan (Arapça al-şemen) bugünkü "şaman" manasına değil, 
fakat Buda rahipleri anlamına kullanılmıştır. Pelliot, Çince bir 
metinde chan-man kelimesini bulmuş ve bunun Cücence "sa­
hir" manasına kullanıldığını tesbit etmiştir. Son yıllarda bulunan 
Sogdca metinlerde de "şaman" kelimesinin bulunduğu, Hristi­
yan Sogd metinlerinde ise bunun "şeytan" manasına geldiği gö­
rülmüştür. (85) 

(84) Dr. Georg Neoradze, Schamanismucs bei der Sibirischen Völ­
ker, Stutgard 1925, s. 1. (Bu münasebetle N. Poppe'nin yazdığı tenkide 
de bk. Asia Majör, volf. III. Fasc. I, 137-140). 

(85) F. A. Rosenberg, O vine i pirah v persıd, natsion, epoce (Sbor­
nik MAE, 1918, V. fas. I, 378). 

283 



Kırgız-Kazakların "bakşı" (yahut "haksı") kelimeleri de Buda 
dini vasıtasıyla gelmiş yabancı bir kelimedir. Bu kelimeyi, Rad­
loff gibi (WB. iV. 1446), "bak-" kökünden teşkil edilmiş bir Türk­
çe kelime diye, bilhassa "bakıcı" kelimesiyle yaklaşhrmak sure­
tiyle izah etmeğe çalışmak halk etimolojisinden başka birşey de­
ğildir. Bu kelime Budist Moğollarda "öğretmen, mürşit" manası­
nı ifade eden bir unvan olarak kullanılmaktadır. Lama olmak is­
teyen bir adam bu lamaya intisap ederek "mürit" (yahut "tale­
be") olur. İşte bu "mürid"e "ubaşı", onu öğreten lamaya da 
"bahşı" denir. Türkmenlerde bu kelime ("bag şı") "saz şairi" ma­
nasını ifade eder. Eski Çağataycada Uygurca yazan "katip" de­
mek idi. (86) 

Özet olarak denilebilir ki eski Türkçede "şaman"a ancak 
"kam" denirdi. "Şaman" ve "bakşı" terimleri, şüphesiz, yabancı 
kelimelerdir. 

Şaman (kam), Şamanistlerin inançlarına göre, tanrılar ve ruh­
larla insanlar arasında aracılık yapma kudretine malik olan kişi­
dir. İnsan ufak tefek ruhlara, aileyi koruyan ateş ve iyi yer-su 
ruhlarına bizzat kendisi de kurbanlar, saçılar sunabilirse de kuv­
vetli, hele kötü ruhlara doğrudan doğruya baş vuramaz. Kötü 
ruhlar insanların en büyük düşmanlarıdır. İnsanlara ve hayvan 
sürülerine hastalık göndermek suretiyle "tolu-toluğ" (kurban) 
isterler. Bunların ne istediklerini harfi harfine yerine getirmek 
gerektir. Fani insanlar bunların ne istediklerini bilmezler; bunla­
rı ancak kudretini göklerden, atalarının ruhlarından alan Şaman­
lar bilirler. 

Kamlık (şamanlık) sanatı öğrenmekle elde edilemez. Kam ol­
mak için belli başlı bir kamın neslinden olmak gerektir. Hiçbir 

(86) "Bahşı" kelimesi için bk. M. Fuat Köprülü, İslam Ansiklopedi­
si, II 333-338. Eski Uygur metinlerinde de "bahsı" üstat, muallim anla­
mına kullanılmıştır. 

284 



kimse kam olmak istemez. Fakat geçmiş kam-ataların ruhundan 
biri kam olacak torununa musallat olur; onu kam olmağa zorlar. 
Bu hale Altaylılar "töz basıp yat" (ruh basıyor) derler. Ata ruhu 
musallat olan adam bundan kurtulmağa çalışır, şamanlığı kabul 
etmemekte ısrar ederse deli olur. Şamanların hepsi sinirli, melan­
kolik adamlardır .. Bir ailede çocuklardan biri şamanlık istidadı 
göstermeğe başlarsa, büyükler derhal bunun önüne geçmeğe ça­
lışırlar. Çünkü, şamanın kazancı çok az olur, çok zaman ücretsiz 
ayin yapar. Evladından biri şaman olursa, aile bir işçi kaybetmiş 
olur. Rus misyonerlerinin ve polis teşkilatının baskı ve tehditleri 
de ailenin başına bir felaket getirebilir. Bütün bunlara rağmen, şa­
man namzedi mesleğe girmeğe karar verirse, ihtiyar ve tecrübeli 
bir kamın terbiyesine verilir. ihtiyar şaman ona ruhların adlarını, 
okunacak duaları, silsilesindeki büyük kamların ve tanrıların şe­
cerelerini, ayin ve törenlere ait kaideleri öğretir. Sonra genç ka­
mın bütün yakınları toplanıp "kam bakşı toy" denilen ayin ya­
parlar. Bu ayin ihtiyar şamanın nezareti altında genç şaman tara­
fından yapılır. Bu ayinde genç şaman çok zaman davul yerine asa 
yahut yölge denilen küçük bir yay kullanır. Bundan sonra genç 
şaman gerçek kam sıfatıyla ayin yapmaya yetki kazanmış olur. 

Genç kamın (oyunun) mesleğe girme töreni Yakutlarda daha 
tantanalı olur. Yakutlar sözde Hristiyan sayılmakta iseler de şa­
manlara çok önem verirler. Priklonski adlı bir Rus etnografının 
araştırmalarına göre, Yakutistan'da Şamanizm o kadar kuvvetli­
dir ki, Rus papazları bile hastalandıklarında bunlara müracaat 
ederlermiş. 

Yakutlarda şaman ("oyun") namzedi mesleğe girmeğe hazır­
lanırken mensup olduğu oymak toplanıp bir dağa veya bir tepe­
ye çıkar. Namzedin üzerine "kumu" giydirirler, (87) eline at kıl-

(87) Yakutlar şaman cübbesine "kumu" derler. Fakat bu adı az kul­
lanırlar, bunun yerine "oyun tanasa (-şaman giyimi)" derler. 

285 



!arı bağlanmış bir asa tuttururlar. Namzedin sağ tarafında do­
kuz nefer delikanlı, sol tarafında dokuz kız, bunların ortasında 
da bir ihtiyar şaman bulunur. ihtiyar şaman mesleğe sadakat ye­
mini olan duayı söyler, namzed de onun sözlerini tekrarlar. Bu 
yemin dausı şöyledir: 

"Zavallıların koruyucusu, yoksulların babası, öksüzlerin 
anası olmağa and içiyorum. Yüksek dağ tepelerinde bulunan 
ruhlara saygı göstereceğim; and ediyorum ki onlara candan bü­
tün varlığımla hizmet edeceğim. Bunların en büyüğü ve. en kud­
retlisi, üç bölük ruhların amiri olan, dağ tepesinde yaşayan, şa­
manlar tarafından Sustuganah Ulu Toyon tesmiye olunan Tanrı­
ya, onun büyük oğlu Uygu! Toyon'a karısı Uygu! Hatuna ... bun­
ların sayısız ailelerine ve uşaklarına saygı göstermeğe, hizmet 
etmeğe söz veriyorum. 

Ulu Toyon'un küçük kardeşi Kara Surun Toyon'a, onun oğlu 
Alban Bor ay' a, onun kızı Kız Satılay' a saygı göstereceğim, tapa­
cağım, insanları adam öldürmeğe, intihara, iftira etmeğe teşvik 
eden bu kızın kötülüklerinden kişi oğullarını kara aygır kurban 
etmekle koruyacağım ve korumağa and içiyorum. İnsanlara çı­
ban gönderen Altan Sabaray'a, karısı Altan Sabaray Hatun'a, 
kızları Timir Kuturuk' a ve Köyülgen-Darhan' a hizmet edece­
ğim, tapacağım. Bunlar için süslenmiş martı kuşunu azad edece­
ğim. Bütün bu ruhların büyük anaları olan Kün Cölörüme Hatu­
n' a tapacağım, onu tanıyacağım. Ona kızıl alaca at kurban ede­
rek kötülüklerinden kişi oğullarını koruyacağım. Kurbanın yü­
rek ve ciğerlerini boynuma sarıp ayin yapacağım, yalvaracağım, 
hiddetini merhamete çevireceğim. 

Günahlı kişilerin ruhları sürülen yerde yaşayan ve altı bölük 
ruhların büyüğü olan Dah Talır-Taralı Toyon'a, kızları San Ha­
tun'a ve Suruha Hatun'a hizmet edeceğim. Bunların gönderdik­
leri hastalıkları kara inek kurban ederek iyileştireceğim. 

286 



İnsanlara öldürücü hastalıklar gönderen Bourma Lahay-To­
yon'a, karısı Bouray-Malahay Hatun'a hizmet edeceğim. Çocuk­
ları yaşamayanların çocuklarına ömür vermelerini dileyerek ka­
fasının yarısı kara olan beyaz ineği kurban sunacağım .. .  

Yakut ulusuna kudretli demirciler bahşeden Kıtay Baksı To­
yon' a saygı göstereceğim. Demirci hastalanırsa kızıl inek kesip 
kurban sunacağım; kurbanın ciğerlerini ve böbreklerini demirci­
nin ocağına gömeceğim. 

İnsanlara akıl hastalığı gönderen Tamık Hatun' a hürmet ede­
ceğim. Onun rızası için dokuz kakum, dokuz sarı sıçan, dokuz 
kokarca, dokuz güvercin azad edeceğim; kızıl inek kurban kese­
ceğim . . .  " 

Genç şaman böylece and duası söyledikten sonra Yakutların 
ilk şamanı olan An Argıl'ın oğlu Kün Kegis oyun tarafından ka­
fası "kesildiği", bu kafaya, Kün Kegis oyun' un elindeki uzun de­
mir asaya konulup, bütün dünyayı seyrettirildiği temsil edilir. 

' Genç şaman güya kafası kesilirmiş ve kesik kafasıyla dünyayı 
seyreder gibi roller yapar. 

Baykal gölü ve Selenge ırmağı çevrelerinde yaşayan Buretler 
resmen Budist sayıldıkları halde Şamanizm geleneklerine çok 
bağlı kalan Moğol boylarından biridir. Bunlarda şamanlığa isti­
dat gösteren adama şaman (bö) olması teklif olunur. Teklif kabul 
edilirse şaman namzedi komşularından biriyle oba oba, ev ev 
dolaşıp sadaka toplar. Namzede refakat eden adamın elinde, de­
mir parçaları ve paçavra gibi şeyler bağlanmış bir değnek (asa) 
b.ulunur. Şaman namzedinin mensup olduğu bütün oymağı 
böylece dolaştırdıktan sonra bütün oymak bir ormanda toplanır. 
Namzet şaman için kayın ağacından iki tane asa hazırlanır. Da­
vul yaptırmak pahalıya mal olduğu için Buret şamanları bunun 
yerine asa kullanırlar. Bu asalar özel bir törenle kalın bir ağacın 
gövdesinden oymak suretiyle alınır. Bu ağacın kuruyup kuru-

287 



Genç şaman 

mamasına dikkat ederler. Eğer kurursa bu şaman için iyi alamet 
sayılmaz. Asa alınan ağacın yanına bir kulübe yaparlar. Buraya 
çağrılan, çağrılmayan herkes gelir. Kulübenin ortasına ateş yakı­
lır. ihtiyar ve sayın şamanlar kendilerine ayrılan yerleri alırlar. 
Bunlardan biri genç şaman namzedine "ata" tayin edilir. Bu şa­
manın ruhları ile genç şamanın ruhları aynı zümreye mensup ve 
aynı nesilden olmaları şarttır. Genç şamanla "ata" şaman ilk ayi­
ni beraber yaparlar. Dualarını bir ağızdan söylerler ve hareketle­
rini birbirine uydururlar. Her ikisinin külahlarındaki "zala" (tor­
ba gibi bir şey) birbirine bağlanır, üç gün böylece birbirine bağlı 
kalırlar. Tören dokuz gün sürer; birçok koyun ve tay kesilir. İç­
me, yeme olur. Genç kızlar ve delikanlılar dans ederler; şaman­
lar kulübe yanında ilahiler okur, ibadet ederler; fallara bakıp is­
tikbalden haber verirler. Bu törende söylenen fallara çok önem 
verilir. Dokuzuncu gün genç şamanı keçe üzerine oturtup hava­
ya kaldırırlar. Bu törenden sonra genç namzet gerçek şaman sa­
yılır; ayinler yapmağa başlar. 

288 



Kamlar gerek erkek, gerek kadın olsunlar bir kast halinde bu­
lunmazlar. Mensup oldukları boy, oymak ve köyün üyesi olarak 
halk içinde yaşarlar. Onların başka fani insanlardan üstünlüğü 
ancak ayin yaptıkları, tanrılar dünyasına karıştıkları, ekstaz ha­
line geldikleri anlarda olur. Ekstaz haleti geçtikten sonra kam da 
bayağı kişilerden farksız olur. 

Kendisinin tanrılar tarafından kam olarak tayin edildiğine, 
ruhların kendisinin hizmetinde bulunduklarına inanan kam ha­
yali geniş, mistik ve yaradılıştan zeki bir adamdır. Tabiattaki ba­
zı sırlara da vakıftır. Kam (şaman) olacak adam küçüklüğünden 
beri çok düşünceli olur; vakit vakit canı sıkılır; tab'an şairdir, ir­
ticalen şiirler, ilahiler söyler. 

Deruni ve gerçek vecd halinde iken ruhunun göklere çıktığı­
na ve yer altına inip cehennemleri gördüğüne inanır. Urenhala­
rın inançlarına göre kamların kudreti ilahidir, göklerden veril­
miştir. Bu kudret şamanın başı üzerine bulut olarak gelir; ebeku­
şağı şekline girerek başını, vücudunu doldurur. Bunun içindir ki 
her şamanın davulunda "ebekuşağı"nın resmi bulunur. 

Başka dinlerin nüfuzu altına düşmeyen Şamanistlerde şaman 
eski mevkiini muhafaza etmektedir. Mensup olduğu boy ve oy­
mak ona koruyucu diye bakar. Herkes onun iyi duasını ("alkış") 
almağa çalışır. Hele ayin yaptığı zaman birinin verdiği su veya 
tütünden memnun olarak dua ederse bu duanın ruhlar tarafın­
dan kabul edileceğine inanırlar. Şamana birşey verildiği zaman 
şöyle dua eder: 

"Bastığın yer sert olsun! ayakların kaymasın! 
Yaşın uzun olsun, kara saçların ağarıncaya kadar yaşa! 
Ön dişlerin sararıncaya kadar yaşa! attığın ok yanılmasın! 
Azılıya ısırtam! elliye vurdurma (dayak yeme)!" 

289 



Şaman ekstaz halinde iken birine böyle "alkış" verirse bunu 
"tanrı yargısı" (tanrının hükmü) sayarlar, "dediklerin olsun, 
kam ata" derler. 

Bazı oymaklar şamanlarına yıllık maaş bağlarlar; bazı oy­
maklar ise her ayin ve tören karşılığı olarak ücret verirler. Kam­
lar pazarlık etmezler, ne verirlerse razı olurlar. Umumiyetle ger­
çek kamlar dünyalığa düşkün değillerdir. Kamlar hakkında söy­
lenen menkıbe (yürüm)lere göre gerçek kamlar yoksul olmağa 
mahkumdurlar. Kamların kendileri de buna inanırlar. 

Şamanistlerin inançlarına göre gerçek kam hokkabaz değil­
dir; onun en büyük vasfı vecd ve istigrak (ekstaz) haline gelebil­
mesidir. Şamanistler hokkabazlık yapmasını bilen, fakat ayin ya­
parken ekstaz haline gelmeğe muvaffak olamayan şamanlara 
saygı göstermezler. Bu gibilere şarlatan diye bakarlar. 

Kamın evi şamanlık kültüne ait eşya ile süslenmiş olur. Rus­
ya sınırları içinde yaşayan şamanlar, hükümet tarafından takibe­
dildikleri için, bu süsleri gizlerler. Çin sınırlan içinde yaşayan 
Urenha şamanlarının evleri bir tapınak (mabet) gibidir. Kapının 
tam karşısında davul (tüngür) asılır; davulun üstünde ağaçtan 
yontulmuş muhtelif kuşların heykelcikleri, bunların yanında 
ebekuşağını hatırlatan bir yılan resmi, güneş ve hilal resmi olan 
bir bayrak bulunur. Davulun bir tarafında erenler (ongonlar) sı­
ralanmıştır. Bunlar arasında bir de tahta kılıç (hılıç) bulunur. (88) 
Şaman, bu kılıçla kötü ruhlara karşı savaşır. Altay!� şamanın hiz­
metinde bulunan ruhlardan en kuvvetlisi babası veya anası tara­
fından büyük ata olan kamların ruhları (tös, üzüt)dır. Şamana, 
ekstaz halinde bulunduğu zaman, kayıptan haber verenler de 
b� ruhlardır. Şaman, bunlarla cemaat arasında ancak vasıtadan 
ibaret olduğuna inanır. Bundan dolayıdır ki şaman ekstazdan 

(88) Türk şeyhlerinin menkıbelerinde de "tahta kılıç" zikrolunur 
(bk. M. Fuat Köprülü, İlk Mutasavvıflar, 55, 62-63). 

290 



ayrıldıktan sonra söylediklerini tekrarlayamaz, kendisinin hiç 
birşey söylemediğini iddia eder. 

Bazı kamlar aynı zamanda kabile ve oymağın öğütçüsü öde­
vini de görür; göklere ve yer altına "seyahatten" döndükten son­
ra, insanlara ve hayvanlara kötülük edenlerin tamu (cehen­
nem)da çektikleri işkenceleri, iyi ölülerin göklerde iyi ruhlarla 
birlikte rahat yaşadıklarını anlatırlar. Yalancı ve şarlatan kamla­
rın tanrılara ulaşmadan tamu yoluna sapıp telef olduklarını, ya­
lan yere and içenlerin ağızlarına kaynar kurşunlar döküldüğünü 
korkunç şekilde tasvir ederler. Bu gibi öğütler Şamanizmin teka­
mül safhasına girmekte olduğunu göstermektedir. 

Her kam (şaman) kendisinin özel bir ruhu veya ruhları bu­
lunduğuna inanır. Altaylı kamlar bu özel ruha tös [töz], Yakut 
oyun'ları "ije kil" (= ana-hayvan) yahut emeget, Türkistan ve 
Kırgız baksıları "arvak" derler. Tös, emeget, "arvak" ataların ya­
hut büyük şamanlardan birinin koruyucu ruhudur. Yakutların 
"ije kil" dedikleri izahı güç bir konudur. Yakutların tasavvurla­
rına göre "ije kil" şamanın herhangi bir hayvanda tecessüm etti­
ği canıdır (oyun kuta). Şaman kendi canının bir hayvanda, kurt­
ta, ayıda tecessüm ettiğine inanır (oyun kuta ija kiligar tuttarı­
lar), "İje kil'i kurt ve ayı olan şamana "börölöh eseleh oyuun" 
denir. Bu hayvanın hayatıyla şamanın hayatı bağlıdır. "İje kil" 
ölürse şaman da ölür. Bazan iki rakip şamanın "ije kil"leri birbi­
riyle kavga ederler; hatta birbirini öldürürler. Yakutların "ije kil" 
hakkındaki tasavvur ve inançları çok eski bir devirden kalma ol­
sa gerektir. Bu "ije kil" eş-ruhdur ki eski devirlerde yalnız kanı­
lara mahsus olmayıp herkesin bir "ije kil"i bulunduğu tasavvur 
edilmiştir. Mahmut Kaşgari'nin "çıvı" dediği ruhlar Yakutların 
"ije kil"inin bir varyasyonudur. Mahmut Kaşgari "çıvı" kelime­
sini şöyle izah ediyor: "çıvı-cinlerden bir bölüktür. Türkler şuna 
inanırlar ki: iki bölük birbiriyle çarpıştığı zaman bu iki bölüğün 

291 



vilayetlerinde oturan cinler dahi kendi vilayetinin halkım kolla­
mak için çarpışırlar. Cinlerin hangi taraf yenerse onlardan yana 
çıktığı vilayet halkı da yener. Geceleri bu cinlerden hangisi ka­
çarsa onların bulunduğu vilayetin hakanı da kaçar. Türk asker­
leri geceleyin cinlerin attıkları oktan korunmak için çadırlarına 
saklamr.lar. Bu Türkler arasında yaygındır, görenektir" (Divanü 
Lfıgat-it-Türk III, 225). 

Kaşgarl'nin naklettiği bu efsanedeki her vilayetin "cin"leri o 
vilayette yaşayan insanların "eş"leri olacaktır. Daha iptidai de­
virlerde bunların "ije kil" gibi telakki edilmiş olduğunu tahmin 
edebiliriz. 

Kırgız-Kazakların inançlarına göre yalnız baksıların değil, fa­
kat büyük adamların da eş-arvag'ı bulunur. Kırgızlar "filanla 
konuşuyordum, itirazlarına birşey diyemedim. Çünkü arvagı 
bastı" derler. Kazakların "arvak" dediklerinin Yakut ije kil'inden 
başka birşey olmadığı G. Potan in tarafından tesbit edilen şu hi­
kayeden pek açık anlaşılmaktadır: 

Ciydebay Bahadır, Abılay Han'ın bütün seferlerine iştirak 
eder, askerlere yol gösterirdi. Onun önünde her zaman bir kızıl 
tilki rehberlik ettiği görülürdü. Bu tilki onun arvagı idi. Birgün 
Abılay Han ona "arvagını bana göster" dedi. Ciydebay bahadır 
Abılay Han'ı dağa çıkardı, kendisi de aşağı indi. Abılay Han aşa­
ğıda bir kızıl tilki gördü. Birdenbire bu tilki üzerine bir kartal 
hücum ederek yere serdi. 

Ciydebay, Abılay'ın yanına geldi ve "Ne gördünüz?" diye 
sordu. Abılay gördüğünü anlattı. Ciydebay "İşte o tilki benim 
arvagımdı. Kartal da senin arvagındır. Senin arvagın benimkin­
den kuvvetli imiş" dedi. (89) 

Orta Türk destanlarından Toktamış ile Edige destanında da 

(89) Bu hikaye Potanin tarafından Tokrav denilen yerde Sultangazi­
oğlu' ndan tesbit edi.lmi.ştir (Ji.vaya Starina, 1916, s. 66). 

292 



bu tarihi kahramanların "arvak"larından bahsedilmektedir. Edi­
ge'nin arvagı Toktamış'ın arvagından kuvvetli olduğundan o 
her geldikçe °Toktamış' ta bir korku peyda olurmuş da kendi duy­
mazmış. Bu korkuyu Toktamış'ın hatunu farkedermiş. (90) Rad­
loff bu motifin Yakut geleneklerinde de bulunduğunu tahmin et­
mektedir (91). Herhalde eski devirlerde bu arvak'ın, Yakutların 
ije kil'i gibi, bir hayvan şeklinde cisimlendiğine inanılmış olsa 
gerektir. 

Şamanizm inançlarından olan bu ije kil ve arvak hikayesinin 
İslam meşayihlerinin (şeyhlerinin) menkıbelerine de muhtelif 
şekillerde girmiş olduğunu görüyoruz. XII. yüzyıl Orta Asya 
şeyhlerinden meşhur Hekim Ata menkıbelerini toplayan bir 
eserde Seyit Ata hakkında şöyle bir menkıbe vardır: 

Seyit Ata ölürken "Ben öldükten sonra tabutumu bir arabaya 
koyup hayvanın başını boş bırakınız, kendiniz evlerinize girip 
rahat oturunuz!" diye vasiyet etmiş. Dediği gibi yapmışlar. Gece 
yarısı müthiş bir gürültü kopmuş. Ne oluyor diye bakmışlar. 
Görmüşler ki Seyyit Ata'nın tabutu mezarının yanında duruyor. 
Gürültünün sebebi o imiş ki kabeden birçok ruh gelip Seyit 
Ata'nın ölüsünü Mekke'ye götürmek istemişler. Bakırgan belde­
sinin yerli ruhları ise ölüyü vermek istememişler ve savaşa tu­
tuşmuşlar. Kabe ruhları yenilerek kaçmışlar. Bakırgan ruhları Se­
yit Ata'yı Hekim Ata yanına gömdüler." (92) 

Bu menkibede de ruhların, tıpkı Şamanizmde olduğu gibi, 
kavga ettiklerini görüyoruz. 

Anadolu Türkmen dervişlerinden Orhan Gazi'nin çağdaşı 

(90) Proben iV, 31, 127. Melioranski, Edige ve Toktamış (Kazak riva­
yeti), s. 5. Kırgızcadaki "arvak", Arapça ruh kelimesinin çoğulu olan er­
vah'ın Kırgızca söylenişidir. Bu kelimenin yayılmasına sebep bunun es­
ki Türkçede afsun manasına gelen arbag kelimesine benzemesidir. 

(91) W. RadloH, Die Jakutische Spraehen, s. 81-82. 
(92) "Hekim Ata kitabı" Kazan 1901, s. 16. 

293 



Geyikli Baba'nın geyiklerle beraber yürüdüğü ve geyiklere bin­
diği, "Bektaş Veli'nin şahin kıyafetine girerek uçup gitmesi", 
"Karaca Ahmet oğlu Hacı Doğrul'un doğan kuşu suretine gir� 
mesi, güvercin suretine giren Sultan Hacimi yakalamak isteme­
si" gibi efsanelerin hepsi "arvak" ve "ije kil" menşeli Şamanizm 
unsurlarıdır. (93) Hele Geyikli Baba'nın geyiğe binerek gezmesi 
hakkındaki menkıbe Altaylı kamların okudukları dualarda "bin­
diğim hayvan geyik-sığın" sözlerini hatırlatmaktadır. 

Alas! alas! mıygak adını 
Sığın, mıygak hölgelig ben 

Şamanizme bağlı kalan boylarda şamanlar iki türlü olur: 1) 
ak şaman, 2) kara şaman. Altaylılar "ak şaman" ve "kara kam", 
Yakutlar ise "ayı oyun" (iyi şaman) ve "abası oyun" (şeytani 
kam) derler. Ak şamanlar şaman cübbesi ve külahı taşımazlar, 
davul kullanmazlar. Kötü ruhlara ve karanlık tanrılarına ayin 
yapmazlar, kanlı kurbanlar vermekten sakınırlar. Kara şamanla­
rın hilafına olarak ancak gündüzleri aydınlık ruhlar şerefine 
kansız kurban ayin ve törenleri yaparlar. Bazı etnografların dü­
şüncelerine göre bu ak kamlık müessesesi iptidai Şamanizmin 
"gerçek din" olma temayülünü göstermeye başladığı bir devir­
de meydana gelmiştir. Ak kamlar birçok bakımdan Buda rahip­
lerine benzerler. 

Ak kamlar halk tarafından çok sayıldıkları halde kara kamlar 
kadar iş görmezler. Ayin yaptırmak için halk daha ziyade kara 
kanılara müracaat ederler. Bunun sebebi aydınlık dünyası tanrı­
larının insanlara az tehlikeli olduğuna inanma olsa gerektir. Şa­
manistler daha ziyade karanlık dünyası tanrılarından korkarlar, 

(93) Bu menkıbeler için bk. M. Fuat Köprülü, Türk edebiyatında ilk 
mutasavvıflar, 60-63; Abdülbaki Gölpınarlı, Yunus Emre, 71. 

294 



kara kam vasıtasıyla onların kötülüklerinden korunmaya çalışır­
lar. 

Yakut Şamanistlerine göre kamların canı gökteki kutlu ağacın 
(ıyık mas) dallarında biter. Kam anasının karnında iken bu ağaç­
taki can (kut) yere inip müstakbel kamın vücuduna girer. 

Yakutlara göre şaman (oyun) ile demirci (uus) bir yuvadan­
dır (uus da oyun biir uyalaah}. Başka Türk boylarının folklorun­
da da demirci önemli yer tutmaktad:r. Kazaklar loğusayı "albas­
h" dan korumak için çekiç ve bir demir parçası alıp "demirci gel­
di, demirci geldi" diye bağırırlar. Biz bunu Kıpçaklarda, Argın­
larda ve Kereylerde müşahede ettik. Manas destanında demirci­
ustaya kahraman Manas "darkan" diye hitap ediyor (Proben V, 
190). Demircinin aletleri de, tıpkı şamanın davulu gibi, kutlu sa­
yılır; her aletin bir koruyucu ruhu bulunduğuna inanılır. Demi­
rin ilk keşfedildiği devirde demirci-usta sihirbaz telakki edilmiş 
olsa gerek. Mahmut Kaşgad'ye göre Kırgız, Yabaku, Kıpçak ve 
daha başka Türk boyları demiri takdis ederler ve demirle and 
içerlerdi (I, 302; tere. 362). 

Doğu Türkistan Müslüman kamları Altaylı Şamanist kamlar 
gibi hükümet tarafından baskı görmüyorlar. Hocaların baskısı 
da tesir etmiyor. Çünkü hastaların başvurdukları yegane çare 
bakşılara ve oyunlara "okutmak" dan ibarettir. 

Kırgız-Kazak baksı (bakşı}ları kendi mesleklerinin kurucusu 
olarak İslam büyüklerinden birini göstermeğe lüzum görmemiş­
lerdir. Baksılar daha ziyade Altaylı Şamanistlerin kamları gibi, 
kuvvet ve kudretlerini atalarından aldıklarına inanırlar. Kuvvet­
li sayılan baksılar şöhretli eski baksılar sülalesine mensup olan­
lardır. Baganalı-Nayman boyunda " Asan Tokmak" oymağı meş­
hur baksılar yetiştiren oymaktır. Menkıbeleri dillere destan olan 
Barlıbay Baksı bu oymaktandı. Bu menkıbelerden birini daha 
aşağıda nakledeceğiz. 

295 



Kırgız-Kazak baksılarının dua ve afsunlarındaki Davut, Nuh 
ve başka peygamber ve meşayih adları çıkarılırsa Altay kanıları­
nın afsun ve ilahilerinden farksız olur. Bu baksılar, "peygamber" 
diye birçok şüpheli adlar (mesela Mayınsık peygamber, Anad­
yar peygamber, Auşadyar peygamber) zikrettikleri gibi veliler 
arasına Cengiz Han'ı, öküz, koçkar (koç), san kızları da sokarlar 
ki bunların İslam velileriyle ilgileri olmadığı malumdur. 

Kırgız-Kazaklı baksılar Altay ve Yakut şamanları gibi özel 
cübbe ve elbise taşımazlar. Bunları başkalarından ayırdeden ala­
met perçem ve külahlarına taktıkları kuş tüyleridir. Bazı baksılar 
bunlara da önem vermezler;, bayağı adamlardan farksız gezerler. 
Kazak baksılan Altaylı meslektaşlarının davulu yerine kopuz 
kullanırlar. Kırgızlarda kadın baksılara "bübü" derler ki "bi­
bi"den bozma olsa gerektir. Kazak-Kırgızlarda kadın baksılara 
rastlanmamıştır. 

Kırgız-Kazak baksılarının "ak "ve "kara" zümrelerine ayrıl­
dığı hakkında elimizde etnografya malumatı bulunmadığı gibi 
kendi müşahedelerimizde de böyle bir ayrılık emaresine rasla­
madık. Bununla beraber bazı baksıların "cin"lerinin "kara" ki­
minin de " ak" olduğu hakkında söylenen sözleri duyduk. Bu ba­
kımdan Manas destanının bir epizod'unda geçen hikaye dikka­
te değer. Burada "kara baksı" dan bahsedilmektedir. Lohusaya 
yardım için "kara baksı" çağırılıyor. Lohusa diyor: 

Ey gelinler ilimde kara bakşı var idi 
Kara basmış kadının evliyası o idi (94) 

Herhalde eski zamanlarda "kara baksı" olduğu gibi "ak bak­
sı" da bulunmuş olsa gerektir. 

(94) Proben V, 467-468. 

296 



Yukarıda zikrettiğimiz veçhile Orta Asya Türkmenlerinde 
"bahsı" şaz şairi anlamına gelir. Kam anlamına Türkmenler 
"purhan" derlerdi ki eski Uygurcada Buda demektir. Kazak bak­
sılarının afsunlarından birinde kötü ruhu korkutmak için "Bur­
kan geldi, haksı geldi" denildiğini görüyoruz. Orta Asya' da bir 
zamanlar "kam" yerine "burhan-purhan" terimleri de kullanıl­
mış olsa gerektir. Türkmenlerin rivayetlerine göre Nadir Şah za­
manında "purhan"lar delileri türkü söyleyerek tedavi ederlerdi. 
O zaman da kudurmuş develeri teskin, koyunları durdurmak, 
kızamık hastalığını tedavi etmek için afsun-türküler vardı. Pur­
hanların elinde "purhanname" risalesi bulunurdu. (95) "Pur­
han'� kelimesi Farsça "perihon" (peri okuyucu) kelimesinin mu­
harrafı (değiştirilmişi) da olabilir. 

Tarancı (Yeni Uygur) Türkleri kamlarına, Kazak-Kırgızlar gi­
bi, haksı derler. Bu baksılar, kendi mesleklerini hocalara karşı 
müdafaa için olsa gerek, "baksılık risalesi" adıyla bir kitap uy­
durmuşlardır. Bu "risale"ye göre baksılık sanatının piri Hazreti 
Fatma' dır. Baksıları ve mesleklerini o himaye eder. "Bir gün 
Hazreti Fatma bir ağacın gölgesinde oturuyordu. Havadan bir 
kuş gelip bu ağacın bir dalına kondu, dal derhal kurudu. Bu 
menhus (uğursuz) kuşun gölgesi Fatma'nın üzerine düştü. Fat­
ma hastalandı. Hekimlerin ilacı fayda vermedi. Tanrı tarafından 
kırk eren geldi. Bu erenler bir tuğ dikip etrafında dolaştılar. Fat­
ma iyileşti. Böylece baksılık Hazreti Fatma'dan baksılara kal­
dı."(96) 

Hocalara göre "baksılık Daçık oğlu Davançuk adlı bir müşrik 
Kalmuk tarafından Arcost adlı birine öğretilmiş, o da üç büyük 
haksı yetiştirmiştir. Müslümanlardan Kara Hoca adlı biri bunlar-

(95) V. Belyayev-V. Uspenski, Türkmen Müziği, Moskova 1928, s. 
35, 159 

(96) Pantusov, Tarançı bakşıları, s .  56-62. 

297 



dan baksılık öğrendi. Bundan Baykuzu baksı, ondan Kasım hak­
sı . . .  öğrendi. Bunların en sonuncusu Rılat baksı idi . . .  Baksılar 
şeytanlarla münasebette bulunurlar. Bunlara inanan cahil halk 
büyük günaha girer."(97) 

"Baksılar risalesi"ndeki rivayet ile hocalar tarafından anlatı­
. lan hikaye gösteriyor ki bu iki zümre arasında pek sert mücade­

le olmuştur. 
İslam şeyh ve dervişlerinin menkıbelerine benzeyen menkı­

beler (Altayca "yürüm"ler) kamlar-şamanlar hakkında da söyle­
nir. Bunlardan bazıları cahil Müslümanlar arasında şeyhler ve 
dervişler hakkında söylenen menkıbe ve efsanelerden farksız­
dırlar. "Ateşe atmışlar yanmamış", "kuş suretine girmiş uçmuş", 
"iki rakip şaman boğa suretine girip kavga etmişler" gibi. 

Reşideddin'in naklettiği Moğol rivayetine göre, Cengiz 
Han'ın şamanı Tebtengri Kökçe (Kokoçu) gelecekten haber verir, 
boz ata binerek göklere çıkar, kışın en soğuk günlerinde karlar, 
buzlar üzerinde aç ve çıplak gezerdi. 

Abakanlıların meşhur kanılarından Topçan hakkındaki men­
kıbeye göre bu şaman XIX. yüzyılın ortalarında yaşamıştır. Bir 
gün Topçan ayin yaparken birdenbire önünde Küçük tağ deni­
len dağda, iki boğanın kavga ettiklerini görmüş. Bu boğalardan 
biri kara, ikincisi de gök boğa imiş. Gök boğa kara boğayı öyle 
hırpalamış ki zavallı bayılacakmış. Topçan buna acımış da gök 
boğayı okla vurmuş. Gök boğa kurt suretine girerek güneye 
doğru koşmuş; kara boğa ise "ey atam olan kam Topçan! ey 
anam olan kam Topçan!" demiş ve batıya doğru gitmiş. Meğer 
bu kara boğa da Urenhaların kamı imiş. (98) 

Altaylarda XVII. yüzyılda Kalpas adlı bir kam vardı. Budiz­
mi yaymak için gayret eden Oyrat Beyi Kalpas'ı ateşe attırdı. 

(97) Aynı eser, s. 56-62. 
(98) Radloff-Katanov, Proben IX, 282-284. 

298 



Kalpas havaya uçmak istemişti. Fakat yanında bulunan başka 
bir kam arkadaşı bir türlü havalanamadı. Kalpas ateş sönünceye 
kadar kaldı, yanmadı. Yalnız kendisini değil, arkadaşını da kur­
tardı. 

Oyrat Beyi Kaplas'ı tekrar ateşe attırdı. Ateşi körüklediler. 
Fakat Kal pas yanmadı. Oyrat Beyi Kalpas' a: 

Künge küymes küreng taş 
Ayga küymes altın taş 

(Güneşte yanmayan boz taş, aya yanmayan alhn taş) diyerek 
onun büyük kam olduğuna inandı. (99) 

Kırgız-Kazak baksılarından Barlıbay haksı hakkında bütün 
bozkır boylarında meşhur bir efsane vardır ki, bunu bize söyle­
yenlerin hepsi inanarak nakletmişlerdi. 

Asan-Tokmak oymağına mensup Barlıbay haksı XVIIL yüz­
yılda yaşamışhr. Bunun ayinlerinde kullandığı kopuz büyük 
toplantılarda pehlivanlarla güreşir, alt eder; yarış atlarıyla yarışa 
gider yarışı kazanırmış. Bir gün büyük bir aş töreninde yarış at­
ları yarışın başlanacağı yere gönderilmekte iken Barlıbay haksı 
"Benim kopuzu da alınız. Yarış başlanan yere bırakınız!" demiş. 
Kabul etmişler. Fakat yarış başlanacak yerde bulunan bir ağaca 
kopuzu sımsıkı bağlamışlar. Barlıbay bunu duymuş haksı ır'la­
rıyla kopuzunu çağırmış. Bir de ne baksınlar, kopuz ağacı kö­
künden koparmış, bütün yarış atlarının önünde geliyor . . .  

Bunu söyleyenlerin birçoğu acınarak "Nerede şimdi böyle 
kuvvetli baksılar!" diyorlardı. 

Eski devirlerde, Şamanizmin bir din telakki edildiği çağlarda 
bazı kamlar devlet ve hükümet işlerine karışmışlar ve saraylar- . 

(99) A. Anohin, Materidi po şmamanst. u altaytsev, 112-113. 

299 



da entrikalar çevirmişlerdir. Bu konuya ait iki karakteristik 
vak' ayı naklediyoruz: 

1. Cücenler sülalesinden Çeunu hakanın (509-520) tahta çık­
tığı günlerde küçük oğlu prens Tszubhoy kayboldu. Bütün araş­
tırmalar boşa çıktı. Çocuk iz bırakmadan sır olmuştu. Ülkenin 
ünlü udagan (kadın şaman)larından Deuhun Divan adlı genç bir 
kadını çağırıp çocuğun nerede bulunduğunu öğrenmesini iste­
diler. Hakan bu şamana inanırdı. Şaman kadın küçük prensin 
göklerde bulunduğunu söyledi. Çocuğun kayboluşundan bir yıl 
geçtikten sonra bir gölün [bir tercümeye göre: ovanın] ortasında 
bir çadır kurdurup ayin yapmağa başladı. Yedi gün oruç tutup 
her gece ibadet ediyordu. Yedinci gün çadırın ortasında birden 
bire kaybolan prens meydana çıktı. Ana babası çocuğu kucakla­
dılar; sevinçlerinden büyük bir ziyafet tertip ederek memleketin 
büyüklerini çağırdılar. Hakan şaman kadının kocasına dünyalık 
verip şaman kadınla evlendi ve onu kraliçe ilan etti. Hakan bu 

Cengiz Han'ın çadırı (minyatür) 

300 



kadının nüfuzu altına düştü. Devletin idaresi tamamıyla bu ka­
dının eline geçti. Devlet işleri çığırından çıktı. Tszuhoy büyüdü. 
Anası Heulüylin Hatun oğlunun başından neler geçtiğini sordu. 
Prens küçükken şaman tarafından evine götürüldüğünü, şama­
nın onu bir yıl evinde sakladığını anlattı. Hatun bunu hakana 
anlattı. Hakan "Sen böyle dedi koduya bakma. Deuhun her şeyi, 
istikbali bilir. Ona inanmak gerek" dedi. Kraliçe şaman tehlikeyi 
sezdi. Prens Tszuhoy'u ortadan kaldırmak için hakanı kandırdı. 
Prens gizlice boğduruldu. Prensin anası hatun 510 yılında bu 
kraliçe şamanı boğdurttu. Hakan bu işe karışanları imha etmeğe 
çalışırken boy başbuğlarından biri tarafından öldürüldü. (100) 

Cücenler devleti çözülmeğe yüz tutmuştu. Birkaç yıl sonra Cü­
cen devleti Gök Türkler tarafından ortadan kaldırıldı. 

2. "Moğolların Gizli Tarihi"nde (101) anlatıldığına göre, Cen­
giz Han'ın özel şamanı Teptengri Kokoçu Cengiz'in kardeşi ile 
Haser düşman oluyor. Onu mahvetmek için Cengiz'i teşvik ede­
rek "Ebedi tanrı bana emirlerini bildirirken kah devleti Cengiz 
idare etsin diyor, kah Hasar idare etsin diyor. Eğer Hasar'dan 
daha önce davranmazsan sonu ne olacağı hakkında sana temi­
nat veremem" diyor. Bu söz üzerine Cengiz'le Hasar'ın arası açı­
lıyor. Anaları araya girmemiş olsaydı Hasar öldürülecekti. Bu 
entrikasına muvaffak olamayan Bet Teptengri Cengiz Han' a kar­
şı açıktan açığa muhalefete geçiyor, etrafına adamlar toplayıp 
ayaklanmağa hazırlanıyor. Nihayet Cengiz'in emriyle ortadan 
kaldırılıyor. 

Bazı Şamanistlere göre, en kuvvetli şamanlar kadın şaman­
lardır. Eski devirlerde şamanlığın kadınlara mahsus bir sanat ol­
duğunu gösteren emareler vardır. Yakutlar da erkek şamanlar, 

(100) Hyacinth, I, 223-224; Krş. W. Eberhard, Çin'in Şimal Komşula­
rı, 43. 

(101) Dr. A. Temür tercümesi, s. 163-164 (244-245). 

301 



özel cübbeleri bulunmadığı zaman, kadın entarisi ile ayin yapar­
lar. Özel şaman cübbesinin göğsünde kadın memelerini temsil 
eden yuvarlak madeni' şeyler bulunur. Umumiyetle şamanlar ve 
Müslüman baksılar uzun saç bırakırlar. 

Manas destanında rüya ile istikbali keşfedenlerin çoğu ka­
dınlardır. Bu destanda zikredilen iki şamandan biri kadındır. Er­
kek şaman (kara baksı) ancak lohusaya yapılan bir törende gö­
rüldüğü halde, kadın şaman bütün ülkede ceryan edecek ve 
eden olayları biliyor. Bu kadın şaman bir Müslüman kızıdır. "Pis 
kokulu kafir" tarafından esir alınmış, bu "göğsü tüylü kafirin 
koynunda yatmamak için" periye (ruhlara) yalvarıp yakararak 
kurtarmasını dilemiş. Doğan kuşu olup göklere uçmuş, dünyayı 
dolaşmıştır. (102) Adı "Karasaç"tır. Bunun ruhlarından biri de 
Babidin'dir ki Bahaeddin Nakşibendi' olsa gerektir. 

Kırgız-Kazakların şeriate uymayan adetlerini tenkit eden 
Molla Gazi'nin bir beytinden anlaşıldığına göre, ateş ruhuna yağ 
atan erkekler, kızların giydikleri külahı başlarına geçirirlerdi. 

Kımız içkeç kızın giyer külahini 
Ateşe yağ döküp tapar imdi 

Pederşahi (patriarcal) aile geleneklerine sımsıkı bağlı olan 
Kırgız-Kazak baksılarının bile şamani' törenlerde az çok kadın 
kılığına bürünmeyi tercih etmeleri, Orta Asy

'
a İslamlarında saçı 

tıraş etmek Müslümanlık alametlerinden biri sayıldığı halde, ba­
zı baksıların bir tutam da olsa uzun saç bırakmaları dikkate de­
ğer özelliklerdir. 

Şamanizm geleneklerine bağlı uluslarda geleceği bildiren rü­
yaları da en çok kadınlar görürler. Kahramanların istikbalini ha­
ber verenler hemşerileri veya karılarıdır. Bunların kehanetleri 

(102) Bk. Proben V, 509-513 (metin). 

302 



Yakutlarda kadın şaman 

daima tahakkuk eder (gerçekleşir). (103) Anlaşılan ibtidai' Şama­
nizmde kadınların rolü büyük olmuştur. 

(103) Mesela bk. Proben, III, 203; V. 37-38, 106, 210-211, 319. 

303 



X. ŞAMAN CÜBBESİ, KÜLAHI VE DAVULU 
Bütün yer yüzündeki din adamlarının özel kıyafet taşımaları 

çok eski devirlerden, iptidai çağlardan kalma bir gelenek ve gö­
renektir. Kıyafete ve dış görünüşe hiçbir önem ve değer verme­
yen İslam dinine mensup din adamları bile komşu ulusların ve 
eski dinlerin geleneklerine uyarak "kisve-i ilmiyye" bidatini ica­
detmişlerdir. Şamanizm rahipleri olan kamların da kendilerine 
mahsus kıyafetleri (cübbe ve külahları) vardır. 

Kamın: cübbesine Altaylılar manyak, Yakutlar kumu yahut 
oyun tangasa (şaman giyimi) derler. Kam bunları ancak ayin ya­
parken giyer. Şamanlığa namzet olan genç, staj gördüğü müddet 
içinde, cübbe giymez, ayinleri adf elbisesiyle yapar. 

Geleneğe uygun bir cübbe hazırlamak pahalıya mal olduğu 
için bazı kamlar, ruhlarının özel müsaadeleriyle, birkaç yıl cüb­
besiz ayin yaparlar. Fakat cübbesiz kamlar kötü ruhlara karşı 
fazla cesaret gösteremezler. Bunun içindir ki her kam ne yapıp 
yapıp şaman kıyafeti elde etmeğe çalışır. Kamlar için kıyaffetten 
sonra en önemli şey davul yahut dümbelektir. 

Şaman, cübbe ve davulunu kendi arzu ve isteğiyle değil, fa­
kat hizmetinde bulunduğu ruhun emir ve ilhamına göre yaptı­
rır. Cübbe ve davulun vasıfları ve biçimi, süsleri bütün teferru­
atıyla bu ruh tarafından tarif edilir. Ruhun istediklerinden en 
ufak bir nesne eksik olursa bu cübbe ve davul ayin yapmaya ya- . 
ram az. 

Ruh ve ruhlar tarafından şaman olmağa çağırılan kimse cüb­
be ve davul yaptırmağa yardım etmeleri için akraba ve dostları-

304 



na müracaat eder; bunlar da cübbe ve davul için gereken malze­
meyi armağan ederler. Malzeme hazır olduktan sonra kadınlar 
toplanıp cübbeyi dikerler. Bu işe iştirak edenlerin edep ve ahla­
ka aykırı hareket etmeleri kesin olarak yasaktır. 

Cübbe hazır olduktan sonra şaman bir ayin yapar. Bu ayine 
"yelbü çıkar" yahut "manyak arula" denir ki "manyak takdis et­
me" anlamına gelir. Şaman bu ayinde cübbenin ruhlar tarafın­

. dan beğenilip beğenilmediğini öğrenmek ister. Koruyucu ruhlar 
bu manyakı dikkatle tetkik ederler, beğenirlerse cübbe ayin yap-
mağa yarar; beğenmezlerse eksikleri tamamlanır. 

Şaman cübbesi, gelenek olarak, otuz parçadan yapılmış sayı­
lırsa da hakikatte altmış kadar muhtelif parçalardan mürekkep­
tir. Cübbenin esas kısmı meral veya beyaz koyun derisinden ya­
pılan ceketten ibarettir. Başka parçalar bu cekete dikilir. Bu par­
çalar, şamanların ruhlar dünyasında bulunduğunu tahayyül et­
tikleri bütün varlıkların sembolleridir. Mesela, cübbenin yaka­
sında sıralanan dokuz küçük kukla Ülgen' in dokuz kızını, küçü­
cük cübbeler onların elbiselerini, demir veya başka madeni şey­
ler küpelerini temsil eder. Kötü ruhlarla mücadelede kullandığı 
"manevi" yayın ve diğer silahların sembolleri küçücük yay ve 
çıngıraklardır; ve kötü ruhların fısıltılarını dinlemek için kulak, 
ay, güneş, yıldızlar, Erlik dünyasında yaşayan kurbağalar, yılan­
lar hep cübbede temsil olunur. Bu semboller örgüler, kumaş par­
çaları, madenden yapılmış süs ve sairelerden ibarettir. 

Yakut "oyun" (şaman)larının cübbelerinde, teferruatı bakı­
mından, Altay kanılarının cübbelerine nazaran, bazı farklar bu­
lunuyorsa da, esas itibarıyla aşağı yukarı birbirinin aynı denile­
cek mahiyettedirler. Yakut şamanın cübbesindeki farklardan 
önemlileri "emeget" denilen ruhun sembolü ile kuş resimleridir. 
Emeget bazı cübbelerde insan resmi, bazısında madeni bir süs 
ile temsil edilir. 

305 



Şaman 

Şamanın cübbesiyle beraber külahı (börk) de hazırlanır. 
Külahın esas kısmı üç karış uzunluğunda kırmızı kumaştan 

olur, etrafına da üç tane düğme konulur. Astarı kaba ve adi ku­
maştır. 

Külahın üç yerine vaşak derisi dikilir; bunlardan biri göz, bi­
ri alın ortası, biri de ense hizasına konulur. Şu suretle külah üç 
kısımdan mürekkep olur ki bundan dolayı "üç üyelüü kuş pörük 
(üç boğumlu kuş külah)" denir. 

Göz üzerindeki kısıma, külahın kenarına, saçaklara muvazi 
(paralel) olarak, bir sıra türlü türlü boncuklardan diziler konur. 
Her dizide beş boncuk ve ucunda bir "yılan başı" (salyangoz ka­
buğu yahut eşek boncuğu) bulunur. Dizilerin sayısı muhteliftir, 
beş, dokuz veya on altıdır. Bu süslere "iniciler" denir. Bu süsler­
den başka bazı külahların kulak hizasına sincap derisiyle bir bü­
yükçe boncuk konur. Bu sincap derisine "kulak", boncuğa da 
küpe (sırga) denir. 

Alın kısmı, külahın tam alın hizasına birkaç sıra, yılan pajı 
(eşek boncuğu) dikilir; bazı külahların alın kısmı da göz hizasın­
daki süslerle süslenir. Yukarıda gösterilen süslerden başka bazı 

306 



külahlara iki sırma kaytan ilave olunur. Bu kaytanın biri dokuz 
yerinden düğümlenir ve buna ebekuşağı (alfüm-i sema) şekli ve­
rilir, diğer bir parçası da bunun üzerine dikilir. 

Külahın tepe kısmı beyaz koyun yününden örülmüş kalın 
kaytanla doldurularak zikzak şeklinde dikilir; ortasına dokuz 
düğüm kabartma yapılır. Bazı külahlara yalnız dokuz düğüm 
koymakla iktifa olunur. 

Külahın ense kısmı aynı dikişle doldurulur. Bazan de uçan 
kuş resimleri nakşedilir. 

Külahın tepe kısmı azçok daralır; kenarına iki, dokuz veya 
otuz tane baykuş tüyü (ülberek) dikilir. 

Ayin yapmak için gerekli nesnelerden biri davuldur. Altaylı­
lar ve Yakutlar şamanların kullandıkları davula tüngür derler. 
Bu kelimeye eski metinlerde, bu manasıyla, rastlanmıyor. (104) 
Fakat davulun şaman ayinlerinde Doğu Asya' da çok eski za­
manlarda kullanıldığına dair Çin kaynaklarında kayıtlar bulun­
maktadır. (105) Eski Yenisey Kırgızlarının şaman ayinlerinde saz 
çaldıklarını XL yüzyıl tarihçilerinden Gardizi haber vermekte­
dir. Bugünkü Kırgız-Kazak baksıları kopuz kullanırlar. Eski 
Oğuzlarda, İslamdan sonra, Şamanizm geleneklerini devam et­
tiren ozanlar kopuzu mübarek saymışlardır. Dede Korkut her hi­
kayede kopuzu ile meydana çıkıyor, ad verirken, dua (alkış) 
ederken hep kopuz çalıyor; Oğuz kahramanı kopuzun sesinden 

(104) Eski Türkçe metinlerde davul anlamında tiingür kelimesine 
rastlanmıyor. Eski Türkler davula kiivriig derlerdi. 

(105) Hyacınth, il, 16, 32. 
(106) Kilisli neşri, s. 105; Orhan Ş. Gökyay, s. 71. Oğuzların kopuzu 

mübarek saydıkları bilhassa onuncu hikayeden çok açık görülüyor: 
"oğlan sürmürdi örü turdı. Kılıcının balçağına yapıştı kim bunu çırpa. 
Gördi kim elinde kopuz var, aydur: mere kafir, Dedem Korkut kopuzı 
hörmetine çalmadım, dedi. Eğer elinde kopuz olmasaydı ağam başıçün 
seni iki para kılurdum, dedi." (Kilisli, 149; O. Ş. Gökyay, 130). 

307 



kuvvet alarak mücadelede galip oluyor. (106) 
Yakut şamanları davul bulunmazsa bunun yerine at kuyruğu 

kullanırlar. Bu adet, Doğu Türkistan baksılarının "tuğ"larıyla 
mukayese edilebilir. Umumiyetle Yakut şamanları davula Altay 
şamanları kadar önem vermezler. Bunların davullarında Altay · 
şamanlarının davullarında bulunan muhtelif sembolik resimler 
de bulunmaz. 

Şamanların davul sahibi olmaları da, tıpkı cübbe sahibi olma­
ları gibi, koruyucu ruhlarının emriyle olur. Hiçbir şaman kendi 
arzu ve isteğiyle davul yaptıramaz; yaptırdığı davulu koruyucu 
ruh veya ruhlar tarafından kabul edilmedikçe kullanamaz. Şor 
kamları davul yapma emrini (ilhamını) Mustağ (=Buzdağ) deni­
len dağdan alırlar. Mustağ şamana bütün ömrü boyunca kaç ta­
ne davul kullanılabileceğini tayin eder. Tayin edilen sayı tamam 
olunca şamanın ömrü de tükenmiş olur. Şamanların bu inancına 
dair L. P. Potapov garip bir olayı anlatıyor. Sandra adlı bir kam 
Potapova "tayin edilen davullarının sayısının tamam olduğunu, 
binaenaleyh yakında öleceğini" söylemiş. Gerçekten bu kam bir­
kaç gün sonra ölmüş. 

Davul (tüngür) daire veya yumurtamsı biçimde olur. Yakut 
şamanlarının kullandıkları daha ziyade yumurtamsı şekilde ya­
pılan davullardır. Davul yapmak için kayın ağacı yahut sedir 
(möş ağaç), deri, madeni süsler, kıl sicimler kullanılır. Davul ya­
pılacak ağaç obadan uzakta bitmiş, insan ve hayvan dokunma­
mış temiz ve sağlam olmalıdır. Davul yapıldıktan sonra ardıç 
ağacı yakılıp tütsülenir, ruhlara şarap serpilir (saçı yapılır). 

Davulun değeri 15-20 ruble olur; "manyak"la beraber, evin 
üst başında, bir köşede saklanır. Davulun esas kısmı olan ağaç 
ve demir hiçbir zaman değiştirilemez; derisi ise değiştirilebilir. 
Biri ölen evde bulunan davul, Erlik'in elçisi Aldaçı'nın yaklaş­
masıyla kirlenmiş ve kuvvetini kaybetmiş sayılır. Böylece kirlen- . 

308 



miş ve kuvvetini kaybetmiş olan davulların derisi derhal değiş­
tirilir. Bu gibi hadiselerde davulla beraber bütün şaman mukad­
desetı da -manyak, yalama, bayrı, yayık muharaza edilen torba 
da- kirlenir, "habis" olur. İhtiyatkar şamanlar ve ev sahipleri, 
hastanın öleceği anlaşıldığı dakikada şamana ait eşyayı evden 
çıkarırlar. 

Her davul, şamanın ölümünden sonra ormana götürülüp, 
parçalanır ve bir ağacın dalına asılır; şamanın ölüsü de bu ağa­
cın yanına gömülür. Şamanın defni esnasında hususi ayin ve 
merasim yapılmaz, ilahiler de okunmaz. 

Şamanlar, mümkün olduğu kadar, obadan ve yollardan uzak 
bir tepeye, hayvan sürülerinin yaklaşamayacağı yere defnedilir. 

Müslüman Kazak-Kırgızlar da büyük baksıları umumi me­
zarlıklardan uzaklara gömerlerdi. Yalnızlıktan şikayet eden Kır­
gız-Kazak şairi Abay, bu eski adete işaret ederek, "baksının me­
zarı gibi tek başıma kaldım" diyor. 

Molasınday Baksınıng 
Calgız kaidem tapçınım 

Ölen şamanın vasiyeti üzerine bazı akrabası yeni davul yap­
tırır ve evine asarlar. Eski an' ana ye göre şamanların evinde iki 
davul bulunur: bunlardan biri ayinlerde kullanılır, ikincisi de bir 
köşede saklanır. 

Bazı istisnai vaziyetlerde şamanlar davul yerine yölgö (kü­
çük yay) kullanırlar. Fakat yölgö ile ayinin ancak bir kısmı yapı­
lır, tam ayin yapılamaz. Yölgö ile ayin yapabilmek için önce ko­
ruyucu ruhların arzuları anlaşılmış olması gerektir. 

Bazı şamanlar birçok ayinde yalnız yölgö kullanmakla iktifa 
ederler. Fakat bunlar' ancak kendi akrabalarının dini ihtiyaçları­
nı tatmin için ayin yapan şamanlardır. 

309 



Davulun tokmağı da, davul ve cübbe gibi, özel törenle hazır­
lanır. Altaylılar davul tokmağına orbu, Yakutlar ise bulaayah 
derler. Bu tokmak kayın ağacından yahut sığın (geyik) boynu­
zundan yapılır. 

Davul ayin sırasında şamanın ruhu (manevi varlığı) dünyayı 
dolaşırken, taşıt ödevini görür. Karada gezerken davul at, tok­
mak kamçı, sulardan geçerken davul kayık, tokmak kürek, gök­
lere çıkarken binilecek kuş olur. 

Altay şamanlarının davullarının içinde ve dışında birtakım 
resimler bulunur. Bu resimler Anohin'e göre şöyle izah edilir: 
(107) Daireyi ikiye ayıran düz ve kalın bir çizginin yukarısında, 
bir başın iki yanındaki iki daire güneş ve ayı temsil ederler. Yay 
şeklindeki kalın çizgiler ebekuşağıdır, her davulda görülür. Ebe­
kuşağının alhnda tanrıdan yere inmiş kayın ağacının, derisi da­
vul için kullanılan meralin (geyiğin) resimleri vardır. Davulun 
derisi üzerinde geçmiş bir kamın, bazı ruhların, ebekuşağı, ay, 
güneş, yıldızların resimlerinde başka üst dünyanın ve yer altın­
daki kötü ruhların, kurbanlık hayvanın resimleri de bulunur. 
Bunlardan başka ayin icra edilen bir sahne de tersim edilir. 

Beltir ve Sagay kanılarının davullarındaki resimler Katanov 
tarafından izah edilmiştir. (108) Ona göre davulda yedi sarı kız 
(çetti sarig kız), meral, kurbağa, yılan, mukaddes kayın ağacı, ay, 
güneş, yıldızlar ve hastalık taşıyan ruhların resimleri bulunur. 

Davulun derisi yırhlırsa tutkal ile yapıştırılır. Davul üzerine 
ateş kıvılcımı düşerek yakarsa şamanlar bunu fena alamet sayar­
lar, en ufak bir delik bile olsa davulun derisini çıkarıp yeni deri 
koyarlar. Eski deriyi ormana götürüp bir kayın ağacı dalına asar­
lar. 

310 

(107) A.V. Anohin, Altay şamanlığma ait maddeler, s. 55-64. 
(108) Proben IX, 563-566. 



Doğu T{irkistan'ın Müslüman kamları ("baksı"ları) Altay şa­
manlarının davulu yerine dap (def) ve dombak kullanırlar. Ayin 
yaparken dap kamın arkadaşı (yardımcısı) tarafından çalınır, 
dom bakı ise kamın kendisi kullanır. Bazı baksılar ravap (rübab) 
denilen üç telli bir saz ile ayin yaparlar. 

311 



XI. AYİN, TÖREN VE BAYRAMLAR 
Şamanist Türk kavimlerinin ayin ve törenlerini iki kısma 

ayırmak mümkündür: 1) Muayyen vakitlerde yapılması gereken 
ayin ve törenler; 2) Tesadüfi olaylar dolayısıyla yapılan özel ayin 
ve törenler. Muayyen vakitlerde yapılan ayinler ilkbahar, yaz ve 
güz mevsimlerinde yapılan ayinlerdir ki bunların çok eski devir­
lerden beri yapıla gelmekte olduğuna şüphe yoktur. Eski Türk 
imparatorlukları devrinde bu ayinler devletin resmi dim bay­
ramları olduğu Çin kaynaklarının verdikleri bazı haberlerden 
anlaşılmaktadır. (109) Bilhassa ilkbahar ve güz bayramlarıyla 
ayinleri Hunlar devrinden beri malumdur. Moğol İmparatorlu­
ğu devrinde yaz bayramı ve bununla bağlı dini törenler Moğol­
larda ilkbahar ve güz bayramları devletin dini bayramları ol­
muştur. İlkbahar bayramına "örüs sara" (sürüleri otlatmaya çı­
karma ayı) bayramı denir ve 9 Mayısta yapılırdı. Güz bayramı­
na "sağan sara" (ak ay) bayramı denirdi; 28 Ağustosta yapılırdı. 
İlkbahar bayramı Müslüman Kazak-Kırgızlarda ve Başk�rtlarda 
"kımız murunduk" adıyla son yıllara kadar Mayıs ayında yapı­
lırdı. Başkurt kadınları ilkbaharı, erkekleri karıştırmadan, "kar­
ga toy" adıyla kutlarlardı. Bu törende kargalara darı, süt koyar­
lardı. (110) Bu törene küçük erkek çocukların bile katılması ya-

(109) Hyacinth, I, 15-16, 161, 270-271; W. Eberhard, Çin'in Şimal 
Komşuları, s. 76 vb. 

(110) Ural dağlarının doğusundaki Ulu Katay ve Bala Katay Baş­
kurtlarında tesbit edilmiştir. 1919 yılında Urfa vilayetinde müşahede 
ettik. Bu toy Rus etnografya edebiyatında ancak zikredilmekle iktifa 
edilmiştir. 

312 



sakh. Bu tören Başkurtlardan başka Türk kavimlerinde tesbi:t 
edilmemiştir. 

Şamanistlerde kurbansız ayin yapılmaz. Her ayin için kanlı 
veya kansız kurban bulunması gerektir. Kurban mefhumunun 
(kavramının) eski Türklerin hangi kelime ile ifade ettiklerini ke­
sin olarak bilmiyoruz. Müslüman Türklerin hepsinde bu mef­
hum için Arapça kurban kelimesi kullanılmaktadır. Bazı kabile­
ler (mesela Kırgız-Kazaklar) Farsça "hüdayi'' kelimesinin bo­
zuntusu olan "kudayı" kelimesini de kullanırlar. Çağdaş Şama­
nist Türk boylarında tayılga, hayılga kelimeleri varsa da Moğol­
cadan geldiği sanılmaktadır. Yakutçada kurban anlamına gelen 
kereh kelimesi vardır. Şamanın iştirakıyla ruhlara sunulan kur­
bana denir. Kurban edilen atın törenle sırığa asılan derisine dahi 
kereh denir. Eski Türk yazıtlarında Kül Tegin ve Bilge Hakan 
içi� "öldü" yerine kullanılan "kergek baldı" kelimesi de bu an­
lam ile izah edilebilir. Öyle sanıyorum ki yazıtlardaki bu kergek 
kelimesi ancak hükümdar ailesi için kullanılmış olsa gerektir. 
Yakutların "kereh" kelimesi de Moğolca ve Buratçede dahi "kur­
ban" anlamına gelir. 

Kanlı kurbanlardan başka kansız kurbanlar da vardır. Saçı (li­
bation), "yalına" (ağaçlara ve şaman davuluna bağlanan paçav­
ralar), tös (ongon)ları yedirme (ağızlarını yağlama), ateşe yağ at­
ma ve şarap serpme gibi törenler bu kansız kurbanlar cümlesin­
dendir. Kansız kurbanların en önemlisi ruhlara bağışlanarak ba­
şı boş salıverilen hayvanlardır. Bu türlü kurbana eski Türkler 
(ıdık) yahut (ıduk) demişlerdir. Harfi harfine "salıverilmiş", 
"gönderilmiş" anlamını ifade eder; terim olarak "tanrıya gönde­
rilmiş, tanrıya bağışlanarak salıverilmiş hayvan" demektir. 
Mahmut Kaşgarf "ıduk" kelimesini şöyle açıklamaktadır: "ıduk­
kutlu ve mübarek olan nesne; bırakılan her hayvana bu ad veri­
lir. Bu hayvana yük vurulmaz, sütü sağılmaz, yünü kırpılmaz. 

313 



Sahibinin yaptığı bir adak için saklanır. (111) 
Iduk kelimesi Yakutçada ıtık, Sagaycada ızık, Altaycada ıyık, 

Çuvaşçada irih şekillerinde eski anlamıyla muhafaza edilmiştir. 
(112) Yakutça ıtık kelimesi Pekarski sözlüğünde şöyle açıklan­
maktadır: "kurbanlık; ıtık hayvan hiçbir zaman dövülmez, kuy­
ruk ve yeleleri kesilmez" ("Yakut Sözlüğü" s. 455). Altay ve Ye­
nisey Türklerinin ıyık ve ızık kelimeleri de aynı anlamdadır. 

Rahip V. Verbitski "Altay ve Aladağ Türk lehçeleri" adlı söz­
lüğünde (113) "ızık" kelimesini şöyle açıklamaktadır: "ızık kur­
ban olarak tahsis edilen (ayrılan) attır. Bunun yelesine kırmızı şe­
ritler bağlanır. Altaylılarda bu ızık, uzun müddet geçtikten sonra, 
kurban olarak kesilir. Abakan bozkırında, Sagay boyunda ise bu 
hayvan üzerinde ancak vakit vakit şaman ayin yapar ve sahibi bu 
hayvanı tılsım gibi saklar." Aynı müellif bu kelimenin başka bir 
Altay ağzındaki iyik şeklini kaydederek aynı izahı veriyor. (114) 

Iduk kelimesinin Hakaniye ve Uygur Türkçelerinde ve Ya­
kutçada "mübarek" anlamını da ifade etmesi dinf telakkinin ge­
lişmesi devrinde meydana gelmiştir. 

Moğol egemenliği devrinde ıdık kurbanı pek yaygın olmuş 
olacak ki Plano Karpini'nin dikkatini bile celbetmiştir (çekmiş­
tir). Onun kaydettiğine göre Moğollar putlara at bağışlarlar, bu 
ata binmezlerdi. Bu hayvan kurban olarak kesilirse kemiklerini 
kırmadan ateşe yakarlardı. (115) 

(111) Divanü Lügat-it-Türk, I, 163; Besim Atalay çevirmesi, s. 65. 
(112) Şimdiki Müslüman Türklerde ıdık kelimesi unutulmuştur. 

Başkurt ilinde bazı göl ve ırmak isimlerinde kalmıştır (Ural dağlarının 
doğusunda bir gölün adı Iyıkgöl'dür. Ural'da bir ırmağın adı da 
"Iyık"tır). 

(113) Slovar altayskago i aladagskago nareçiy türkskago yazika, Ka­
zan 1884, s. 460. 

(114) Aynı eser, s. 58. 
(115) Plano Karpini (Malein tere.) Petersburg, 1911, s. 8. 

314 



Çağdaş Şamanistlerde ıdık, ileride tavsif edileceği gibi, mu­
ayyen ayin ve törenle ruhlardan birine binek hayvanı olarak sa­
lıverilmektedir. Her Şamanist bu hayvanı dokunulmaz ve müba­
rek sayar. Idık hayvanlara kadınların dokunması kesin olarak 
yasaktır. 

Profesör Zelenin'in araştırma ve incelemelerine göre "ızık-ı­
dık kültü uzun bir gelişme devri geçirmiştir. Bu müesseseyi izah 
etmek için onun tarihini ve muhtelif tiplerini bir kül (bütün) ha­
linde ele almak gerektir; at, geyik, koyun gibi ıdık tiplerinden bi­
rini tek başına almak kafi değildir. Bu kült şüphe yoktur ki, ço­
banlık devrinde meydana gelmiştir. Bu devirde diri totem kay­
bolmuş, onun yerine ongonlar kültü yerleşmiştir. Ongon kültü 
ile ızık kültü birbiriyle çok sıkı bağlı olarak inkişaf etti (gelişti). 
Bu devir, ataerkil (peder şahi) topluluğunun olgunlaşma çağını 
teşkil etmiştir. Göçebe topluluğun bünyesinde (strüktür), sosyal 
ve iktisadi münasebetlerindeki büyük değişmeler neticesinde 
din telakkilerinde de önemli gelişmeler meydana gelmiştir. İşte 
bu devirdedir ki hayvan şeklindeki (zoomorf) ongonların yerini 
insan şeklindeki (antropomorf) ongon-putlar almışlardır. 

Altay kavimlerinde ızıklara kadınların dokunmasının yasak 
olduğu da gösteriyor ki bu müessese ataerkil (peder şahı) devir­
de meydana gelmiştir." (116) 

Kansız kurbanlardan biri saçı (libation)dur. Bu dini terim bü­
tün Türk boylarında müşterektir. Bu terim çok eski devirlerin 
mirası olacak ki Moğollarda dahi "saçu" şeklinde söylenir. Kan­
lı kurbanlara tayılga yahut hayılga denildiği gibi saçı'ya da dini 
terim olarak saçılga yahut çaçılga denir. Saçı her kavmin kendi 
emeğiyle kazandığı en kıymetli ve mübarek saydığı nimetlerden 
biri olur. Göçebe kavimlerde süt, kımız, yağ çiftçi kavimlerde 

(116) Zelenin, Kült ongonov v Sibire, s. 332-333. 

315 



buğday, darı, şarap, tüccar kavimlerde para vesaire saçı olarak 
kullanılır. \ 

Ruhlara saçı yapma adeti, dini telakkilerin (anlayışların) mu-
ayyen bir safhasında bütün dünya kavimlerinde görülmüş ci­
hanşümul adetlerden biridir, (117) dini mahiyetini kaybettikten 
sonra dahi birçok kavimde yalnız görenek olarak son zamanlara 
kadar devam ettiği malumdur. Biri hakkında hayırlı haber söy­
lenirken "darısı başımıza!" temennisi işte bu eski adetten kalma 
bir hatıradır. 

Şamanistlerde, yukarıda dediğimiz gibi, kurban sunulmadan 
ayin ve tören yapılmaz. Her ayin için kanlı veya kansız kurban 
sunulması gerektir. Kanlı kurbanların en önemlisi at kurbanıdır. 
Attan sonra koyun gelir. Sığır kurban edildiği hakkında ancak 
Kazak-Kırgızların ve Kırgızların destanlarında rastlanır. Her 
halde Şamanistlerde sığır kurban etmek pek de yaygın olmadı­
ğına hükmetmek mümkündür. 

Gerek bugünkü Şamanistlerin kurban törenlerinden, gerek 
Müslüman Türklerin folklor materyallerinden anlaşıldığına gö­
re eski devirlerde kurban için en makbul hayvan erkek hayvan 
olmuştur. Dede Korkut hikayelerinin kahramanları olan Oğuz­
lar kurban olarak "attan aygır, deveden buğa, koyundan koç" 
kesmişlerdir. Kırgız-Kazak destanlarında da aynı motife rastlı­
yoruz. Radloff tarafından tesbit edilen Dudar Kız hikayesinde 
Tanrıdan çocuk dileyen bir zengin "attan aygır, sığırdan buğa, 
koyundan koç, keçiden teke" kurban ediyor (118). 

(117) Halife al-Muktedir tarafından 921'de Bulgar hanına gönderi­
len elçi hanın huzuruna girdiğinde hanın adamları gümüş paralar saç­
tılar. Mütenebbi divanındaki bir beyit saçı adetinin Araplarda da bu­
lunduğunu göstermektedir. A.Z. Velidi Togan, İbn Fadlan's Reisebe­
richt, metin 20; Exs. s. 159 s. 45a. 

(118) Proben, III, 310. 

316 



Bununla beraber Kırgız-Kazak folklorunda "töbel baytal" 
(yani alnında beyaz bulunan genç kısrak) Tanrının beğendiği ve 
ruhların hoşuna giden kurbanlardan sayılmaktadır. Bilhassa 
Manas destanındaki kahramanlar "ak boz kısrak" (ak boz biye) 
kurban ederler. Manas doğduğu gün Yakup Han "ak boz kısrak" 
kurban ediyor. Manas'ın oğlu Sernetey babasının mezarı üzerin­
de "ak boz kısrak" kesiyor (119). Kırgız-Kazakların "Edige ile 
Toktamış" destanındaki kahramanlarda hep "ak boz kısrak" "tö­
bel kısrak" kurban ederler. (120) 

Göçebe Türk boylarında daha yavrularnayan üç yaşındaki 
kısrağa "baytal" denilmesi kurban töreni ile ilgili bir kelime olsa 

. 
gerektir. Televüt lehçesinde "baytal" hem genç kısrak hem de 
"kurban edilen hayvanın canı" dernektir. (121) 

Doğu Türkistan'ın şehirli ve çiftçi ahalisi arasında iş gören 
"oyun" (şarnan)lar tavuk gibi kümes hayvanları da kurban eder­
ler; gerçek Şamanistler ise böyle kurban tanımazlar. 

Kurban edilen hayvanların kemikleri kırılmaz, köpeklere ve­
rilmez; ateşe yakılır veya yere gömülür. Bazı özel ayinlerden 
sonra kurban kemikleri toplanıp bir kaba konularak kayın ağa­
cına asılır. At kurbanlarının kafatası bir sırık üzerine konulur. Bu 
görenek çok yaygındır. 

Altaylılar ve Yakutlar kurban olarak kestikleri ahn derisini 
bir sırığa geçirip hpkı at şekline sokup asarlar. Buna Altaylılar 
haydara, Yakutlar tabık derler. X. yüzyıl başlarında İbn Fadlan 
Üstyurt Oğuzlarında ve Rubruk'un XIII. yüzyılda Kıpçaklarda 
bu Altay "baydara"larına benzeyen derileri görmüşlerdir. Fakat 
Oğuz ve Kıpçakların bu derilere ne gibi ad verdiklerini bilrniyo-

(119) Proben, V, 2, 342. 
(120) Çokan Velihanov, Edige ve Toktamış" (Melioranski neşri}, s. 

27-28. 
(121) Verbitski, Altay ve Aladağ Türk lehçeleri sözlüğü, s. 239. 

317 



ruz. İhtimaldir ki Kıpçaklar buna "baydara" demişlerdir, çünkü 
Mısır Kıpçaklarında Baydara ismi vardır. 

Yakutların inançlarına göre tabık koyanın torunlarından biri 
bundan çıkan sesi işitirse bu ölüm haberidir; işiten ölecektir. Es­
ki zaman şamanları pek büyük davul yaparlar buna da tabık 
derlerdi. Tabig kelimesi Moğolcada "kurban" anlamına gelir. Bu 
kelimenin eski Türkçede "ibadet" anlamına gelen tapug kelime­
siyle ilgisi olabileceği hatıra gelmektedir. 

Kurban kesilmesi lazım olan bayramlarda bütün suyun katıl­
masıyla ayinler ve törenler yapılır. Bu ayinlerden biri, dağ kültü­
nü bahis konusu ettiğimiz sahifelerde teferruatıyla tavsif edilen 
"tanrı-gök kurbanı" yahut "dağ kurbanı" denilen ayindir. Bu 
ayin Altaylıların bazı oymaklarında her yıl, bazılarında ise üç 
yılda bir defa yapılır. 

Yakutlar, bütün suyun katılmasıyla yapılan ilkbahar ve soba­
har ayinlerine ısıah derler ki "saçı (libation)" bayramı ve ayini 
demektir. Bu bayram ve ayin Mayıs ayının sonlarında yahut Ha­
ziranda Ayı Toyon şerefine yapılırdı. Bu bayram ve ayin için bü­
tün soydaşlar kımız ve kurban hazırlarlar; tören dokuz gün sü­
rerdi. Bu bayrama ay ve güneş (ıy, kün) bayramı da denirdi. 

Sonbahar bayramı ,kötü ruhlardan korunma amacıyla yapılır­
dı. Bu bayrama abası ısıaga (kötü ruhlara saçı) denirdi. Bu adı­
na rağmen törenin ilk gününde aydınlık tanrılarından Ulu Ta­
yan namına, ikinci gününde kötü ruhların başbuğu sayılan Ar­
san Duolay namına ayin yapılırdı. 

İlkbahar ısıah ayinine şamanla beraber dokuz masum kız ve 
dokuz masum delikanlı iştirak ederdi. Bunlar şamanın göklere 
"seyahatinde" beraber bulunurlarmış; masum olmayan kızlar ve 
delikanlılar göklere çıkmazlar, günahlarının derecesine göre 
muhtelif makam (oloh)larda kalırlarmış. Şamanların tasavvurla­
rına göre göklere, tanrılar huzuruna giden yolda birçok durak 

318 



vardır. Yakut şamanları bu duraklara "oloh", Altay şamanları · 
"puudak" derler. Şaman, ayin sırasında göklere "çıkarken" bu 
durakların her birinde özel ilahiler söyler. 

Altaylıların ve Abakanlıların büyük ayin ve törenleri rahip 
Vertibitski, Radlof, Katanof, Anohin ve başka Türkologlar tara­
fından tavsif edilmiştir. (122) 

Verbitski'nin tavsifine göre Altaylılarda her ruha ve Tanrıya 
kurban ayini, yapılan ayinin uzunluğuna veya kısalığına göre, 
türlü türlü olur. En uzun süren ayin büyük ruh Ülgen adına ya­
pılan ayindir. Bu ayin üç bölümden ibarettir. Güneş battıktan 
sonra ayinin, hazırlık bölümünü teşkil eden, birinci bölümü ya­
pılır. Bu bölümde kam (şaman) ayin yapılacak yeri tayin eder, 
oraya özel çadır (söölti) kurudurur. Bu çadırın tam orta yerine 
taze ve yeşil kayın ağacı dikilir; bu ağacın çadır içinde kalan 
dalları budanır, çadırın tepesine çıkan kısmındaki dallar, bir top 
halinde, bırakılır ve oraya bayrak bağlanır. Kayın ağacı dokuz 
yerinden kertilir, bunlara "taptı" denir ki "basamak" yahut 
"1herdiven" demektir. Bu çadır, bayağı çadırlara göre çok büyük 
olur; kapısı doğuya karşıdır. Kapının önünde ağıl ve ahırları 
temsil eden bir yuva kurulup kapısına at kılından bir tuzak ko­
nulur. Bu hazırlık tamam olduktan sonra birkaç ak-boz at geti­
rilir. Bunlardan hangisinin Tanrı tarafından beğenildiğini anla­
mak için kam afsun söyleyerek elinde bulunan fincanı atın ar­
kasına koyar, hayvanın kımıldamasıyla fincan yere düşerken 
başı aşağı gelirse Tanrının bu atı beğenmediği anlaşılır. Kurban­
lık hayvan kısrak ise kam fincanını bunun sütüyle yıkar ve şu 
efsunu okur: 

(122) V. Verbitski, Altayskiye inorodtsi, s. 46-76. W. Radloff, Aus 
Sibiren, II, 20-51. Katanov, Proben IX. A. V. Anohin, material.. . (bu ese­
rin kısmen tercümesi "Ülkü" dergisinin 1940-1941 yıllarında çıkan sa­
yılarında basılmıştır). 

319 



"İyi görüp kabul ediniz! Fincan benden, alca (123) düşürmek 
sizden, hayırlı bilgi veriniz!" der. (124) 

Anohin'in tesbit ettiği malumata göre, şaman fincan atarken 
şu efsunu okur: 

"Bu hayvanımı aygır yeleli (ruh) Çaptı Han kabul edecekse 
bu fincanını alca düşsün. Bunu kabul etmeyecek olursa bu finca­
nını ters (kömkörö) düşsün!" 

Kurban olarak seçilen hayvanın dizgini halk arasından seçi­
len birinin eline verilir. Bu adama "baş tutkan kişi" denir. Bu 
adam Tanrı huzuruna kurbanın canını götürecek olan ruhu tem­
sil eder. Kam (şaman) kayın ağacının ince ve yapraklı dalların­
dan bir demet yaparak kurbanın üzerinde, yelpaze gibi, sallar; 
cübbe ve külahını giyip eline davulunu ve tokmağını alır. Önce 
Ülgen'i, onun oğullarını ve onlara tabi ruhları çağırır. 

Ülgen'in oğullarından han Karşıt'a şöyle hitap eder: "Ülgen 
beyden ayrılmış olan üç merdivenli Bay Karşıt! Geçmiş kavimle­
rin yaratıldığı zaman "atam Ülgen!" diyerek yalvarmış, yakar­
mışsın! Eski dinimizin kurulduğu günden beri, eski nesilden ka­
lan bizler bu dine inanıyoruz. Dünya yaratıldığı günden beri ye­
di göbek atalarımız bu dini kabul etmişlerdir." 

Şaman kurbanı yıkar; yıkarken şu efsunu okur: "Az sürüle­
rimden, beslediğim hayvanlardan seçerek aldım. Ruhların tasvi­
bi ile .kurban edeceğim. Gökteki Tanrı bu kurbanı beğenecekse 
üzerine koyduğum fincan "alca" düşsün! Gökteki Tanrı kabul 
etmeyecekse bu koyduğum fincan ters (baş aşağı) düşsün! Böy­
le olursa hayvanı salıvereceğim. Kabul ettiği gerçek olursa bunu 

(123) Alca yahut "alçı" umumiyetle aşık oyununda aşığın dört ya­
nından birine denir. Bu yan oyunda aşığın tali' getiren yanıdır. Şaman 
ayininde kurbanlığın kabul edilip edilmediğini anlamak için fincan ah­
lır; çukur tarafı yukarı düşerse "alca düştü" denir ve kurbanın kabul 
edildiğine işarettir. 

(124) Krş. W. Radloff, Aus Sibirien, il, s. 21. 

320 



kurban edeceğim." 
Şaman birkaç ruha hitap ederek ilahiler okuduktan sonra 

tahnit edilmiş kaza binerek göklere doğru uçmayı temsil eder ve 
kaza hitaben: 

' 

"Ak ayazın önünden, ak bulutun üstünden 
Gök ayazın önünden, gök bulutun üstünden 
Gök tanrıya doğru git!" 

"kaz" da ona güya cevap verir. Bu, kurbanlık hayvanın görün­
meyen canım avlama törenidir. Epeyce uğraşhktan sonra hayva­
nın cam yakalanır. Şamana binek vazifesini gören kaz da uçup 
gider (yani uçtuğu temsil edilir). Kurbanlık at, boğmak ve bel 
kemikleri kırılmak suretiyle öldürülür. Hayvanın cam çıkmak 
üzere iki kam elinde tuttuğu ekmeği hayvanın yanına getirerek 
"opkuruy, opkuruy" der ki bu kurbandan çıkan kut'u (talih ve 
saadet ruhunu) ekmeğe karışhrmaktır. Bu ekmeği kurbanın sa­
hibi ve aile efradı yerler; başka kimseye vermezler. Kurbanın de­
risi, başı, ayağı ve kuyruğu ile beraber bir sırığa asılır. Buna 
"baydara" denir. Kurban Ülgen adına kesilmiş ise "baydara"ın 
başı doğuya karşı, Erlik namına ise batıya karşı yöneltilir. 

Kurbanın eti, kemikleri kırılmadan ayrılır ve "kazancı" deni­
len iki uzman adam tarafından pişirilir. Et pişirilen kazana "ka­
zanalardan" başka kimse yanaşamaz. Kam, et suyundan alıp 
tös'lere efsunlar dualar okuyarak, saçı yapar; manzum duanın 
her mısraında "çook" diye bağırır. Bu kelime Sami dinlerin 
"amin" kelimesi yerinedir. 

Bu töreni müteakip ayine iştirak eden kimselere kurban etiy­
le ziyafet çekilir. Kemikler toplanıp "baydara" altına konulur ve 
çalı çırpı ile kaplanır. Şaman ilahilerini okumakta ve et parçala­
rını yemekte devam eder. Biraz sonra şaman istirahat eder. Bu sı-

321 



rada kurban sahibi dokuz elbise getirip sölti'nin kapısı yanına 
asar. Bunlar Ülgen'e armağandır. Buna "tolu" denir. Şaman dua 
eder: 

"At kaldırmayacak kadar armağan, alas, alas! 
"Er kaldırmayacak kadar armağan, alas, alas! 
"Üç yakalı değerli armağan . . .  ev çevresini 
"Dolaşıp giriniz! Küheylanına 
"Örtü olsun, alas, alas! Ülgen 
"Hanın ateşi, alas!" 

Şaman davulunu ateşe tutup kuruttuktan sonra cübbesini ve 
davulunu arcan denilen kokulu ot yakıp tütsüler ve sandalyaya 
oturur. Davulunu vurmağa ve ruhlarını çağırmağa başlar. Ruh­
lar da ona güya "hey, kam" diye cevap verirler. Şaman birdenbi­
re yerinden fırlar, davulunu kaldırır. Bu, çağırdığı ruhların gel­
diklerine işarettir. Tekrar ruhlarını çağırmağa başlar. 

İlk önce Yayık Han denilen su ilahlarından birine baş vura­
rak dua eder. Buna "ayaz hanın parçası, ay ve güneşin payı" di­
ye hitap eder. Bazı şamanlara göre bu ruh, Ülgen ile şaman ara­
sında vasıta ödevini görür. 

Şaman davuluna vurmakta ve manzum dualar okumakta de­
vam eder; bildiği bütün ruhları adlarıyla çağırır. Bu�lar arasında 
bürküt (kartal)de vardır. Kartalı "tanrı kuşu kartal, bakır tırnak­
lı müthiş kuş, sağ kanatı güneş kaplar, sol kanatı ayı kaplar" di­
ye tavsif eder. 

Bütün bu ruhlar şamana "hey, kam" diye cevap verirler. 
Bundan sonra her kabilenin büyük atası (hakiki veya efsane-

vi) çağrılır. Bu atalara hitaben ilahiler okunur. Ayin yaptıran 
kurban sahibini ve karısını, davulu ve tokmağıyla koçaklayıp, 
takdis eder; her türlü kötü tesirlerden temizler. Bunlardan çıkar-

322 



<lığı kötü ruhlara geldikleri yoldan gitmelerini; geçtikleri suları 
geçmelerini, Altay dağlarını aşıp defolmalarını emreder. Ayin 
yaptırana ve ailesine kut (saadet) diler; davulunu ev sahibinin 
kulağına yaklaştırıp vurur, bununla söyleyeceği falı iyi dinleme­
sini tembih eder. Ev sahibine, karısına ve çocuklarına temsili ola­
rak zırh ve külah giydirir. Sonra ateş etrafında döner, davula hız­
la vurur, Ülgen için konulan armağanı davulu ve tokmağıyla be­
raber kucaklar; mütemadiyen manzum ilahiler söyler. Ülgen için 
hazırlanan armağanı alıp göklere doğru yükselmeğe başladığını 
temsile girişir. Birinci kat göğe çıkıyor. Orada yıldırım, şimşek, 
gök gürültüsü ile karşılaşıyor, ikinci kat göğe çıkıyor. Kurban ke­
silen hayvanın canı hep beraberindedir. Kurbanın dizginlerini 
tutan başkutkan da şamanla beraber göklere çıkmıştır, ikinci kat 
gökte şamanın bindiği "püra" baştutkanı takip edemiyor. Şaman 
onu bırakıp kaza biniyor. Kaz üzerinde göklere doğru uçtuğunu 
temsil ediyor. Biraz sonra kazı salıveriyor. Şimdi baştutkana "Be­
nimle beraber gel!" diyor. "Baştutkan" ağlıyor, "Ben buradan 
döneceğim" diyor. 

Bundan sonra kam havanın ilerideki durumu hakkında ke­
hanette bulunur. Göklerin her katında neler bulunduğunu anla­
tı. İlahiler söyleye' söyleye dördüncü kat göğe çıkar. Davulu ile 
yine gök gürlemesini temsil eder. Buradan beşinci kat göğe çı­
kar. Gök gürültüsü şiddetlenir. Bu gökte yayuçı (yaradıcı) deni­
len kudretli bir ruh bulunur. Şaman bu ruhun huzuruna girer­
ken davulunu yavaşça vurur, dualarını da yavaş sesle söyler. Bu 
ruh dişidir; buna "anam!" diye hitap eder. Yayuçı "Sen kimin 
kalıntısısın, kimin torunusun? adını söyle. Kişinin adı, geyiğin 
tüyü olur; adını, yolunu anlat. Kanatlılar uçmayan, tırnaklılar 
basmayan bu yere pis kokan böcek gibi nasıl geldin?" der ve 
tehdit eder. Şaman çok korkar, geri geri gider ve yalvarıp yaka­
rır. 

323 



Yayuçı suallerini tekrar eder. Nihayet kam cevap verir: 
"Kara kamın kalıntısıyım, ulu kamın torunuyum .. .  anam Ya­

yuçı Hatun! dilek dilenmeğe geldim ... secde ediyorum." 
Yayuçı kamın ağzıyla kehanete başlar, "şu olacak, bu olacak" 

der, törene iştirak edenlerin hepsi külahlarını kamın davulunun 
altına atarlar. Bu, iyi falları yakalamak içindir. Şaman altıncı kat 
göğe çıkarken herkes külahını alır. Altına gökte şaman aya sec­
de eder. Yedinci kat göğe çıkar. Burada güneşe secde eder. Böy­
lece ta on ikinci kat göğe kadar çıkar. Burada Ülgen' e kurbanı 
takdim eder. Ona hitaben dualar söyler. 

Şaman yer yüzüne iniyor. Davulu atar, gözlerini açıp, güya 
uzak yoldan gelmiş gibi, herkesle selamlaşır. 

Bu söylediklerimiz üç gün devam eden ayin ve törenin özeti­
dir. Üçüncü gün şamanın şerefine büyük ziyafet verilir. Ayin için 
hazırlanan içkilerden herkes sarhoş oluncaya kadar içer. 

Şaman 

324 



Bazı ayinlerde şamanlar yer altına indiklerini ve orada gez­
diklerini temsil ederler. Tamu (cehennem) üzerindeki kıl köprü­
den geçtiklerini, kuzgunlar uçmaz sarı çöller üzerinden uçarken 
günahlı kamların sayısız iskeletlerini gördüklerini, karanlık tan­
rılarının bulundukları dünyada yılanlara, ejderlere, canavarlara 
rastladıklarını manzum sözlerle hikaye ederler. 

Şamanizmde bu büyük ayin ve törenlerden başka birçok özel 
ve küçük ayinler vardır. Bunlar hastalığı başka bir nesneye veya 
hayvana "göçürme", yağlı paçavrayı ateşe yakıp "alazlama,, 
"uçuklama", bir ruhun adına. yeni bir "ongon-tös" yapma gibi 
aile başkanı, şaman veya bu işlerden anlayan koca karılar mari­
fetiyle yapılan ayinlerdir. Özel ayinlerden en önemlisi ruhlardan 
birine "ıdık" (ıyık, ızık) bağışlarken yapılan tören ve ayindir. Bu 
töreni de şaman yapar. 

Kuzeydeki Yakut-Dolganlar en önemli taşıt vasıtaları olan 
geyikleri ıdık olarak bağışlarlar. Bunların ıdık töreninde başka 
Şamanist Türk boylarında rastlanmayan bir adet vardır ki, bu da 
ıdıkların kulaklarına küpe takmakhr. 

Altaylılar ıdık olarak at bağışlarlar, at ıdık at sürülerini koru­
yan ruhlara bağışlandığı gibi bazı hastalıkları gönderen ruhlara 
da bağışlanır. 

Altaydaki Koybal oymağına mensup Şamanistlerin ıdık 
(ızık) lan hakkında Katnanov şu malumatı tesbit etmiştir: 

"Burada (yani Koyballarda) ızık türlü türlü olur: yağız, al, 
boz, duru, akboz, sarı, gök (kır). Koyun ızık sarı, inek ızık al ve 
kara olur. 

Yağız ve al ızıklar dağ ruhuna bağışlanır. Bir adam hasta 
olursa yağız bir atı direğe ızık olarak bağlarlar ve koyun keser­
ler. Böyle yapılırsa hastanın iyileşeceğine inanırlar. 

Al ızık ailenin baş ve göz ağırılarından korunmaları amacıy­
la, duru ızık göğüs rahatsızlıklarından şifa bulmak ümidiyle ba-

325 



ğışlanır. Ak boz ızık yine baş rahatsızlığından, kır at ise karın ve 
kaburgalardaki sancılardan kurtulmak için bağışlanır. 

Kuzuların bereketli ve sağlam olmaları için koyun ızık olarak 
bırakılır." (125) 

Koybal kamları ızık olarak bırakılan ata ancak sahibinin bin­
mesine müsaade ederler. Izığa vurulan eğer ve gem başka atlar 
için kullanılmaz. lzık hayvanları ilkbahar ve güz mevsimlerinde 
hoş kokulu mukaddes (kutsal) otlarla kaynatılan su ile sahibi 
kendi eliyle yıkar. lzık hayvanı kurt yerse yerine başka bir hay­
van bağışlanır. lzık bağışlayan adam ölürse kardeşinin ızığı olur. 
Kimsesi yoksa ızık salıverilir, ona kimse binmez ve dokunmaz. 
lzık, şaman tarafından yapılan ayin ile bağışlanır. Bu ayin için 
şaman özel ilahiler okur. lzık kötü ruhların başbuğu olan Erlik'e 
de bağışlanır. 

Büyük şaman ayinleri ve törenleri İslam Türklerden Doğu 
· Türkistan' da (Yarkent, Aksu, Hotan şehirlerinde) Malov (126) ve 

S. Oldenberg tarafından (Kurele' de), (127) Tarancılarda ve başka 
bölgelerde Pantusov tarafından (128) tesbit edilmiştir. 

Malov tarafından tavsif edilen Müslüman şamanların yaptık­
ları ayin yukarıda tavsif ettiğimiz Altaylı Şamanist kamların yap­
tıkları ayinlerin şöyle böyle İslamlaştırılmış şeklinden ibarettir. 
Tıpkı Altay şamanlarının afsunlarında olduğu gibi Doğu Türkis­
tan şamanlarının (haksı ve oyunlarının) dualarında da müsteh­
cen kelimeler bulunuyor. Baksılar, gerçekten şamanlıktan ibaret 

(125) Proben, IX (metin), 316-317. 
(126) S. E. Malov, Samanstvo Sartov Vost. Turkestane (Sbornik MRE, 

1918, t.v. s. 116). 
(127) S. Oldenberg, Kratkiye zametki o perihonah i duahanah (aynı 

dergi s. 17-20). 
(128) N. N. Pantusov, Tarançinskiye bakşı (Izv. Türk. otd. RGO, 1907 

fas. VI); Materiali po izuç mareçey Taranccey ... Kazan, 1901. Obraztsi 
taranç. nar. literatüre, Kazan, 1909 s. 135-139, 184-190. 

326 



olan ayinlerini peygamberlerin ve isıam velilerinin adlarını karış­
tırmak suretiyle İslamlaştırmağa çalışmışlar ve böylece meslekle­
rini muhafazaya muvaffak olmuşlardır. Okuma ve yazma bilen 
bakşılar kendi mesleklerini meşru bir meslek tanıtmak için "Peri 
Han" (peri okuyucu) risaleleri tertip ederek Fatma anayı kendile­
rine bir (koruyucu patron) ilan etmişlerdir. Bakşıların yaptıkları 
ayin Altay ve Yakut şamanlarının ayinlerinden daha muhteşem 
olur. Bakşının yanında hanendeleri, saz takımı bulunur. Tıpkı Al­
tay şamanlığında olduğu gibi hastalığı başka bir nesneye yahut 
hayvana "göçürme" Türkistan bakşılığının en önemli unsurların-

. dan biridir. Ayin 4, 6, 12, 15, 16 bölüm olur. Bazan ayin (oyun) bö­
lümleri korçaklar (bebekler, Puppe) ile tayin edilir. Bu ayinlere 
"60 korçak oyunu" yahut "80 korçak oyunu" denilirse de haki­
katte yirmi tane korçakla tamamlanır. En önemli nesnelerden bi­
ri tuğ' dur. Tuğ şöyle hazırlanır: Kullanılmayan bir ip alınır, iki ve­
ya üç katlanır. Bir ucu dama, bir ucu da yere kazığa bağlanır. Üst 
tarafına kızıl ve yeşil kumaşlar asılır, ip şeritlerle süslenir, iğde 
ağacı dalları bağlanır. Bakşılar "risale"sine göre bu tuğ Cebrail 
vasıtasıyla Fatma anamız için gökten inmiştir. 

Adette şaman (bakşı) ayini üç bölümden ibarettir. En az üç 
gece devam eder. En son bölüm sabahleyin olur. Ayin başlama­
dan önce bakşı mum yakarak bir fal açar. Aksu şehrine gördüğü 
falı Malov şöyle tasvir ediyor: Bir kaba su doldurup halı üzerine 
konur. Kabın yanına ayna ve mum yerleştirilir. Ocaktaki ateşe 
şeftali çekirdeği atılır. Bu çekirdeğin kömürüyle yedi yaşındaki 
bir çocuğun avuçlarını ve gözlerini boyarlar. Suya bir yüzük, iğ­
ne ve biraz pamuk atarlar. Bakşı dua okur, suya bakıp ayin yap­
tıran adamın sorularına karşılık verir. Hotan şehrinde bu suya 
bir değnek koyarlar. Bu değnek ruhların (perilerin) konmaları 
içindir. Periler bu değneğe konup suda oynarlarmış. Bakşı bun­
ların aksini aynada görürmüş. 

327 



1914 yılında Carhlık şehrinde (Lob-Nor'da) bir hastaya yapı­
lan bakşı ayinini Malov şöyle tasvir ediyor: 

Kadın şamanın elinde pek kaba yapılmış bir kılıç vardı. Bu 
kılıcın sapı ile demiri arasında halkalar bulunuyordu. Bunlar 
çıngırak vazifesi görüyorlardı. Bakşı ayine başlarken bu kılıcı 
(yahut hançeri) ocak yanındaki duvara soktu; kendisi ocağa kar­
şı durup dua okuyordu, sonra kılıcı ve elindeki kamçıyı taban 
döşemesi üzerine bıraktı. Ağzına anason tohumlan alıp bir şey­
ler okuduktan sonra bunları ateşli kömür üzerinde yaktı. Tam 
bu sırada "dabçı" (tef çalan) tef çalmağa ve türkü (şaman duası) 
söylemeğe başladı. Bakşı sağ elindeki kılıç ve kamçı, sol elinde­
ki tütsü yaptığı kap bulunduğu halde dans ederek yanan muma 
karşı başını üç defa eğdi; elindeki tütsü kabını dışarı fırlattı, ken­
disi baygınlık geçirir gibi durum aldı; ayine iştirak edenlerden 
biri bakşıyı tuttu. Yanına gelen iki adam ayin için ne gibi şey ge­
rek olduğunu sordular. Bakşı "baş tuğ" üzerine beyaz, kırmızı 

•• 

Günümüz Orta Asya Türklerinde kadın şaman 

328 



ve gök renkli üç bayrak, 51 beyaz, 61 gök korçak (kukla, bebek) 
gerek olduğunu söyledi. Bakşıyı tutan adamlar onu koyu verdi­
ler. Bakşı bayılıp yere düştü. Ayin devam ediyordu. Bir müddet 
sonra bakşı kendine geldi. Saz, musiki sustu. Bakşı kılıcını duva­
ra sapladı elindeki kamçı ile cinleri kovmağa başladı. Bununla 
beraber ayinin birinci bölümü tamam oldu. 

İkinci gün akşam saat 8' de yine ayine başlandı. Çalgıcılar elle­
rindeki teflerini ateşe tutup kuruttular. Bakşı tuğ ile ocak arasında 
başını önüne eğip murakabede oturuyordu, bir elinde kamçı, ken­
disi sağa, sola sallanıyordu. Sonra kalkıp "tuğ" yanında oturan 
hastanın yanına gelerek onun üzerinde kamçısını dolaşhrdı. 

Çalgıcılar yine saz çalmağa, dualarını söylemeğe başladılar. 
Bakşı, elinde tütsü bulunduğu halde, dans ediyor, tütsünün kö­
mürlerini dışarı atıyordu. İki kuklayı alıp bir şeyler fısıldadıktan 
sonra bunları muma dokundurup yaktı. Yanan kuklaları hasta­
nın yüzüne tuttuktan sonra ocağa attı. Ayin için hazırlanmış 
olan güvercini alıp hastanın başı üzerinde dolaştırdı ve tekrar 
yerine koydu. Güvercinden sonra eline verilen tavuğu da hasta­
nın başı üzerinde dolaştırarak kendisi tuğ etrafında dans etti. 
Sonra oğlağı hastanın etrafında dolaştırdı. Musiki ve türküler 
devam ediyordu. Bakşı elindeki hançeri güya hastaya saplar gi­
bi bir hareket yaptı. Bununla ikinci kısım tamam oldu. 

Üçüncü kısım üçüncü günün akşamında başladı. Çalgıcılar 
tef çalıyor, hanendeler dua-türkülerini çağırıyorlardı. Bakşı tu­
ğun etrafında dans ediyordu. Bu ayin için bir arşın uzunluğun­
da kırk bir tane çubuk hazırlanmışh. Bakşı, ayinin ikinci bölü­
münde olduğu gibi kuklaları muma dokundurup yakıyor ve 
hastanın başı üzerinde dolaştırıyordu. Bu sırada temaşaya ge­
lenlerden bir kadın da dans etmeğe başladı. Bakşı kırk bir çubu­
ğu ikiye ayırıp hastanın üzerinde dolaşhrdı. Sonra ateş yanında 
oturan beş erkeğe ikişer tane çubuk verdi. Bu erkekler tuğ etra-

329 



fında dolaşıp çubuğu bakşıya verdiler. Bakşı bunlarla hastaya 
vurduktan sonra dışarı attırdı kendisi güya cinleri kovmuş gibi 
kılıcıyla kapı tarafına tehdit savurdu. Bununla ayin tamam oldu. 

S. Malov 1915 yılında Aksu şehrinde müşahede ettiği (gördü­
ğü) şaman ayinini şöyle tasvir ediyor: 

Bakşı önce abdest aldı, çalgıcılar ateş yanında davul ve tefle­
rini kurutuyorlardı. Bakşı ekmek üzerine Arapça bir dua okudu, 
orada bulunanlar hep "amin" diyerek ekmeği yediler. Bakşı tuğ 
yanına oturup biri Arapça, biri Türkçe iki adua okudu. Tütsüyü 
tutan biri tuğa yapışıp duran hastayı tütsüledi; bakşı elinde 
kamçı dua okuyor, çalgıcılar çalgı çalıyorlardı. Hasta, tuğ etra­
fında dönüyor, bakşı onu takibediyordu. Hasta düşüp bayıldı. 
Ona şerbet verdiler. Hasta ayıldı. Dört tane mum yakıp ekmeğe 
soktuktan sonra hastanın eline verdiler. Hasta yine tuğ etrafında 
dolaşmağa başladı. Bakşı bir avuç samanı mumun ateşiyle yakıp 
hastaya vurup beyaz tavuğu etrafında dolaştırdi. Bununla ayi­
nin birinci kısmı tamam oldu. Hastayı yatağa yatırdılar. 

Bakşının yerine oğlu geçti. Tuğa dokunup dua okudu ve yü­
zünü sildi. Kıpkırmızı kızgın demire yalın ayak on beş defa ba­
sıp ayaklarını hastaya dokundurdu. Sonra topallayarak bir tara­
fa gitti. . .  Bakşının kendisi ayine devam etti. Tuğ etrafında iki 
genç gayet güzel dans etmeğe başladılar. Bunlardan sonra iki ka­
dın dans etti. Bakşı yine Arapça bir dua okudu. Herkes "amin" 
dedi; tuğ yanına oturdu, gömleğinin eteklerine düğüm düğüm­
ledi. Bir mendilin dört köşesini düğümleyerek başına geçirdi, 
üzerine külahını giydi. Dua okudu ve üç defa "ay!" diye bağır­
dı. Her taraf süklıt içinde. Sazlar tuğun altında bakşı tuğu tutup 
duran hastanın boynuna kamçısını, ocak yanında duvara sap­
lanmış hançerine de bir ip astı. Tuğun etrafında tütsü yapıp dua 
okuyor, cemaat de "amin" diyordu. Bundan sonra bakşı şaman 
dualarına, çalgıcılar tef ve davul çalmağa başladılar. Her tarafta · 

330 



mumlar yanıyor. Bakşı ağzında bıçak bulunduğu halde, tuğun 
etrafında dönüyordu. Hastanın gözüne, boynuna, karnına bıça­
ğını sokuyor, hançerle hastaya vuruyordu bu manzaradan her­
kes dehşet içinde kaldı. Bu sırada kıpkırmızı ateş içinde bir kız­
gın demir getirdiler. Bakşı bu demiri birkaç defa diliyle yaladı. 
Çok dikkatle baktım. Gerçekten yalıyordu. Her yaladıkça hasta­
ya üflüyordu. 

Oldenburg Doğu Türkistan' da Kurale'de 1910 yılında "Müs­
lüman" şamanın yaptığı bir ayini müşahede etmiştir. Doğu Tür­
kistan'ın bazı yerlerinde "peri han", bazı yerlerinde "dua-han" 
dedikleri Müslüman kanılara Kurale' de bahşı dediklerini kay­
detmektedir. Bu "bahşı"ların yaptıkları ayinlerde Malov ve baş­
kaları tarafından tasvir edilen ayinlerin aynı olduğu görülmek­
tedir. Okudukları duaların da bizim muhtelif kaynaklardan ala­
rak metinlerini verdiğimiz dualardan farksızdır. Bu dualar 
"Kur' an başı bismillah, işin başı bismillah ... " diye başlamalarına 
rağmen, tam manasıyla şaman ilahilerinden ibarettir. Bu bakşı­
lar, İslam dininin ağır baskısı altında varlıklarını muhafaza ede­
bilen gerçek kam (şaman) lardır. 

N. Pantusov'un verdiği malumata göre Tarançılarda üfürük­
çü mollaların da şamandan farkları yoktur. Bunlardan biri has­
taya bakmağa getirilirse remil bakıp "Hastaya Müslüman cinler 
musallat olmuş. Karabaşlı ak tavuk getiriniz. Kırk tane yağlı 
yurka hazırlayınız!" der. "Azemtü' 'aleyküm ya ervahlar ya cin­
ler ... göçünüz, göç!" diye afsun okurlar. Hastalığı başka bir nes­
neye göçürürler. Bu mollalardan başka "rednameci" denilen 
üfürükçüler vardır. Bunlar yedi pınardan, yedi değirmenden su 
alıp bir kaba doldurup üflerler. Bu suyun ağırlığı bir Kur'an 
ağırlığında olacaktır. Sonra yedi parça demir kızdırıp bu suya 
atarlar; bu suyun buğusuyla hastayı terlettikten sonra bir kap­
lumbağa iskeleti üzerinden bu suyu geçirip hastayı yıkarlar. Bu-

331 



nunla da hastalık geçmezse "ervah aşı" yaparlar. Bu "ervah aşı" 
kertenkele, kurbağa, yılan suretinde hamurdan yapılan yemek­
tir. Bunu yerler ve bir kısmını dört yol ağzına çıkarıp korlar. 

Görülüyor ki bütün bu üfürükçü mollalar ve "rednameci"ler 
İslam perdesi altında yaşamakta devam eden mütereddi 
(yozlaşmış), yalancı şamanlardır. 

XVIII. yüzyılın ortalarında Başkurtlar arasında ilmi araştır­
malar yapan Rus İlimler Akademisi üyesi İ. Lepechin Başkurt 
görenek ve geleneklerinden bahsederken bizzat müşahede ettiği 
doğum törenini şöyle tasvir ediyor: Bir lohusaya "şeytan oyun" 
dedikleri töreni yaptırmak için köreze'yi çağırdılar. Köreze dan­
sediyor, bağırıp çağırıyordu. Böylece cin ve şeytanları kovuyor­
muş. Gece yarısı olduğunda eline kılıç ve tüfek aldı. Birkaç ada­
ma kendi kuşağını sıkıca çektirdi. Bu, cinlerle savaş için hazırlık­
tı. Elindeki silahlarla cin ve perileri kovmağa (onlarla savaşma­
ğa) başladı. Nihayet "Cinleri kovdum. Iyık ırmağında onları 
boğdum" dedi. (129) 

Görülüyor ki XVIII. yüzyılda Başkurtlarda, Altaylılar, Kırgız­
lar, Doğu Türkistan Türkleri gibi, şaman ayinine "oyun" demiş­
lerdir. 

Kırgız-Kazak baksılarının yaptıkları' ayinler birçok etnograf 
tarafından tesbit edilmiştir. Biz kendimiz bir baksının Türkis­
tan'da, Sarısu ırmağı yakınlarında, Naymanlar yaylasında, yap­
tığı bir ayini müşahede ettik. Bu haksı kendisinin Asan Tokpak 
Barlıbay neslinden olduğunu söylüyordu. Tepesinde "aydar"ı 
(perçemi), külahında puhu kuşunun tüyleri vardı. Kopuzu da 
puhu kuşunun tüyleriyle süslenmiş idi. Kırk, kırkbeş yaşlarında 
görünüyordu. Bu haksı aynı zaman saz şairi, sohbeti hoş bir 
adam idi. 

(129) İ. Lepechin, Dnevniya Zapiski puteş. (Polonye Sobraniye Sov­
rem. uçenie puteşest. tom IV, s. 82-83) 

332 



Bu baksıyı bir hastayı tedavi etmek için çağırmışlardı. Hasta 
yirmi yaşında bir delikanlı idi. Baksı geldiği gibi bir koyun kesil­
di. Derhal bunun kürek kemiği çıkarılıp baksıya getirildi. Baksı 
bu kemiği ateşe atıp biraz sonra çıkardı. Bir eliyle kemiği tutup 
bir elinin parmaklarıyla kemik üzerinde hasıl olan çatlakları 
(çizgileri) yokladı. "Ak cin imiş ... Bir sarı baş koyun ... Sonu iyi­
dir ... bir cemaat var .. . Bir kazan yanında ... " gibi bir sürü şeyler 
söyledi. 

Akşam karanlığı bastıktan sonra hastayı çadırın tam orta ye­
rine yatırıp haksı "arvak"larını çağırmağa başladı. Kopuz çala­
rak haksı dualarını okuyordu. "Git!", "göç!" diye bağırıp çağır­
dı. Sonra bir "sarı baş" koyun getirdiler. Baksı kendi eliyle has­
tanın etrafında üç defa dolaştırıp dışarı çıkardı. Bu koyunun 
kurban olarak kesildiğini yahut adak olarak bırakıldığını öğre­
nemedim. 

Bizim müşahede ettiğimiz bu ayin küçük bir ayindi. 
Ebubekir Dıvayoğlu tarafından tavsif edilen (130) ayin Altay­

lıların ve Yakutların şaman ayinlerine daha çok benzemektedir. 
Yakutlar, sözde de olsa, Hristiyan sayıldıklarından bunlarda 

Şamanizm dini mahiyetini kaybetmiştir. Bunlarda şamanlar 
(oyunlar) hekim, üfürükçü, falcı olarak iş görürler. Bununla be­
raber hastalar üzerinde yaptıkları ayinler Altay şaman (kam) !a­
rının ayinlerinden farksızdır. Yakut ülkesinin ücra köşelerinde 
şamanların ısıah gibi dini mahiyetteki ayin ve törenleri dahi ic­
ra ettikleri de tesbit edilmiştir. 

Hastalara bakmağa ve tedavi etmeğe çağırılan Yakut şamanı 
eve girdiği gibi üst başa, odanın en saygılı yerine geçer; boz at 
derisinden yapılan post üzerine oturur. Yakutlarda boz at derisi 

(130) A. Divayev, Baksı (Etnogr. Oboz. 1897, s. 123). İz oblasti Kır­
gız, verovamya. Baksı, kak lekar i koldun (lzw. O. arheol, ist. i etnog. 
1899, XV.) 

333 



mübarek (kutsal) nesnelerden sayılır. Şamana akşama kadar tür­
lü yemekler ikram edilir. Komşular ve soyun büyükleri çağırılır; 
ziyafetten sonra ayin için her şeyin hazır olduğu ilan edilir. Şa­
man uzun saçlarını sıvar, hazırlığa ait bazı teferruatın yapılması 
için emirler verir. Ayine katılmak istemeyenlerin ayin başlama­
dan çıkmalarını, ayin sırasında dışarı çıkmak ve girmek yasak 
olduğunu anlatır. Ayin başlamak üzere iken şamanda garip bir 
değişiklik olur; hıçkırık tutar, yüzünün adaleleri durmadan ha­
reket eder, gözleri ateşe, bir nokta üzerine dikilir. Ortada yanan 
ateş yavaş yavaş sönmektedir. Ayine iştirak edenler çok yavaş 
konuşurlar. Şaman bayağı giyimlerini çıkarıp ayin cübbesini, 
cübbesi yoksa kadın entarisi giyer, eline piposunu tuttururlar. 
Yavaş yavaş dumanını yutar .. . Hıçkırığı sıklaşır, gözleri kapanır. 
Boz at postu odanın tam orta yerine konulur. Şaman post üzeri­
ne oturup biraz su içer. Eline kamçı, kayın ağacı ve dalları, davul 
ve tokmağını alır; postun baş tarafı güney yönüne doğrudur; şa­
man da güneye karşı durur. Dünyanın dört yanına secde eder, 
ağzına aldığı suyu etrafa püskürür. Ev sahibi ateşe, at kılından 
bir avuç kıl atar ve ateşi söndürür. Oda zifiri karanlık içindedir. 
Şaman başını eğmiş, murakabeye dalan şeyh gibi, sessiz ve ha­
reketsiz oturur. Her tarafı derin bir sükunet kaplar. Şamanın ara­
da bir hıçkırığı bu sükuneti bozar. Birdenbire şamanın esnemesi 
ile beraber maden sesleri, odanın her yanından müthiş bir gürül­
tü duylulur: şahin sesi, martı kuşunun ağlaması ,türlü türlü kuş 
sesleri gelir. Yine sükunet... Bu sükuneti davul sesi bozar. Şaman 
ilahiler okur, davul çalar ... biraz sonra şamanın ancak mırıltıları 
işitilir, davul durur. Yine birkaç dakika derin sükunet. Şaman is­
tiğrak (ekstaz) haline gelmiştir. Birdenbire düzgün ilahiler oku­
yup davul çalmağa başlar. Emegeti'ini, yani koruyucu ruhunu 
ve başka tanrıları çağırır. Bunların çabuk gelmeleri için yalvarır. 
Bu ruhlar birdenbire bastırırlar, şaman korkusundan bayılır, dü-

334 



şer. Şaman yüzüyle, yani secde eder gibi, düşerse iyi alamet sa­
yılır; arkasıyla düşerse fenadır. Şaman yere düşer düşmez her­
kes ilahiler okumağa başlar. Tecrübeli ihtiyarlar, şamanı ayıltma­
ğa çalışırlar. Ruhlar arasında kendi Emeget'ini gördüğü gibi şa­
man ayılır, neşelenir, sıçramağa ve dansetmeğe başlar. Ateş yakı­
lır. Ateşin al ziyası içinde dans eden şamanın ağzından köpükler 
sıçradığı görülür. Gözleri yarı kapalı, elinde davul, şeytani bir 
dans yapmaktadır. Nihayet, şaman yavaş yavaş tabii durumunu 
almaktadır. Davul düzenli sesler çıkarmağa, ilahfler de anlaşıla­
cak şekilde söylenmeğe başlar. Hastanın yatağı yanına gelir, el­
lerini hastanın yüzüne koyup etrafı seyreder. Böylece hastaya 
musallat olan kötü ruhları arar. Kötü ruhlardan birini bulduğu 

. gibi tekrar dansetmeğe başlar. Şaman bu dans sırasında pek 
uzaklara, göklere seyahat ettiğini temsil eder. Ayinin bu kısmın­
da Yakut şamanları yer yüzünde ve göklerde gezdiklerini sanat­
karane temsil ederler. Dans yaparken bazan dağ tepesine çıkma­
yı, hazan inmeyi, bazan göklerde uçmayı, oluh'larda, {"men­
zil'lerde) dinlenmeyi çok güzel temsil ederler. 

Şaman göklere doğru "uçarken" uçsuz bucaksız gök yüzün­
de dolaşan ruhlar ve kuşlar şamanın göklere, tanrı huzuruna 
doğru uçmasına hayran oluyorlar, heyecanlarından karma karı­
şık gürültü çıkarıyorlar. Şaman bunu davulunun sesleriyle ifade 
eder. Şaman göklere doğru uçuyor ve ilahi söylemekte devam 
ediyor: 

"Ey yerin kudretli boğası! Ey bozkırların kudretli atı! Ben de 
bir boğa değil miyim? Ben de böğürüyorum. Ben bir yabani at 
değil miyim? Ben de yüksek sesle kişniyorum. Ben bütün yara­
tıklardan üstünüm; insanların en istidatlısı, en selahiyetlisi de 
benim. Beni en kudretli tanrı kendi eliyle yaratmıştır. Gel, yaba­
ni atım, gel! Bana yapacağımı öğret! Ey yerin kudretli ve muci­
zeler yaratan boğası! Gel, bana söyle! Ey kudretli tanrım, emirle-

335 



rini ver! . . .  Ey hazır olan cemaat, beni iyi dinleyiniz: "benimle yü­
rü!" demediğim kimse benimle yürümeğe kalkışmasın! "yürü!" 
dediğim kimseler ileri! herkes iyi baksın, ihtiyatlı olsıın! . .  

Ey benim solumda bulunan sopalı hatun! Yolumu şaşınrsam 
yolumu göster, ey büyük anam! Beni doğru yola gönder. 

Güney ormanlarında dokuz tepede yaşayan ey güneş ruhla­
rı! Doğuda yaşayan kalın boyunlu babam, hakanım! Ey ak sakal­
lı ateş baba!" 

Yakut şamanı kötü ruhların istedikleri kurban üzerinde pa­
zarlık da yapar. Bazan kötü ruhun istediği kurban yerine o hay­
vanın suretini yapıp kurban ederek ruhu aldatabilir. (131) 

Yakutlarda yapılan şaman ayinlerinden en büyüğü şamanlık 
mesleğine yeni girenler için yapılan takdis ayinidir ki yukarıda 
şamanların hayatından bahsettiğimiz sahifelerde bu töreni tavsif 
ettik. 

Yakutlarda özel ayinlerin önemlilerinden biri yeni ev yap­
mak için seçilen yerde (arsada) yapılan ayindir. Yakutlardan biri 
yeni ev kurmak istediği zaman kutlu arsa arar. Bu törene de şa­
man karışır. Kutlu bir yer seçildikten sonra yapı kuracak olan 
adam şöyle dua eder: 

"Büyük anam hatun (ebe hatınım) sekiz kenarlı yerimin sahi­
bi, dinle, işit!" Bunu dedikten sonra doğuya karşı durup elinden 
eldivenini çıkararak duasına devam eder: 

"Kısa sürecek olan kısmetim ve fani olan mukadderatım hak­
kında dua ediyorum. Herşeyi bilen ağır fal kaşığıma (132) yalva-

(131) Bazı hocaların tatbik ettikleri "hile-i şer'iye"nin menşei iptidai 
Şamanizmde tatbik edilen bu, ruhları aldatma inancıdır. Çok iptidai 
devrin bu inancı Sami dinlerin hepsine sokulmuş, Allah hakkındaki 
yüksek inançlara aykırı olarak binlerce yıllar devam etmiştir. 

(132) Altaylıların fincanla fal açtıkları gibi Yakutlar kaşık yahut el­
diven atmakla fallanırlar. 

336 



rıyorum. ,Ak ve yüksek tanrılar, dinleyiniz! Yer altının sahibi 
olan tanrılar işitiniz! dinleyiniz! Herşeyi bilen, gören kaşık falını 
armağan ediniz!" 

Sonra "uruy" (133) bağırıp eldivenini atar. 
Eldiven ters düşerse (avuç yani aşağı gelirse) kötü sayılır; 

tekrar dua ederek atar. Nihayet eldivenin avuç tarafı yukarı ge­
lir. Uruy! diye bağırarak oraya bir haç yerleştirir. Derhal komşu­
ları ve kendi aile efradı buraya toplanıp ateş yakarlar. Ateşe yağ, 
yoğurt (suorat) dökerler, at yelesinden kıl koparıp atarlar. Şa­
man yahut evi yapacak adam kaşık alıp "Bir günlük kısmetimiz, 
iki günlük kaderimiz için! Bu yerin sahibi, alevli ateşin ruhu, 
dinleyiniz! Büyük anam hatun, kucağında ve arkanda bizi barın­
dır!" diye dua eder. 

Yapılacak evin kutlu olması, ocağın mukaddes ateşi daima 
yanması, neslin çoğalması, hayvanların bereketli olması için 
dua ederek yine kaşığı havaya fırlatırlar ve "uruy" diye bağırır­
lar. Bu fala bakan adam (şaman) ateşe bakıp dua eder. Tanrıdan 
sormadığı şey bırakmaz. Uzun uzun dua ederek yine kaşığı ha­
vaya fırlatır. Fal iyi gelirse ev sahibi derhal kaşığı kapar ve ya­
kasına yerleştirir. Herkes memnun olur, ev yapıldıktan sonra 
ayin mahiyetini haiz bir düğün yapılır. ihtiyarlardan biri şöyle 
dua eder: "Alevli ateş yak, yaktığın ateşin kıvılcımları sönme­
sin, kışın oturduğun ev bereketli, yazın oturduğun ev kutlu ol­
sun!" 

Ocak yaparkan kurban kesilir. Bunun kanı ocak yapılacak ye­
re sürülür; ateşe serpilir. Evin herşeyi tamam olduktan sonra ye­
di gün kımız hazırlanır. Şaman çağırılır. Şaman dua etmeden 
kimseye kımız verilmez. Şaman dua ederek kımızdan alıp ateşe 
saçı yapar ve doğuya bakarak: 

(133) Yakut şamanistleri Altaylıların "opkuruy" ve "alas" sözleri 
yerine uruy! derler. 

337 



Asya Kartalı 

"At sürülerinin tanrısı kartal ve Cesegey iyehsit hatun! Güzel 
yeleli atlar ve uzun boynuzlu hayvanlar gönderiniz!" der. Şama­
nın çevresinde iki tane mukaddes kayın ağacı bulunur. Her taraf 
yeşil yapraklarla süslenir. Çünkü hayvanların koruyucusu olan 
ruh İyehsit bunları çok beğenirmiş (134). 

Yakut, Altay, Kazak-Kırgız ve Başkurt folklorundan öğrenil­
diğine göre, eski şaman ayinlerinde kartal (hotoy, bürküt, kara­
kuş) çok önemli bir unsur olmuştur. Yakutlarda son yıllara kadar 
kartal kültünün yaşadığı V. M. İonov tarafından tesbit edilmiştir. 
(135) 

Yakutların inançlarına göre karların ve buzların erimesi, ilk­
baharın gelmesi kartalın kanatlarını sallamasına bağlıdır. "İlkba-

(134) S. Yastremski, Obraztsı Yakut, narod. Literaturı, 201-204. 
(135) V. M. Ionov, ı: aigle les croyances des Yakautes, Le Culte de 

l'aigle chez les Yakoutes (Sbornik MAE, 1913, t. XVI). 
(136) "Cıl keliitin mata "harfi harfine "yıl gelirinin ırı." 

338 



har yılın gelişi" (136) adını verdikleri bahar türküsü, eski devir­
lerde kartal namına söylenen ilahilerin kalıntısı olduğuna şüphe 
yoktur. Bazı Yakut anasoyları kartalı koruyucu ruh sayarlar (ho­
toy tengereleh ije usa). 

Yakutlara göre en korkunç and kartal adıyla içilen anddır. 
Kartal adıyla yalan yere and içenlerin "ocağı söner", yani nesli, 
tohumu kesilir. 

Herhangi bir Yakut evinin yanında bir kartal görürse ona et 
ziyafeti vermeği kendine borç sayar. Hazır eti bulunmazsa bir 
hayvan kesmekten de çekinmez. Şamanizm geleneklerine karşı 
kayıtsız ve yeni fikirleri benimsemiş olan bir Yakut'un buzağı 
keserek kartala ziyafet verdiğini İonov hayretle müşahede et­
miştir. 

Yakutlardan biri yanlışlıkla kartal öldürürse, şaman çağıra­
rak törenle bu kartalı kaldırtırdı (gömdürürdü). 

Kısır kadınlar çocuk vermesi için kartala baş vurup yalvarır­
lardı. Bundan sonra dünyaya gelen çocuğa "hotoy törütteh" (ya­
ni "kartaldan türemiş") denirdi. 

Hastaya çağırılan şaman hastanın kartal öldürdüğü için has­
talandığını ruhlarından öğrenirse çürük ağaçtan bir kartal sure­
ti yapar, güneydoğuya açılan pencereye karşı döner. Kartal adı­
na, kürek kemikleri üzerinde beyaz leke bulunan, yağız at kur­
ban kesilir. Şaman hazırladığı, suret üzerine kurbanın yürek ka­
nıyla göz, ağız gibi resimler çizer. Dualarında hastanın kartala 
saygı göstereceğine dair söz verir. Şaman tarafından yapılan kar­
tal sureti, içine hastanın öldürdüğü kartalın ruhu (sür) konulup, 
evin bir köşesine asılır. Ayin tamam olduktan sonra bu suret or­
mana götürlüp bırakılır. 

(137) "Uçuk" denilen deri hastalığım Başkurtlar da böyle tedavi 
ederler. Uçuk tedavi eden adam büyük bir ırmağı geçmiş olmalıdır. 

339 



Ateşe saygısızlık gösteren adamlar deri hastalığına tutulur­
lar. Bu hastalığı, çakmak taşıyla ateş yakmak suretiyle, ancak 
kartaldan türemiş olan şaman tedavi edebilir. (137) 

Bütün bu küçük törenler eski Şamanizmin büyük ayinlerinin 
kalıntılarıdır. 

340 



XII. FALCILIK.VE KEHANET 
Falcılık Şamanizmin başlıca unsurlarından biridir. Fal eski 

Türkçede ırk kelimesiyle ifade edilmiştir. Mahmut Kaşgari ırk 
kelimesini "falcılık, kahinlik ve bir kimsenin gönlündekini bil­
mek" diye açıklamaktadır. (Divanü Lügat-it Türk 1,45; tercüme 
42). Besim Atalay'ın çevirmesine ilave ettiği nota göre "Bu keli­
me Türkiye'nin birçok yerinde kader, talih, fal anlamına kulla­
nılmaktadır. Irkım açıldı talihim açıldı demektir"; "kam ırkladı" 
cümlesinin izahını yaparken şu notu ilave ediyor: "Batı Anado­
lu' da ve hele Kütayha vilayetinin bazı yerlerinde "ırk bakmak" 
fala bakmak anlamındadır (cilt III, 443). Kıpçak lehçelerinde "te­
şe'um" ve "tefe'ul" anlamlarına gelen "ırım" kelimesi vardır ki 
bu da kök bakımından ırk ile bağlı bir terimdir. Oğuz destanın­
da zikredilen bilge ve filozof Irkı! Hoca'nın adı da kahin ve falcı 
anlamını ifade etse gerektir. (Yakutlara göre ilk şamanın adı da 
Argıl idi. Bu isimde Irkı! veya Arkı! Hoca'yı hatırlatıyor. Altay 
Şamanistlerinde kanıdan başka "ırımcı" denilen adamlar vardır. 
Bunlar sar' alı hasta adamlardır. Sar' alan tuttuğu zaman bunlar 
gaipten haber verirlermiş. Şamanistler arasında fal anlamına ge­
len yaygın kelime tölge' <lir. İslam Türklerden Kırgızlar dahi fala 
tölge derler. "Manas" destanında kahraman Manas'ın arkadaş­
larından biri tölgöçü Kara Tölek' <lir. Başka biri de "yağrıncı" 
(kürek kemiği ile fal açan) Kara Badiştir. Kırgızca da fal kelime­
sini ifade eden keret kelimesi de vardır ki bu kelime başka Türk 
lehçelerinde tesbit edilmemiştir. 

Falcılar fal açmak için kullandıkları nesneye göre muhtelif ad 

341 



alırlar. Hayvanların kürek kemiğine bakıp geleceği keşfedenlere 
"yağrıncı" (138) koyun tezekleriyle fal açanlar "kumalakçı", 
muhtelif şeylerden manalar çıkaran falcılara "ırımçı" denir. 

Şamanistlerde, Müslüman Türklerden Kırgız-Kazaklarda ve 
Nogaylarda en meşhur fal "kürek kemiği" falıdır. Etnografya 
araştırmalarından anlaşıldığına göre, bu türlü fal muhtelif ırkla­
ra mensup kavimlerde eskiden beri malumdur. Kürek kemiği ile 
fal açmak adeti Japonlarda da müşahede edilmiştir. (139) Arap­
lar bu fala kadim Yunan ilimlerinden bir ilim sayarak "kürek ke­
miği bilgisi" adıyla tedvin etmişler (140); 'İlm-ül-ketf' adıyla bir­
çok risaleler yazmışlardır. Bu risalelerden birkaçı Nuru Osmani­
ye kitaplığında 2840 numarada bulunmaktadır. Bu risalelerden 
birindeki izahlar Yakup bin İshak el-Kendi'ye nisbet verilmekte­
dir. "Risale" ye göre bu kitap Yunancadan tercüme edilmiştir. Bu 
risalelerde kürek kemiği üzerinde görülen çizgilere göre istikba­
lin izahı Kırgız-Kazak ve Altay Türklerinin "yağrıncı"larının 
izahına çok benzemektedir. Risaleye kürek kemiğinin her nokta­
sını ve çizgilerini gösteren bir resim de ilave edilmiştir. Bu resim­
de ağıl, ailenin yuvası, mezar yeri, savaş meydanı, muhtelif ka-

(138) "Kürek kemiği" Arapça "ketf", Kırgız-Kazakça "cavrun", Al­
tayca ve Kırgızca "yorun", eski Türkçede "yağrın", Abakan lehçelerin­
de "çaarın", Yakutçada "saarın". Kırgızlar "yörun" dedikleri gibi "dal" 
da derler ki Moğolcada da böyledir. Kürek kemiği ile fal bakmak eski 
Yunanlılarda ve Romalılarda da vardı. Buna Yunanca omoplatoskopie, 
Latince Skapulimantia denir. Anadolu'nun bazı yerlerinde kürek kemi­
ği falı son zamanlara kadar malümdu (bk. Abdülkadir İnan "Rapor", 
İst. 1930, Sah. 58-59) 

(139) P. D. Chantepie de la Saussaye "Dinler Tarihi" (Rusça tere), 
Moskova 1899, c. 1, s. 93. 

(140) Bk. Keşf-üz-Zunun, c. 1, 133 (İstanbul, 1311); Taşköprülüzade 
Ahmed Efendi, Mevzuat-ül-Ulum, İstanbul, 1213, s. 378. Yine bk. O. 
Rescher, Zur Omoplatoskopie bei den Islamischen Völker (Monde Ori­
ental dergisinden ayrı basım, s. 230-231.) 

342 



vimlerin durumunu gösteren işaretler bulunmaktadır. Bütün 
bunlardan anlaşılıyor ki 'kürek kemiği' falı en eski Şamanizmin 
kalıntılarından biridir. 

'�Kürek kemiği" falına Moğol saraylarında çok önem verilir-
di. Rubruk'un verdiği malumata göre Mengü Han bir işe giriş­
mek isterse kürek kemiğine bakardı, önce kemiği ateşte kızdırır­
lardı. Bunları yakmağa mahsus küçük iki ev vardı. Kemikleri 
yaktıktan sonra hakan bunlardan hasıl olan çizgilere bakardı. 
Kemik üzerindeki çizgi doğru, düz ise yol açık, eğri veya delik­
ler hasıl olursa yol kapalı demekti. Rubruk, hakanın yanında 
yanmış kemikler görmüştür. (141) Moğolların kürek kemikleri 
ile fal açtıklarını 1221' de seyahat eden Çinli Menhun da zikret­
metedir. (142) 

1771 yılında Kazak bozkırlarında seyahat eden yüzbaşı Riç­
kov Kırgız-Kazak hanlarından Nur Ali Han'ın karargahında bu­
lunmuş ve meşhur bir "yavrunçu" nun kürek kemiği falına bak­
tığını görmüştür. O günlerde Kırgızlarla Kalmuklar arasında sa­
vaşlar oluyordu. Nur Ali Han, Congaryaya firar etmekte olan 
Kalmukları takibe hazırlanıyordu. Seferin başarılı olup olmaya­
cağını, Kalmukların ne yaptıklarını öğrenmek istiyordu. Yavrun­
çu kürek kemiğini ateşte yakıp sonra eline aldı. Çizgilerine baka­
rak "Dün öğleyin Kalmukların arasına bir arvak (ruh) karışmış. 
Bu arvak Kalmuklara korku salmıştır ... Kalmukların mukadde­
ratı üçüncü bir arvak tarafından halledilecektir. Bu arvak Kal­
mukları koruyacaktır" dedi. (143) 

Kırgız-Kazaklar kürek kemiğine saygı gösterirler; kırmadan 
köpeklere atmazlar. (144) Moğolistan' da Budizm bile kürek ke-

(141) V. Rubruk (Malein tercümesi), s. 128-129. 
(142) Vasilyev, Istoriya i drevnosti vostoçnoy çasti Sevemoy Azii, s. 

232-233.  
(143) Rıçkov, Jurnal ili dnev. zapiski, S .  Petesb. 1772, s. 72. 

343 



miğine önem vermek mecburiyetinde kalmıştır. Buda rahipleri 
halkın şamanı geleneklerine uyarak dua ve afsunlarını kürek ke­
miğine yazar ve "oba"lara atarlar. (145) 

Kırgız-Kazak ve Kırgız halk edebiyatında "kürek kemiği" fa­
lı motifi çok bulunmaktadır. Destanlarda ve hikayelerde gerek 
Müslüman kahramanlar ve gerek müşrik alplar hep kürek kemi­
ği falına göre hareket ederler. Bir hikayede müşriklerin başbuğu 
Telegey "Cemaat, durunuz, bu yerde ateş yakınız, kumalak (fa­
lı) açalım! Koyunun kürek kemiğini ateşe yakalım! Kumalak aç-
6., koyunun kürek kemiğini yaktı ve dedi: "Bizi mağlup eden bir 
çocukmuş . . . " (146) Başka bir hikayede Müslüman kahraman Er 
Kökçe yanındaki arkadaşına kürek kemiği falı açtırıyor. (147) 
"Sayın Batır" destanında Kara Kıpçak başbuğu Kublandı Kal­
muklara karşı savaşın başarılı olup olmayacağını öğrenmek için 
kürek kemiği falına bakıyor. "Cagalbaylı boyundandı. Sözünde 
hata olmazdı, kürek kemiği ile konuşurdu. Kürek kemiğini ate­
şe yakıp falına baktı" denilmektedir. (148) 

Kırgızların "Manas" destanında Manas'ın yanında "kürek 
kemiği" ne bakan falcı bulunduğu zikredilmektedir. Kalmuk Ha­
nı Yolay'ın da "kürek kemiği" ne bakıp Tanrı ile konuşan "Targıl 
Taz" adlı falcısı vardı. Falcı kürek kemiğinde kanlı bir başın yu­
varlandığını görüyor. Bu sefere çıkmanın iyi olmayacağını anla-

(144) Anadolu'nun birçok yerinde kasaplar kürek kemiğini kırma­
dan atmazlar. İstanbul kasapları da bu göreneğe uyarlar. 

(145) Bk. G. Potanin, Oçerki S. Zap. Mongolii, il, 91. 
(146) Proben, III, 103-104. Yine bk. R. Karutz. Unter Kirgisien und 

Türkmenen, s. 138. 
(147) Proben, III, s. 90. 
(148) Proben, III, 195. XI. yüzyılda Karahanlı Türkleri de kürek 

kemiği falına inanmışlardır (DLT. il, 16; tere. 21: "kürek kemiği karışır­
sa il karışır"). 

(149) Proben, V, 196-197. 

344 



tıyor. Fakat han buna bakmadan sefere çıkıyor. Manas onu mağ­
h1p ediyor ve öldürüyor. (149) 

XIX. yüzyılın abaşlarında Kırım' da seyahat eden papaz Mi­
nas Meditsi "Nogay kahinlerinin kuzu kürek kemiğindeki çizgi 
ve noktalara bakıp istikbalden haber verdiklerini, fal sahibine 
bir yıl içinde gelecek iyi ve fena günleri bildirdiklerini" yazmış- · 

tır. (150) Mahmut Kaşgari'nin naklettiği bir atalar sözü de ("kü­
rek kemiği karışırsa il karışır") bu fala işarettir (C. III, 19; tercü­
me, 21). 

Kürek kemiği falından Nogay hikaye ve destanlarında da çok 
bahsedilir. Edige ile Toktamış Han destanına göre Toktamış Han 
Edige'nin oğlu kör Adil' den kaçarken bir çobana kürek kemiği 
falı baktırmıştır. (151) Nogay halk edebiyatında buna benzer kü-
rek kemiği falları çok geçer. , 

Başkurtlarda eski zamanlarda "kürek kemiği" falına bakanla­
rın bulunduğu, Doğu Başkurtlarında çok yalan söyleyene "yav­
run kalak" (yani kürek kemiği) dediklerinden anlaşılmaktadır. 
Herhalde hocaların bu fala karşı mücadelelerinde muvaffak ol­
duklarından sonra bu tabir yerleşmiş olsa gerektir. 

Altay ve Yakut Şamanistlerinde "kürek kemiği" falı çok yay­
gındır. Yakut Dolganlar ve Karagaslar bu fal için geyik kemiğini 
tercih ederler. (152) 

Kürek kemiği ile fal açtırmak isteyen adam bir kürek kemi­
ği bulur. Bu kemiğin kaynatılmamış olması lazımdır. (153) Fal­
cı kemiği ateşe kızdırdıktan sonra eline alıp ince tarafından tu-

(150) L. Kolli, İz "puteş. Mınasa Meditsi (Izv. Tavr. Uçenoy arhev­
noy Kam. 1910, No. 44, s. 34). 

(151) Molla Osmanov, Nogay halk edebiyatı, Petersb. 1883, s. 38. 
(152) Kırgız-Kazaklar keçi, bilhassa teke kemiğini tercih ederler. 

Krş. Keşf-üz-zunun, I, 133. 
(153) Arapça "ilm-ül-ketf" risalesi de kemiğin kaynatılmamış olma­

sını şart saymaktadır (Nuru Osmaniye nüshası varak 18a). 

345 



tar. Kemikte çizgiler, çatlaklar ve noktalar belirmiştir. Fala bak­
tıran adam bir Sagaylıdır. Hayvanını çaldırmıştır. Fala bakan 
Altaylı bir kanıdır. Kemikte hasıl olan çizgileri kam şöyle izah 
ediyor: 

D-D çizgisinin ortasında fal sahibinin hanesidir. f g çizgisi b 
kırlarına gider ve geri döner. Bundan anlaşılıyor ki hayvan uzak 
yere götürülmüştür, fakat geri dönecek, bulunacaktır. 

F k yolu c arkasından geçerse, hele şu E sapının yakınından 
geçerse, kaybolan nesne ve hayvan çok uzaklara götürülmüştür, 
bulunmaz. 

C işaretiyle gösterilen yere "kemiğin iteği" yahut "kemiğin 
küçük kenarı" denii. 

A ile gösterilen yere '!kemiğin büyük kenarı" denir. 
f l çizgisi küçük c sırtında biterse kaybolan nesne uzakta de­

ğildir; bir adamın elinde kapalı bir yerde saklıdır. Herhalde bu­
lunacaktır. Eğer bu hat f ı m olarak c üzerinden geçerse kaybo­
lan şey bulunmaz. 

f o n  çizgisi büyük A sırtına gider ve burada biterse kaybolan 
şey ev çevresinde bulunuyor. f o p çizgisi A sırtından geçerse kay­
bedilen şey veya hayvan hırsız elindedir, hayvan arkasında yük 
ile dağa çıkmaktadır. Kaybolan şey cansız nesne ise hırsız bunu 
dağda saklamaktadır. Büyük Q-R hattı üzerinden geçerse bir ya­
bancı adam kaybolan şey hakkında haber getirecektir. S-t hattı f-o 
hattını keserek A sahasının üzerinden geçip küçük c sırtına gelir­
se bu bir ırmağı gösterir. Hayvan su içmek üzere ırmağa gitmiştir. 
Eğer iki tane muvazi hat peyda olursa bunlardan D-D arasındaki 
f noktasından başlanan biri kaybolan hayvanın yoludur. U hattı f 
hattından kısa olursa arayan adam henüz hayvana ulaşmamıştır; 
eğer u hattı f hattını geçerse arayan adam çok uzaklara gitmiş, 
aradığı hayvan arkada kalmıştır. Eğer f hattı b alanına gider ve b 
alanı yanmış ise kaybolan hayvan veya nesne yandı demektir. 

346 



Sagaylara göre kürek kemiği falıyla ancak kaybolan nesneler 
hakkında bilgi kabildir. Başka şeyler öğrenilemez. En doğru söy­
lenen kemik koç kemiğidir. 

Kırgız-Kazak yavrunçu-falcılarına göre kürek kemiği" (cav­
run) (154) birçok kısımlara ayrılır. Bunlardan en önemlileri şun­
lardır: 

a) Kazan; b-b) bavuzdav (gırtlak); W) cavrunun (kemiğin ar­
kası); d) kulak; g) mangday (alın); e) cavrun eteği (kemiğin ete­
ği); b-g kır (kenar); b-d) kara yol; c-c) kuskun; 1-1) til (dil, haber); 
m-m) büğet (engel, sefere çıkılmaz); O) yakın ilde bulunan hırsı­
zın yolu; O) uzaktaki hırsızın yolu; n) müjde; p) at ağzı açık (yor­
gun at); b-b birbirine çizgi ile bağlanırsa "hırsız yakalanacak". F) 
noktasından çizgi olursa kaybolan şey bulunur. (155) 

Arapça "ilm-ül-ketf" risalasindeki kürek kemiği şeklinde 
gösterilen kısımlar daha çoktur. Anlaşılan iptidaf Şamanizmin 
icadettiği bu falcılık metafiziği ile uğraşan ilim adamları elinde 
daha ziyade inkişaf etmiş ve bir "ilim" sayılmıştır. 

Türk göçebeleri arasında aşık kemiği ile de fal açmak adeti 
vardır. Nogay folkloruna göre Edige ve arkadaşları Alp Kabar­
dın'ı takip edip etmemenin hangisinin hayırlı olacağını öğren­
mek için davul üzerine aşık atarak "alçı (156) düşerse Alp Kabar­
dın'ın arakasından kovacağız" diye and içtiler. Aşık alçı düştü 
(157). 

Aşık falı hakkında Semerkant vilayetindeki Özbeklerden şu 
hikayeyi dinlemiştik: "Şaybak Han Semerkant şehrini kuşatır­
ken karargahını Koytaş dağında kurmuştu. Semerkant' a kat'f 

(154) N. Katanov, Otçet o poyezdke v minusin. kray, Kazan, 1897 s. 
37-39 

(155) G. Potanin, Oçerki S-Z. Mongolii, II, s. 89-90. 
(156) Şamanların kurban ayininde fincan ile açtıkları fal ile krş. 
(157) Molla Osmanov, s. 38. 

347 



hücuma geçmeğe hazırlanırken davul getirtti; ve eline bir aşık 
alıp: 

"Çek", düşse de Babırga 
"Dağ" düşse de Babırga 
Semerkandı ben alsam (alacak olursam) 
Oma düşsün davulga! 

diye davul üzerine aşığı ath." Bu iki hikayeden anlaşıldığına gö­
re, Altınordu göçebeleri arasında aşık kemiği ile de fal açmak 
adeti yaygın olmuştur ... 

Ataların ruhuna kurban sunarak kurban etine bakıp fallan­
mak bugünkü Şamanistlerde tesbit edilmemiştir. Fakat Kırgız­
ların Manas destanı bu türlü falın eski Kırgızlarda bulunduğunu 
bildirmektedir. Manas'ın karısı oğlu Semetey'in sefere hazırlan­
dığı sırada babasının ruhuna kurban keserek kurban etinin ka­
zanda kaynama şekline bakıp seferin başarılı olup olmayacağını 
öğrenmesini tavsiye ediyor: 

"Akşam namazını kıl, akboz kısrağı kurban kes, babanın ru­
hunu çağır ... eti kazanda kaynat. Kazanda ak köpük çıkarsa ba­
ban dirildi demektir. Eğer kara kanlı köpük çıkarsa baban öldü 
(ruhu gelmedi) demektir. Sağ böğürüne dayanarak sultanım, ba­
bacığım diye haykır. Sol böğrüne dayanara� zavallı babaağım! 
diye haykır! eve dön!" (158) 

Burada söylediklerimizden başka da birçok fal vardır. Bun­
lardan biri ateşin alevlerire, közlerin duruşuna, odunun ıslık ses­
lerine göre geleceği keşfetmeğe çalışmakhr. Manas. destanında 
Yakup Han gelinlerinin istikballerini ateşe bakarak söylüyor. 
Ebulgazi Bahadır Han'ın verdiği malumata göre, Özbekler ara­
sında da bu fal maruftu. Şeybanf sülalesine mensup şehzadeler-

(158) Proben, V, 342. 

348 



den Hoca Mehmet Sultan'ın falcılık yaphğını Ebulgazi şöyle an­
lahyor: 

"Aklı az bir adamdı. Ona Hocugum Tin tek derlerdi. O kadar 
budala idi ki ateşe yağ atıp kadınlara "senin oğlun olacaktır", 
"senin kızın olacaktır", "senin şu nesnen şöyle olacaktır" diye fal 
açıp falcılık yapardı." (159) 

Fal baktırmak, iptidai Şamanizmin bütün kişi oğlunun ru­
hunda bıraktığı ve tedavisi kabil olmayan hastalıklardan biridir. 
Bir Altaylı kamın kürek kemiği falıyla, olgun topluluktaki aydın 
salon hanımlarının ve madamlarının iskambil veya kahve telve­
si falı arasındaki fark ancak maddedeki farklardır. Mana bakı-

. mından bu fallar arsında en ufak fark bile yoktur. 

(159) Şecere-i Türk (Desmaisons neşri) s. 193-194. Ateşe yağ atmak 
suretiyle fala bakmak Kırgız-Kazaklarda da tesbit edilmiştir. Fala 
kuyruk yağını ocağa atar, ateşin alevlerine bakıp istikbalden haber ve­
rir (Levşin, Opisanıye Kırgız-Kaysak. ord i stepey, III, 58). 

349 



XIII. YADA (CADA, YAT) TAŞI VE 
YAGMUR TILSIMLARI 
Türk kavimlerinde çok eski devirlerden beri yaygın bir inan­

ca göre, büyük Türk tanrısı Türklerin cedd-i alasına yada (yahut 
cada, yat) denilen bir sihirli taş armağan etmiştir ki bununla is­
tediği zaman yağmur, kar, dolu yağdırır, fırtına çıkarırdı. Bu taş 
her devirde Türk karolarının ve büyük Türk komutanlarının el­
lerinde bulunmuş, Şamanistlere göre, zamanımızda da büyük 
kamların ve yadacıların ellerinde bulunmaktadır. 

Bu yağmur taşı muhtelif Türk lehçelerinde, her lehçenin fo­
netik özelliklerine göre, muhtelif şekillerde ifade olunur. Ya�ut­
çada sata, Altaycada cada, Kıpçak grupuna dahil lehçelerde cay 
söylenir. 

Bu sihirli taş hakkındaki ilk habere Çin kaynaklarında rast­
lanmaktadır. Tang sülalesi tarihine göre 'Türklerin büyük atala­
rı Hunların kuzeyinde bulunan So sülalesinden idi. Oymağın 
başbuğu Ananbu idi. Bunlar yetmiş kardeş idi. Birincisi dişi 
kurttan türemiş olup adı İçjini-nişibu idi. Ananbu ve kardeşleri 
doğuşundan budala oldukları için onların bütün sülalesi imha 
edildi. Nişibu tabiat üstü hususiyetlere malikti: yağmur yağdı­
rıp, fırtına çıkarabilirdi. İki karısı vardı. Diyorlar ki biri yaz ru­
hunun kızı, ikincisi de kış ruhunun kızı idi." (160) 

Başka yerde 449 yılı olaylarından bahsedilirken şöyle bir ka­
yıt vardır: ''.Evvelce Kuzey Hunlarının idaresinde bulunan Yü-

(160) Hyacinth, I, 258. 

350 



eban ahalisinde (161) öyle kahinler vardır ki Cücenlerin saldırış­
larına karşı durduklarında çok şiddetli yağmur yağdıqrdılar, fır­
tına çıkardılar. Cücenlerin onda üçü sellerde boğuldu, soğuktan 
kırıldı." (162) 

İslam kaynaklarında (163) Türklerin bu sihirli taşına "yağ­
mur taşı" ve "cada taşı" denilmektedir. Bu taş hakkında en mu­
fassal malumat, eserini X. yüzyılın başlarında yazan İslam tarih­
çilerinden İbn-ül-Fakih tarafından verilmiştir (164). Onun verdi­
ği malumata göre, Ebu'l' Abbas İbn Muhammed İbn İsa el-Mer­
vezf, Oğuzlar, Dokuz Oğuzlar ve Karluklarla komşu olan Hora­
san sınırlarında bulunan Türkler arasında istedikleri zaman yağ­
mur ve kar yağdıran ve fırtına çıkaran adamların bulunduğunu 
işitmiştir; fakat Davut İbn Mensur İbn Ali el-Badgisl'yi görüp 
konuşuncaya kadar bu rivayetlere inanıp inanmamakta tered­
düt etmiştir. Bu Davut İbn Mensur evvelce Horasan'ı idare etmiş 
ve idaresi beğenilmiş salih adamdı. Bu zat Ebu'l' Abbas' a kendi­
sinin Dokuz Oğuz hakanının oğlu Balkık ile bu yağmur taşı hak­
kında konuştuğunu anlatmıştır. Onun anlattığına göre, Türk ha­
kanlarından biriyle oğlunun arası açılmış, oğlu adamlarıyla be­
raber haydutluk yapmak için doğuya gitmiş ve orada bir dağda 
bu taşı elde etmiştir. Türkler bu taşla istedikleri zaman yağmur 
ve kar yağdırırlar. 

(161) Prof. W. Eberhard "Yüeban"ları Türk saymıştır (Çin'in Şimal 
Komşuları, s. 89). 

(162) Hyacinth, III, 164-165. 
(163) İslam kaynaklarındaki haberler için bk. Profesör Fuat Köprü­

lü, Cada taşı (Darülfünun Edebiyat Fakültesi mecmuası, 1925, cilt 4, sa­
yı 1). 

(164) İbnül-Fakih'in Meşhet nüshası (MİT, I, 153-155). Yine bk. A. Z. 
Velidf Togan. İbnül-Fakih'in Türklere ait haberleri ("Belleten" XII, s. 
45). Temim b. Bahr'de böyle bir kayıt vardır. V. Minorsky, Tamim ibn 
Bahr's journey to the Uyghurs (Bulletin the School of Oriental and Af­
rican Studies, 1948, XII, 282). 

351 



Ali Şir Neval (minyatür) 

Ebu'l' Abbas'ın rivayetine göre, halife Me'mun dahi bu yağ­
mur taşıyla çok alakadar olmuş, Abdullah bin Tahi vasıtasıyla 
Nuh b. Esed'i bu taş hakkında tetkikler yapmağa memur etmiş­
tir. Nuh b. Esed memleketin ihtiyarlarını, Müslüman Türkleri 
toplamış ve bunlardan cada taşı hakkında malumat istemiştir. 
Bu adamlar "Bu haberler doğrudur; fakat sebebini bilmiyoruz" 
demişlerdir. 

Ebu'l' Abbas'a Horasan emiri İsmail b. Ahmed (892-907) söy­
lemiştir: "Yirmi bin kişi ile Türklere karşı savaşa çıktım. Karşı­
mızda, baştan ayağa kadar silahlı altmış bin Türk vardı. Bunlar­
dan bir kısmı bizim tarafımıza geçti. Bunlar bize Türklerin iri 
dolu yağdıracaklarını söylediler. Biz onlara "Sizin kalbinizden 
küfür hala çıkıp gitmemiştir. Böyle işleri hiçbir insan yapamaz" 
dedik. Onlar "Biz haber veriyoruz; sizi ikaz ediyoruz. Siz daha 

352 



iyi bilirsiniz. Onların tayin ettikleri vakit yarın sabahtır" dediler. 
Sabah oldu. Korkunç bulutlar bizim üzerimizi kapladı. Korkunç 
gürültü oluyordu. Herkes korktu. Ben iki rekat namaz kıldım. 
Tanrıya dua ettim. Biraz sonra korkunç bulutlar Türk ordusu 
üzerine çöktü. Müthiş dolu yağdı. Böylece Türkler mağlup ol­
du." 

Mahmut Kaşgarf yağmur taşını yat tesmiye ederek şöyle izah 
etmektedir: "Bir türlü kahinliktir. Belli başlı taşlarla yapılır. Böy­
lelikle yağmur ve kar yağdırılır; rüzgar estirilir. Bu, Türkler ara­
sında tanınmış bir şeydir. Ben bunu Yağma ülkesinde gözümle 
gördüm. Orada bir yangın olmuştu; mevsim yazdı. Bu suretle 
kar yağdırıldı. Ulu Tanrı'nın izniyle yangın söndürüldü." (165) 

Cada taşı efsanesi Çağatay divan edebiyatında da yer almış­
tır. Ali Şir Nevai Fevaid-ül-Kibar divanında: 

Yada, taşığa kan tegeç yağın yağkandek ey saki 
Yağar yağmurdek eşkin çün bolur la'lin şerab alud 

beyiti va�dır. "Abuşka"nın meçhul müellif "yad" kelimesini 
"yağmur boncuğu; ona kurban kanı sürmekle yağmur yağar" 
diye açıklamıştır. 

Türkistan' da Timurlular ve Özbekler devrinde yazılan eser­
lerde "yad taşı"ndan bahsedilir. Anlaşılan bu efsaneye okur ya­
zar adamlar arasında da inananlar bulunmuştur. 

Çağdaş Türk uluslarının folklorunda "yad taşı" efsanesi en 
çok yayılmış efsanelerden biridir. 

Yakutlar yada taşına sata derler. Bu taş, Yakutlara göre, at, 

(165) Divanü Lügat-it-Türk, III, 2; Besim Atalay çevirmesi, s. 3. 
Şemseddin Dimişki havanın değişmesini önceden bildiren bir taş­

tan bahsediyor ki bu da "yada taşı" olsa gerek (Muhabet-üt-dehir fi 
acaib-i elberri ve el-behr, M.A. Mehren neşri, s. 84). 

353 



inek, ayı, kurt gibi hayvanların içinde bulunur. En kuvvetli sata 
taşı kurdun karnından çıkarılan taştır. "Sata taşı" ile şamanlar 
yağmur, yazın kar yağdırabilirler; müthiş fırtına estirirler. Sata 
taşı canlı bir cisimdir. İnsan kafasına benzer. Yüzü, gözü, kulağı, 
ağzı çok açık görülür. Kadın veya bir yabancının eli veya gözü 
dokunursa ölür, kuvvetini kaybeder. Canlı "sata"yı ele alıp yu­
karı kaldırılırsa derhal soğuk rüzgar eser, yağmur veyahut kar 
yağar. Elinde bu taşı bulunan adam uzak yola çıkarsa atının ye­
lesi veya kuyruğu altına bunu bağlarsa at terlemez, daima esen 
serin rüzgar altında rahat rahat seyahat eder. Şamanlardan biri­
ne "sata''.yı kartal vermiştir." (166) 

Altay Şamanistlerinde kamlardan başka "yadaçı" denilen 
adamlar vardır (167). Yadacının yada denilen taşı ile yağmur, 
kar, dolu yağdırmağa, fırtına çıkarmağa gücü yettiğine inanırlar. 
Yada taşı daima rüzgar esen dağlarda bulunur. Bu taşı elde et­
mek için yadacı bütün mal ve mülkünü feda eder. Yadacıların 
hepsi yoksul adamlardır. (168) Yakut yadacılarının afsunlarında 
da "çocuğum yaşamasın, kadınım yaşamasın, mal mülküm feda 
olsun!" denilmektedir. (169) 

1861 yılında W. Radloff Altaylarda, Abakan ırmağı kaynakla­
rına yakın bir bölgede gezerken yağmurlu havaya tutulmuştu. 
Rehberi olan Tölöslü yadacı (Wettermacher), yada taşı bulunma­
dığından bunun yerine Radloff'un yanında bulundurduğu ilaç­
lardan bir kaşık ilaç alıp ateşte ısıtı ve iki elini havaya kaldı�ıp 
havanın açılması için şu afsunu okudu:(170) 

(166) V. L. Seroşevski, Yakutı, I, 657-658, 668-669. 
(167) XI. yüzyılda da kamlardan başka "yatçı" denilen adamlar bu­

lunduğunu Mahmut Kaşgari'den öğreniyoruz: "Yatçı yatladı yadacı 
yadaladı (yada taşıyla afsun yaptı) " D. L. T. III (çevirme), 307; metin 
227. 

354 

(168) V. Verbitski, Altayskiye inorodtsı, 45. 
(169) Seroşevski, Yakutı, I, 669. 



1) Kayrakan! Kayrakan 
Alas! alas Alas! 

Alakança açık per! 
Temeneçe teşik per! 

5) Uktu kişi ürönimin! 

Urlu angış tazılı 
Abu Tobı kıygırgan 
Ongostoy Kuldurak kıygırgan 

Tengerening kindigi yerde! 

10) Yerding kindigi tengerede! 

Paştıgaş taydı aydıp yadım, 

Tengerening yolın aç! 
Alakança açık per! 

Temenece teşik per! 

15) Piyik tüdung kinibile öt! 
Abakanıng pası bile öt! 
Kayrakan! kayrakan! 
Alas! alas! alas! 

1) Kayrakan! Kayrakan 
Alas! alas! alas! 
Avuç içi kadar açık ver! 
Çuvaldız kadar deşik ver! 

5) Asfl kişinin torunuyum! 

Sedir ağacının köküyüm! 
Abu Tobı (171) diye çağırdım 
Ongostoy Kaldırak diye sağırdım 

Tanrının (göğün) gönbeği yerde 

10) Yerin göbeği gökte 
Paştagaş dayımı çağırıyorum, 

Göğün yolunu aç! 
Avuç içi kadar açık ver! 
Çuvaldız kadar deşik ver! 

15)Yüksek dağın arkasından geç! 
Abakan (dağının) başından geç! 

Büyük hakan! büyük hakan! 
Alas, alas, alas! 

Doğu Türklerinin halk edebiyatında "yada taşı" motifi çok 

tekrarlanır. 

Kırgız-Kazakların "Er Gökçe" destanında, Altın Ordu'nun 
meşhur kahramanlarından Er Kosay'ın düşman ülkesine akın 

y aptığında çölde başına gelenler şöyle anlatılmaktadır: 

"Yanındaki ada mlar susadı .  Er Kosay' a susuzluktan şikayet 

ediyorlar. Er Kosay, uzun kulaklı sarı atının ciğerlerinin altından 

(170) W. Radloff, Aus Sibirien, II, 89; Proben, I, 220-221. 
(171) Abu Tobı, Ongustay Kuldurak-yadacmm atalarmdandır. 

355 



cay taşı (yad taşı) çekip çıkardı.  Salladı, salladı yere koydu. Ha­
vadan yağmur yağdı. Yağmur suyunu içtiler." (172) 

Kırgızların Manas destanının büyük Çin seferi rivayetinde 
Almanbet adlı kahramanın yağmur yağdırmak için "bulutlan 
afsunladığı" zikredilmektedir. {173) 

Kırgızların inançlarına göre, cada (cay) taşı koyun karnında 
bulunur. Bu taşla yazın kar yağdırmak mümkündür. (174) 

Doğu Türkistan bakşılannın meslek hayatlarını ve ayinlerini 
düzenleyen "risale" (tüzük)leri bulunduğu gibi "yadacılar risa­
lesi" de vardır. (175) 

Anadolu'nun bazı bölgelerinde, "yağmur duası" ile ilgili ge­
lenekler arasında kırkbir taşa dua okuyup suya atmak adeti tes­
bit edilmiştir. Bu adetin de "cada taşı" efsanesiyle bağlı bir gele­
nek olması mümkündür. 

Kuraklık zamanlarında yağmur yağdırmak için cada taşın­
dan başka çarelere (tılsımlara) da baş vurulur. Ural dağlarının 
doğusunda yaşıyan Ulu Katay, Salcıvıt, Barın-Tabın Başkurtla­
nnda yağmur tılsımı olarak birbirini suya atmak, birbirine su 
serpmek adeti vardır. (176) Yağmur duası namazı kılındıktan 
sonra imamı yakalayıp suya atarlar, birbiri üzerine kova ile su 
dökerlerdi. 

1929-1930 yıllarında Anadolu'nun birbirinden uzak bölgesin-

(172) Proben III, 96: "salpang kulak sar'attıng bavurunung aslında 
caydıng taşın alııph". 

(173) "Manas" (Sagımbay rivayeti) Rusça tercüme Moskova, 1941, 
s. 146. 

(174) Yudahin, Kırgızca-Rusça Sözlük, Moskova, 1940, s. 491 ("taş" 
kelimesi izahında). 

(175) Sbornik MAE, 1918, t.V, s. 16. 
(176) Çin kaynaklannda verilen malumata göre, Uzak Doğunun es­

ki çiftçi uluslarından Gaolilerin hakanlan İlkbahar bc,ı.yramı ayininden 
sonra elbisesiyle suya girerdi; halk da iki bölük olup birbirlerine su ser­
perler ve taş atarlardı (Hyacinth, II, 101). 

356 



de yaptığımız gezinti sırasında çocuk oyunları arasında, "yağ­
mur tılsımı" ile ilgili, "çömçe gelin", "kepçe kadın" yahut "gelin 
gogk" denilen oyunları tesbit etmiştik. 

Kuraklık zamanında çocuklar toplanıp bu oyun için bir bü­
yük tahta kepçeyi çocuk gibi giyindirirler ve bir ağacın ortasına 
bağlayıp iki ucundan iki çocuk tutar. Böylece çocuklar ev ev ge­
zerek: 

Çömçe gelin ne ister, çömçe gelin su ister 
Ver, Allahım, ver! yağmur ile sel! 
Koç koyun kurban, göbekli harman, 
Yaz yağmuru yalancı gavur kızı dilenci 
Ver, Allahım, ver! yağmur ile sel! 
Koç koyun kurban, göbekli harman! 

diye türkü çağırırlar. Her evden bir kadın çıkarak "kepçe ge­
lin"in başına su döker ve çocuklara birşey verir. 

Bu adetin Suriye Araplarında da bulunduğunu öğrendik. 
Araplar buna ümmü-l-gays yani "yağmur anası" derlermiş. 
Oyun, Türk çocuklarının yaptıkları gibidir. Bununla beraber 
Araplarda onaltı, onyedi yaşındaki kızlar dahi bu oyunda rol 
alırlarmış. Bu adetteki kadın kuklası Şamanist Türklerin töz (on­
gon)larına benzemektedir. (177) 

(177) Abdülkadir İnan, Yağmur duası (Halk Bilgisi Haberleri" 1930 
yıl il, sayı 14, s. 36-38); "Rapor" s. 12-14. Anadolu folklorun ait derin 
bilgisi olan arkadaşımız M. Şakir Ülkütaşır'ın "Not"larından öğrendi­
ğimize göre, yağmur duasında çocuklara pabuçlarını ters giydirmek, 
su ile ıslatmak, ırmaklara taş atmak, gibi unsurlar tesbit edilmiştir. 

1811 yılında yazılan resmi bir raporda Kafkasya'daki Rus köylüle­
rinin kuraklık zamanında koca karıları bağlayıp suya attıklarından şi­
kayet edilmektedir (Jivaya Starina, 1894, c. 1, 122-123). 

357 



XIV. EVLENME VE DOGUM 
Evlenme ile ilgili törenl�re şaman ve baksıların iştiraki pek 

seyrek olur. Kız kaçırma ile evlenme adeti muhafaza edilen Ya­
kut boylarında kız kaçırmağa gidecek gençler şaman (oyun) ta­
rafından bir ayin yapıldıktan sonra yola çıkarlardı. Bu ayin şöy­
le yapılırdı: kız kaçırmaya gidecek gençler bir araya toplanır ve 
atlarını hazır halde bulundururlar. Şaman, direklere bağlı atların 
yanına kımız dolu bir tulumla gelir ve bundan bir avuç kımız 
alıp atların çevresine saçı saçar. Kırk kötü ruhun adlarını söyle­
yerek bunlara karşı gençleri koruması için ıtık denilen tannya 
[doğrusu ıdık bağışlanan tanrıya] yalvarıp yakararır. Ayinden 
sonra gençler atlarına binip kaçırılacak kızın kabilesine doğru 
yönelirler. (178) Yakutların bu adetleri çok eski devirlerde savaş 
ve baskınla kız kaçırma devrinin hatıralarıdır. Altaylılarda "kız 
kaçırma" ile evleniyorlarsa da Yakutlarda görülen şamanı tören 
bunlarda tesbit edilmemiştir. 

Birçok Türk boylarında gerçek manasıyla baskın yapılarak 
"kız kaçırma" seyrek olaylardandır. Eski devirlerin bu adeti an­
cak düğünlerde görülen bazı adetlerde izini bırakmıştır. Altaylı­
larda "kız kaçırma" kızın rızasıyla, hatta baba ve anasının tasvi­
bi; ile olur. Kız, razı olduğunun delili olarak delikanlıya bir yü­
zük ve mendil gibi birşey vermektedir ki "nişan yüzüğü" yerini 
tutar. Kız kaçırıldıktan sonra delikanlının arkadaşları çalı çırpı­
dan bir otağ (odağ) yaparlar. Bu otağın kapısı yoktur. Güvey ile 

(178) M. Ovçinnikov, Materıalı po etnogr. Yakutov ("Etnogr. Oboz­
renıye" 1897, No. 4, s. 85-87). 

358 



Günümüz Türklerinde şamanlık 

genlin bu otağda üç gün kalırlar. Bunlar ateşlerini çakmak taşıy­
la kendileri yakarlar. Dışarıdan ateş ve kibrit verilmez. 

Kırgız-Kazaklarda düğün adetlerinde görülen Şamanizm ge­
lenekleri gelinin kayın babasının evinde yanan ocaktaki ateşe 
yağ atıp secde etmesidir. Başkurtlarda ise bu adet hocalar tara­
fından kaldırılmıştır. Başkurtlarda gelinler kayın babanın içtiği 
pınar, ırmak ve göl sularına gümüş paralar saçı yaparak "selam" 
verirler. Bu tören, bir kocakarının rehberliği altında yapılır. Buna 
"su gösterme" töreni denir (Başkurtça: "hu köründürüü"). 

Şamanist ve Müslüman Türklerin evlenme törenlerinde müş­
terek olan Şamanizm unsuru gelinin geldiği gün başına saçı saç­
maktır. Bu saçı, yukarıda zikrettiğimiz veçhile, her devirde top­
luluğun istihsal ettiği en mühim mahsulünden olmuştur. Avcılık 
devrinde avın kanı, yağı ve eti, çobanlık devrinde süt, kımız ve 
hayvanların yağı, çiftçilik devrinde darı, buğday, muhtelif mey-

359 



valar saçı olarak kullanılmıştır. Saçı yabancı soya mensup olan 
bir kızı kocasının soyunun ataları ve koruyucu ruhları tarafın­
dan kabul edilmesi için yapılan bir kurban ayininin kalıntısıdır. 
Gelinler için birçok şey tabu sayılır. Kocasının ve onun soyuna 
mensup erkeklerin adını söylemek, büyük baba çadırının oca­
ğından, yukarıya (tör'e) geçmek, muayyen bir zaman içinde ka­
yın baba ve kayın biraderleriyle, hatta ihtiyar kadınlarla bile, ko­
nuşmak (179) yasak sayılmaktadır. Bu adetlerin menşei nasıl 
izah edilirse edilsin, muhakkak ki çok eski Şamanizm inançla­
rıyla ilgilidir. 

Evlilik hayatının meyvası olan çocuk doğumu ve çocuğa ad 
verme törenleri iptidai' Şamanizmin birçok unsurlarını muhafa­
za etmiştir. 

Yakutlar Tanrıdan çocuk, bilhassa erkek çocuk isterlerken, ak 
şamana (ayı oyun' a) başvururlar. Ak şaman, Ayısıt hatuna yahut 
ak at sürüleri sahibi olan (magan sılhılah) tanrıya dua eder. Bu 
törende kanlı kurban sunulmaz. Bu tanrılara ıdık olarak bir hay­
van bağışlanır. Bu hayvana kimse binmez. 

Çocuğu olmayan Yakut kadınları mukaddes bir ağacın dibin­
de, ak boz at derisi üzerinde, "yer sahibi" (an daydı iççite) ne 
yalvarırlar; ağlaya sızlaya dua ederler. Bu duadan sonra çocuk 
sahibi olanlar bunun tanrıdan, yer ağaç ruhları tarafından, veril­
diğine inanırlar. 

Kırgızlarda, Şamanizm devrinden kalma mukaddes ağaçlar, 
ataların ve büyük şamanların mezarları İslamlaştırılmış ve "ev­
liya"ların türbeleri olmuştur. "Manas" destanında Yakup Han 
hatununun kısırlığından şikayet ederek diyor ki: "Bu Çırıçı'yı 

(179) Kutadgu Bilig'deki bir beyitten bu adetin Karahanlılarda da 
yaygın olduğu anlaşılmaktadır. Yusuf Hacip, yabancılar arasına giren 
birinin şaşıracağını, gelin gibi dili tutulacağını söylüyor: kişi kirmedük 
yerke kirşe kah, kelin teg bolur ol ağın teg tili (Mısır nüshası, 19). 

360 



alalı ondört yıl oldu. Bir çocuk koklayamadım, öpemedim. Bu 
hatun mezarlı yerleri ziyaret etmiyor, elmalı yerlerde yuvarlan­
mıyor, kutlu pınarlar yanında gecelemiyor" diyor. 

Kırgız-Kazakların "şeriata aykırı" adetlerinden şikayet eden 
Molla Gazi Hoca (180) "kadınları kısır olursa sahrada tek başına 
biten bir ağaç, bir kuyu (pınar) veya su yanında koyun kesip ge­
celerler" diyor. Müslüman Kırgızların bu adetleri Yakut Şama­
nistlerinin "kutlu ağaç" yanında yaptıkları şaman ayininden an­
cak ismiyle ayrılmaktadır. 

Dede Korkut hikayelerinden birinde bir hatun erkek evlat is­
tediği zaman "kuru kuru çaylara sücü (şarap) döktüğünü, kara 
giyimli dervişlere nezirler verdiğini" söylüyor. (181) Bu sözlerde 
çay (su) kültü yahut Yakutlardaki gibi "yer sahibi" kültü, pek 
açık görülmektedir. 

Yakutlarda ilk doğuma büyük ehemmiyet verilmektedir. Do­
ğum günü yaklaşınca erkek ormana gidip bir kayın ağacı keser. 
Bu ağaçtan bir buçuk arşın uzunluğunda üç kazık hazırlar. Bun­
lar tek bir kayın ağacından alınmalıdır. Kiler, ev, sandıkları hep 
açık bırakırlar. Ateşe yağ atıp "Ey doğum tanrısı Ayısıt hatun ye! 
Yolun açık olsun!" derler. Çocuk doğduğu gibi yağlı bir yemek 
yerler; bir hayvan kurban keserler. Hayvanın kafasını kırmadan 
pişirirler. Kemiklerini bir kaba doldurup ormana götürüp bir 
ağaca asarlar. Doğumun üçüncü günü Ayısıt hatunu çıkarma 
ayini yapılır. Bu ayin hakkında ruhlardan bahsettiğimiz yerde 
malumat vermiştik. 

Altaylı boylarda ve Kırgızlarda doğum saati yaklaşınca, oba 

(180) Bunun "Kazak halkının adetleri" adlı risalesinden yukarıda 
bahsetmiştik. 

(181) Kilisli, 14; Orhan Saik, 8. Bu kelime Arap harfleriyle yazılmış­
tır, "sucu" {yani su uzmanı) da olabilir. İhtimal ki eski "sücü" kelimesi­
ni halk etimolojisi "sucu" şekline sokmuştur. 

361 



yahut oymak kadınları lohusanın evine toplanırlar. Tecrübe gör­
müş bir kadın ebe (ineci) vazifesini görür. Çadırın tam orta yeri­
ne (ateş yakılan yerine) bir direk yerleştirerek ona bir urgan bağ­
larlar. Bu urganın bir ucu duvara bağlanıp lohusanın koltuklan 
alhndan geçirilir. Kadın çok ıstırap çekmeğe başlarsa albastı ya­
hut al karısı denilen kötü ruhun lohusaya musallat olduğuna 
hükmederler. Bu kötü ruhu korkutmak, kovmak için erkekler de 
toplanır, "hay, huy!" diye haykırmağa başlarlar, tüfek ile havaya 
ateş ederler. Bu gürültü kadın doğuruncaya ve baygınlığı geçin­
ceye kadar devam eder. Bazan hocanın yahut baksının müdaha­
lesine lüzum hasıl olur. 

Lohusalara musallat olan bu kötü ruh Çin seddinden Akde­
niz kıyılarına, Buz Denizi'nden Hind'e kadar yayılmış Türk 
folklor ve hurafelerinde Al karası, a lbastı, albis, almis adlarıy­
la yer almıştır. 

Kırgız-Kazak Türklerinin hurafelerine göre "albastı" iki nevi 
olup b�ri "kara albastı" ve diğeri de "sarı albastı" dır. "Sarı albas­
tı"lar hoca veya baksı (şaman) ların okumasıyla def olup gider­
ler. "Kara albastı" ise kendisini görmek iktidarına malik olan 
ocaklı adamdan başka kimseden korkmaz. "Sarı albastı" sarışın 
bir kadın suretindedir. Bazan keçi veya tilki suretlerine de girer. 
Bu ruh lohusalara musallat olup ciğerlerini alır, götürüp suya 
atar. Baksılar yahut ocaklı adamlar "albastı"yı ciğeri yerine koy­
mağa mecbur ederler. "Albastı"yı yakalayan baksı eline kopuz 
alarak şu afsunu söyler: 

"Ey, albastı zalim, 
Koy ciğerini yerine, 
Zavallının canın iade et, 
Sözümü tutmazsan, 
Bana hürmet etmezsen, 

362 



Gözlerini çıkarırım .. . " 

Bu suretle merasim yapılırsa albastı ciğeri yerine koyar ve 
ölen lohusa da iadei hayat edermiş. Baksılar "albastı"yı, ekseri­
ya keçi suretinde görüyorlar. 

"Kara albastı" yahut "Kara" ciddi ve ağır başlı bir ruhtur. 
"Sarı albastı" ise hoppa, mekkar ve şarlatandır. Ekseriya insan­
ları hile ve aldatmakla ele geçirir. Bazan insana dokunmayacağı­
na söz verir ve uzak bulunur. Lakin daima fırsat bekler ve niha­
yet kolayını bulup bir zararını dokundurur. 

Miropiev'in eserinin nihayetinde, neye ait olduğu izah edil­
memiş, bir baksı duası vardır. Münderecatından (içindekilerden) 
anlaşıldığına göre, bu da "albastı"ya karşı, lohusa yanında yapı­
lan bir merasim esnasında okunan, baksı afsunudur. Bu mera­
simde, galiba, lohusanın ciğeri yerine koyun ciğeri veriliyor. Bu 
afsun şöyledir: 

"Ey, şeytanlar, şeytanlar, 
Bu ciğeri alınız. 
Buna kanaat ediniz, 
Bu kadını öldürmeyiniz, 
Zararınızı dokundurmayınız. 

Koyun ciğeri size kafi değil mi? 
Bu koyun ciğerini ciğer addetmiyor musunuz? 
Eğer böyle ise, elime kılıç alırım, 
Hesapsız ruhlarımla 
Size hücum ederim .. . " 

Albastı, tüfek sesinden korkar. Lohusa "albastı" olursa tüfek 
patlatmak adettir. Demircilerden ve ocaklı adamlardan da kor-

363 



kar; öyle muktedir demirci ustalar ve ocaklılar vardır ki bunla­
rın bir mendil veya külahı "albastı"yı korkutmak için kafi gelir. 
"Albastı" muhtelif suretlerde görünmekle beraber aslında bir 
11 sarı kız" dır. 

Başkurtların "albastı"ya dair hurafeleri de Kazak-Kırgızla­
rınki gibidir. 

Kazan Türklerinin hurafelerine göre "albastı" şerir (kötü) bir 
ruhtur. Meskun olmayan evlerde ve sahralarda bulunur. Muhte­
lif suretlerde görünür; yolcuların yolunu şaşırtır, uykuda basar. 
Uluğ Kem nehrinde bulunan Tuba-Urenha şamanı Türklerin 
akidelerine göre, "albas" evlenmeyen bir kızdan türemiştir; 
kumsal yerlerde ve kayalarda bulunur, keçi gibi bağırırlar. Albıs, 
kızlara musallat olur ve hasta yapar. Muktedir şamanlar ilahiler 
okuyup albısları defederler. Şaman dualarında albıslar sarı kız 
olarak tavsif olunur (Altı sarı albıslarım) . 

Kadın şaman 

364 



Altaylıların akidesine göre "almış" bir ruhu şerirdir. "Er­
lik"in avanından ve hademelerindendir. 

Fergana Özbeklerinin huafelerinde şeytan, ecine, dev ve pe­
rilerden maada bir de "albastı" vardır. "Albastı"yı pejmürde, da­
ğınık saçlı bir kocakarı suretinde tasavvur ederler. Lohusayı yal­
nız bırakmazlar, ecinenin boğmasından korkarlar. 

Taşkent'te (Sevzar-dehe Tahtapul) "Albastı = Alvastı" köprü­
sü vardır. Oradan gelip geçenlerin pejmürde bir kocakarı gör­

. dükleri söylenir. 
Yakut Türklerinin akidelerine göre isim ve karakter itibarıyla 

bizim /1 albastı" yı andıran "abası" denilen ruhlar vardır. "Aba­
sı"lar "iççi" ve "ayı" ruhlara (karşılık) mukabil şerir ve obur ruh­
lardır. Bundan maada "albas" sözü de vardır ki aldatmak, hile 
ve kadın şamanın büyüsü manalarında kullanılır. "Abası"lann 
evsafı mümeyyizesinden biri insanın "kutu" (ruhu)nu alıp gö­
türmektir. (Diğer Türklerde albastı yahut al kansı insanın ciğeri­
ni alıp götürür). 

Anadolu Türk hurafelerinde de aynı ruhun mühim rolünü 
görüyoruz. "Alkarısı" ve "albastı" hastalığı tesmiye edilen bu 
ruh lohusa kadınlara musallat olur. Bazan yalnız kalan lohusa­
nın yanına peri kızlan gelerek lohusanın ciğerini alır giderler ve 
bu suretle lohusayı "al basarmış" . Lohusanın ciğerini alıp suya 
bırakırsa lohusa ölürmüş. Doktor Kunoş'un notuna nazaran 
"Çocuk doğduğu vakit loğusaya acıklı bir haber söylenirse kor­
ku, teessüften mütevellit hale yahut hastalığa "albastı" tabir olu­
nur." Hurafeye göre "alkarısı tüfek sesinden, ocaklı adamlardan, 
demirden ve kırmızı renkten korkar. Bunun içindir ki lohusa ya­
takta iken başına beyaz yaşmak ve kırmızı tül bağlarlar. Kırmızı 
altın takarlar, lohusaya kırmızı şeker hediye götürürler. (Bazan 
bunun hilafına kadının gözüne kırmızı şey göstermezler). Bazan 
bu "alkarası" dağ kayalarında ve nehir sahillerinde bulunur. Ge-

365 



çen yolculara her türlü oyun oynarlar ve fena sesle bağırırlar. 
Öyle ocaklı adamlar vardır ki bunların mendil veyahut takkesi 
lohusaların odasına konulursa "albastı" olmaz. Alkarısı sarışın 
bir kadındır. 

Erzurum ve Erzincan vilayetlerinde işittiğim bazı rivayetlere 
göre "alkarısı" ahırlarda bulunur ve at yelesini örmekten hoşla­
nır. Lohusaları korkutan ve ciğerlerini götüren ruh ise "albastı" 
olmayıp "karakura" denilen bir ruhtur. 

Görülüyor ki bütün Türk kavimlerinde "albastı" aynı şerir 
ruhun ismidir. Bu ruhun lohusa kadınlara musallat olması şekli 
Kırgız, Kazak ve Anadolu Türklerinde bütün teferruatıyla aynı 
şekildedir. ("Loğusanın ciğerlerini alıp götürmesi ve suya atma­
sı", "ocaklı adamlardan korkması, tüfek sesinden kaçması"). Ka­
zak-Kırgızlarda keçi suretinde görünen bu ruhun Urenha-Tuba 
Türklerinde "keçi sesi ile bağırması" ve Anadolu Türklerinde 
"fena sesle bağırması" gibi teferruat da şayanı dikkattir. Bütün 
Türklerde bu ruh dişidir; hoppa. hilekar ve yalancıdır. 

Urenhaların şaman dualarında zikredilen ve kayalarda bu­
lunan altı sarı "albastı", Kazak-Kırgız ve Başkurtlarda "sarı kız" 
suretinde olan bu ruh kültü ile Anadolu Türklerinin "sarı kız­
lar" efsanesi de münasebettar olabilir. Erzurum ve Erzincan hu­
rafesine göre "albastı" at yelesini örmekten zevk alırmış, Yeni­
sey Türklerinden "Kalar" Türklerinin inanmalarına göre, at ye­
lesini örmek kaya ve dağ ruhunun (dağ izinin) en sevdiği eğlen-

. cedir. 
Kırgızların inanmalarına göre, lohusalara musallat olan ruh 

gene "al' dır. 
Lohusanın "kara" yahut "karabastı" dan korkusu ve bu "ka­

ra" yı defetmek için "kara bakşı" çağırıldığı Manas destanının 
devamı olan Yolay Kaan destanında da görüyoruz. 

366 



Kara bakşı bar edi 
Karabaskan kahndın 
Evliyası bar edi... 

Kara bakşı loğusaya gelen cinlere hitap ederek; 

Alıştan kelgen Al-bı deyman 
Raktan kelgen canbı deymen .. . 

diyor ki buradaki "al" bizim bahsettiğimiz" al" dır. Bu son cüm­
leyi Radloff uzaktan gelen er (alp) diye tercüme ediyor, ki şüp­
hesiz yanlıştır. "Albı" kelimesindeki "bı" sorgu soneki olan 
"mi" den başka birşey değildir. 

Bu hülasamızdan (özetimizden) görülüyor ki "al" {albastı, al­
bas, albız, almış) denilen mevhum "ruh" hakkında bütün Türk 
kavimlerinde aynı inanmalar mevcuttur. Şüphesizdir ki bu inan­
ma ve an'ane Türklerin Orta Asya' da birlikte yaşadıkları zama­
na aittir. Türklerle eski zamanlardan beri komşu yaşayan ka­
vimlerde de bu "Al" hakkında inanmalar varsa da Türklerdeki 
gibi yaygın değildir. 

"Al" ruhu tarihten önceki zamanlarda, tarihi devirlerde ta­
savvur olunduğu gibi, şerir bir "ruh" olmamıştır. Bu "ruh" eski 
Türk panteonunda kuvvetli belki hami (koruyucu) tanrılardan 
biri olmuştur. Bugünkü Türk inanmaları onun "şerir" bir ruh ol­
duğunu gösterdiği halde bazı emareler de onun bir zaman "ha­
mi" ruh olduğunu bildirmektedir: 

1. Urenha-Tuba Türklerinin şaman dualarında kam bu ruha 
"kaya yerlerde yaşayan altı Sarı Albıstarım" diye hitap ediyor ve 
yardım soruyor. Kazak-Kırgız baksıları da, galiba, bu ruhu "tuv 
dediği derde derman olan ey Sarı Kız, gel" diye çağırıyor. 

2. "Al" kelimesinin ateş kültüyle alakalı olması bilhassa bu 

367 



Oğuz Kağan (minyatür) 

ruhun en eski devirlerde "hami" ruh, ateş ve ocak ilahesi oldu­
ğunu göstermektedir. 

Yakut Türkleri aile ocağı ateşine "Al-ot" diyorlar. 
Çocuk dünyaya geldiği gibi babası ebeye bir kadeh rakı (ara­

ğa) sunar; toplananlara ziyafet çeker. Ebe buğday unundan bir 
yemek yapar (Kazak-Kırgızlar buna "bökpen" Kırgızlar "cen­
tek" derler). Kadınlar bu yemekten yedikten sonra bir çukur ka­
zıp son'u ve bu yemekten bir parça bir kap ve kaşıkla beraber 
gömerler. Bu Yakutlarda Ayısıt'a, Altaylarda Umay anaya kur­
bandır. 

Birkaç gün sonra düğün yapılır. Ziyafetten sonra ebe yahut 
çocuğun babası ihtiyarlardan birine müracaat ederek ad verme­
sini ister. ihtiyarlardan biri ad verir. Ebe misafirlerden çocuk için 
"diş" ister. Herkes bir hediye verir. Bu hediyeler beşiğe asılır. 

Eski Yakutlarda küçüklüğünde verilen ad gerçek ad sayıl­
mazdı. Gerçek ad yay çekip ok athktan sonra verilirdi. Yakut­
ların bu adetini eski Oğuzlarda da görüyoruz. Dede Korkut hi­
kayelerinde "O zaman da bir oğlan baş kesmezse, kan dökmez­
se ad komazlardı" denilmektedir. Oğuz kahramanlarına ancak 

368 



kahramanlık gösterdikten sonra Dede Korkut ad veriyor. Altay 
ve Yenisey Türklerinin destanlarından anlaşıldığına göre, öyle 
bir devir olmuş ki bayağı adamların özel adları olmamış, yalnız 
kabilesinin adını taşımışlardır. Gerçek ad almak için kahraman­
lık göstermek gerekti. Buna ilk dikkat eden ethografyacı Titov 
olmuştur. (182) 

Altay destanlarının kahramanları adlarını tanrılardan, ruh­
lardan alırlar. Müslüman Kırgız destanlarında ise "peygamber", 
"ak sakallı evliya"lar ad verirler. Manas'ın adını dört "peygam­
ber hoca" vermiştir. Manas'ın oğlu Semetey'in adını ak sakallı 
bir eren verdi ve kayboldu. 

Çocukları yaşamayanların çocuğun muhafazası için aldıkları 
tedbirler gerek Şamanistlerde ve gerek birçok Müslüman Türk­
lerde aşağı yukarı aynı tedbirlerdir. Yakutlar, aileye musallat 
olan ölüm ruhunu aldatmak için çocuğu komşulardan birine sa­
tarlar. Urenha (Tuba)lar çocuğu doğduğu gibi kazanın altına 
saklarlar, kazanın içine "ak eren" denilen ongon'u koyup bunun 
yanına arpa unundan yapılan bir bebek bırakırlar. Kam bu be­
bek üzerinde ayin yapar. Kam'ın duasıyla bu hamur "canlanır" 
ağlarmış (yani şaman canlanma ve ağlamayı kendisi temsil 
eder); hamur bebeğin karnını yarar, parçalar, sonra bu bebeği 
uzak bir yere götürüp gömer, ölüm ruhu bunu görüp çocuğun 
öldüğüne inanır ve aileyi rahat bırakır. Moğollar ise çocuğu ka­
zan altında üç gün saklarlar, anası hep bir bebekle meşgul olur. 
Sonra bebek ölür. Ana baba da "çocuğumuz öldü!" diye ağlaşır­
lar. Bebeği bir çukura gömerler. Kötü ruh böylece aldanır ve ço­
cuğu rahat bırakıp yoluna gider. 

Çocuğu yaşamayan Başkurtlar da, Müslüman oldukları hal­
de, ölüm meleğini aldatmağa çalışırlar. Çocuğu doğduğu gibi 

(182) Bogatırskuye poemi Mınus. tatar, Petersburg, 1856, s. 66; Et­
nograf. Sbornik, 1858, iV, s. 89 (not). 

369 



ebe eline alıp dışarı çıkar, birkaç ev dolaştıktan sonra çocuk ba­
basının evinin penceresinden seslenir: "Yabancı ülkeden bir ço­
cuk getirdim. Satın alan var mı?" der. Pazarlık başlar. Çocuk için 
kendi ağırlığında demir verip satın alırlar. Çocuğa Demir yahut 
Satıpaldı, Satılmış gibi bir ad verirler. 

Çocuğun yaşamasını sağlamak için Yaşar, . Dursun, Ölmez­
bay, Taştan, Kurç (çelik) gibi adlar verildiği gibi, kötü adlar ver­
mek adeti de vardır. Bunun sebebi kötü adı olanlardan ölüm me­
leği nefret eder de gelmezmiş. Kırgızlarda İtalmas (yani melek 
değil, köpek bile almaz!), Çoçkabay (Domuzbay), Kabanbay (ya­
bani domuz) gibi adlar hep bu inanca göre verilmiş adlardır. 
Troytsk civarındaki Kıpçaklarda Rusça Andrey adını taşıyan bi­
rini gördük. Kazakların anlattıklarına. göre, evladı yaşamayan 
Cetpisbay ağa oğluna, evimize Azrail gelmesin diye, Rus adını 
vermiş imiş. 

Ad veren ihtiyar gerek Şamanistlerde ve gerek Müslüman 
Türklerde şu alkışı (duayı) söyler: 

"Adın Yaşar olsun! beşik bağın berk olsun! 
Arkanda küçük, önünde büyük kardeşlerin olsun! 
Beşik bağın kopmasın! arka eteklerini davar, at 
Sürleri bassın! ön eteklerini çocuklar bassın! 
Benim gibi ak sakallı, sarı dişli ol! Ak dişlerin 
Sararsın, kara saçların ağarsın!" 

bu dua sonunda Müslüman Türkler "amin", Şamanist Türkler 
ateşe yağ atarak "opkuruy!" derler. 

Bazı çocuklara doğdukları günün önemli olaylarını anlatan 
adlar verilir: Düşmanın baskını püskürtüldüğü gün doğan ço­
cuklara Yağıbasan (Yavbastı), aş töreni yapıldığı gün doğanlara 
Aşbergen, sayılı bir misafir geldiği gün doğanlara Konak keldi 

370 



gibi. Bazı çocuklara doğduğu yerin adı verilir: Uralbey, Sırgeldi, 
İdilbay vesaire gibi. 

Türk efsanelerine göre, kahramanların doğumu fanilerin do­
ğumundan başka türlüdür. Büyük kahramanlar avuçlarında kan 
tutup doğarlardı. 

Orta Türklerde yaygın bir efsaneye göre, Cengiz Han 
avucunda kan avuclayıp doğmuştur. Kırgızların destanı kahra­
manı ve bir kült saydıkları Manas da kanlı doğmuştu. 

Anadan yeni doğdukta 
Sağ elinde tutmuştu . . .  

Koyun ciğeri kadar kara kan 
Kanlı doğmuş Er Manas (183) 

Aynı destanda Külçora ve Kançora adlı kahramanlardan bah­
sedilirken: 

Kül tutup doğmuş çocuğa 
Kan tutup doğmuş çocuğa 

Külçora deyip ad verdi 
Kançora deyip ad verdi (184) 

Eski Şamanizmde doğum ve ad verme olaylarına mahsus bir­
çok ayin ve törenlerin bulunduğu içtimaı mütehaseler halinde 
görülen adetlerden anlaşılmaktadır. 

(183) Proben, V, 142. 
(184) Aynı eser, V. 318. 

371 



XV. ÖLÜM VE ÖLÜLER KÜLTÜ 
A. Şamanistlere göre ruh-can: Düşünen insan taş devrinden 

beri hayat ve ölüm sırlarını öğrenmeğe ve anlamağa çalışmıştır .
. 

Büyük filozofları ve mütefekkirleri (düşünürleri) binlerce yıllar 
boyunca düşündüren ve hala çözülemeyen bu sırları basit ve tat­
bikatçı olan topluluk, kendi dünya görüşlerine uygun olarak, 
"halletmiş" tir. Çünkü bu basit topluluğun sürüp giden sırlara ve 
muammalara tahammülü yoktu; onun için her meselenin bir ce­
vabı olmalıydı. Yeryüzündeki bütün iptidai insan topluluğu ay­
nı yolu takibetmiş, hayat ve ölüm hakkındaki tasavvurları aşağı 
yukarı aynı olmuştur. Bundan dolayıdır ki insanı yaşatan "nes­
ne" dünyanın muhtelif dillerinde aşağı yukarı aynı manaya ge­
len (mesela, nefes, hn, rüzgar, esinti) kelimeleriyle ifade edilmiş­
tir. 

Eski Türkler can ve ruh mefhumunu, genel olarak, tın (yani 
nefes) kelimesiyle ifade etmişlerdir. Doğu Türklerinde bu kelime 
hala nefes ve can manasına kullanılmaktadır; bah Türklerinde 
ise bu kelime ancak "dinlenmek" kelimesinde kalmıştır. 

Çağdaş Şamanist Türk boylarından Yakutlar ruh-can mefhu­
munu tın, kut ve sür kelimeleriyle ifade ederler. Tın kelimesi ay­
nı zamanda esinti, rüzgar, nefes anlamlarına da gelir. "Kut" -ba­
zı izahlara göre- toprak, rüzgar ve "ana-kut" denilen üç unsur­
dan mürekkeptir. "Tın" vücuttan ayrılırsa ölüm vukua gelir, fa­
kat "kut" ayrılırsa ölüm olmaz. Sür -insan enerji, irade ve umu­
miyetle ruhi hallerini meydana getiren unsurdur. İnsan uyurken 
sür'ü vücuttan 'çıkıp her tarafta dolaşabilir. 

372 



Altaylılar ruh-can mefhumunu tın, süne ve kut kelimeleriy­
le ifade ederler. Tın bütün canlı yaratıklarda vardır; süne ise an­
cak insanlarda bulunur. Kut her şeyde bulunur, cansız şeylere 
kutsiyet verir; ağıllarda, ahırlarda bulunursa sürüler bereketli 
ve sahibi çok zengin olur. Çobanların değneği kutlu olursa sü­
rülere hastalık veren ruhlar ve kurtlar uğramaz. Buna göre 
"kut" candan başka bir türlü ruhtur ki yalnız insanda değil, fa­
kat her şeyde bulunabilir. Çok korkan adamlar için de "kutu 
çıktı", "kutu uçtu" derler ki İstanbulluların "ödü patladı" tabi­
riyle aynı anlama gelir. Altaylıların inançlarına göre tın, süne ve 
kut' dan başka insanın "yula" denilen bir eşi de vardır. İnsan 
uyurken "yula" sı her yerde dolaşabilir. Düş dediğimiz işte bu 
yulanın gördüğü şeylerden ibarettir. Yula aynı zaman meşa'le 
anlamını da ifade eder. Babalardan kalan türe ve adetlere de 
"yula" denir. 

Ölülerin serseri dolaşan ruhlarına Altaylılar üzüt, Yakutlar 
ise üör derler. Kazan Müslümanlarında da öür kelimesini hatır­
latan ürek kelimesi vardır ölülerin serseri ruhlarına denir. 

Eski Türklerde toplum hayatı (minyatür) 

373 



Ötüken ilinde, Gök Türk döneminden bir kaya resmi 

Şamanistlerin tasavvurlarına göre, can kanda yahut yürekte 
bulunur. 

B. Ölüleri gömme töreni: Eski Şamanist Türklerin ve diğer 
Orta Asya uluslarının defin törenleri hakkında verilen ilk haber­
lere Çin kaynaklarında rastlanır. Bu haberler, çok kısa ve karışık 
olmakla beraber, folklor materyallerinin ışığı altında bunlardan 
birçok şey öğrenmek kabildir. 

Çin kaynaklarında Hunların defin törenine dair verilen ha­
ber, İsa' dan önce III. yüzyıla aittir. Bu habere göre "Hunlar ölü­
lerini tabut içine korlardı. Bu tabut iki katlı olup iç ve dış tabut­
lardı. Bu tabutları altın ve gümüş işlemeli kumaş ve kürklerle ör­
terlerdi. Ağaçlar dikilmiş mezarlıkları ve matem elbiseleri yok­
tu. Ölü ile beraber öldürülenler yüz, hatta yüzden fazla olurdu" 
(Hyasinth 1, 16). 

374 



Ötüken ilinde, Gök Türk döneminden bir mezar heykeli 

Gök Türklerin defin töreni hakkında Çin kaynakları daha taf­
silatlı malumat veriyorlar. Tan sülalesi tarihi VI. yüzyıl vuku­
atından bahsederken Gök Türklerin defin törenini şöyle tasvir 
etmektedir: "Ölüyü çadıra korlar. Oğulları, torunları, erkek-ka­
dın başka akrabası atlar ve koyunlar keserler ve çadırın önüne 
sererler. Ölü bulunan çadırın etrafında at üzerinde yedi defa do­
laşırlar. Kapının önünde bıçakla yüzlerini kesip ağlarlar. Yüzle­
rinden kan ve yaş karışık olarak akar. Bu töreni yedi defa tekrar 
ederler. Sonra muayyen bir günde ölünün bindiği atı, kullandığı 
bütün eşyayı ölü ile beraber ateşe yakarlar; külünü, yılın muay­
yen bir gününde, mezara gömerler. İlkbaharda ölenleri sonba­
harda, otların ve yaprakların sarardığı zaman gömerler. Kışın 
veya güzün ölenleri çiçekler açıldığı zaman (ilkbaharda) gömer-

375 



ler. Defin gününde ölünün akrabası, tıpkı öldüğü günde yaptık­
ları gibi, at üzerinde gezer ve yüzlerini keser, ağlarlar. Mezar 
üzerinde kurulan yapının duvarlarına ölünün resmini, hayatın­
da yaptığı savaşları tersim ederler. Bu ölü ömründe bir adam öl­
dürmüş ise mezar üzerinde bir taş korlar. Bazı ölülerin mezarın­
da bu taşlar yüze, hatta bine baliğ olur. Atlar ve koyunlar kurban 
ettikten sonra kafalarını kazıklar üzerine korlar" (Hyasinth, I, 
269-270). 

IX. yüzyıl Oğuz boylarının defin töreni Gök Türklerin defin 
törenlerinden farksız olduğu İbn Fadlan'ın verdiği malumattan 
anlaşılmaktadır. Oğuzların defin törenlerini İbn Fadlan şöyle 
tavsif ediyor: "Onlardan biri hastalanırsa köleler ve cariyeleri 
bakar; ev adamlarından hiç kimse hastaya yaklaşmaz. Haneden 
uzak bir çadır dikip hastayı oraya korlar; iyileşinceye yahut 
ölünceye kadar çadırda kalır. Yoksul ve köle hastalanırsa onu 
kırlara bırakıp giderler. Onlardan biri ölürse ev gibi büyük bir 
çukur hazırlarlar. Ölüye caket giydirirler kuşağını kuşandırır, 
yayını yanına korlar; eline nebiz dolu tahta kadeh tutturup önü­
ne de nebiz dolu bir tahta kap korlar. Bütün mal ve eşyasını bu 
eve /çukura/ doldurup ölüyü buraya oturturlar. Sonra çukurun 
üzerine topraktan kubbe gibi döşeme yaparlar. Atlarından, ser­
vetine göre, yüz yahut iki yüz at yahut bir baş at keserler, etleri­
ni yerler. Başını, derisini, ayaklarını ve kuyruğunu sırıklara asıp 
"Bu onun atıdır. Bununla cennete gider" derler. Bu Ölü hayatın­
da adam öldürmüş ve cesur bir kişi ise öldürdüğü adamlar sayı­
sı kadar ağaçtan suret yontarlar; ve mezarın üzerine korlar. Der­
ler ki "Bunlar uşaklarıdır, cennette ona hizmet edecekler." (185) 

XIII. yüzyıl Kıpçak-Kuman boyları, Wilhem Rubruk'un ver­
diği malumata göre (186) mezarlar üzerine yüksek tepe yaparlar, 

(185) A. Z. Togan, İbn Fadlan' s Reisebericht, 14-15 (metin), (Exk. s31 
a); krş. Material po istorii Türkmen i Türkmenii, 1, 169-170. 

376 



tepenin üzerine de bir heykel koyarlardı. Bu heykellerin yüzü 
doğuya bakardı. Zengin adamların mezarı üzerine ehram şek­
linde bir ev yaparlardı .  Böyle mezarlardan birini Rubruk şöyle 
tavsif ediyor: "Yeni bir mezar üzerinde onaltı tane at derisi gör­
düm. Bunlar mezarın dört tarafına dörder dörder olarak sırıkla­
ra asılmışlardı. Mezarın yanında kımız ve et bulunuyordu. Hal­
buki bu mezardaki ölü güya Hristiyan sayılırdı." 

Bu tavsifte zikredilen "yüksek tepe" (kurgan) (187) İbn Fad­
lan'ın Oğuzlarda gördüğü mezar üzerindeki "kubbe gibi döşe­
me"nin aynı olacaktır. Mezar üzerine konulan heykelin, ölünün 
heykeli mi, yoksa balbal mı, olduğunu kestirmek güçtür. Herhal­
de şurası muhakkaktır ki, Şamanist Oğuzlar ve Kıpçaklar IX XI­
II. yüzyıllarda Gök Türklerin defin törenlerini olduğu gibi de­
vam ettirmişlerdir. 

Oğuz ve Kıpçak defin törenlerinde görülen, kurban olarak 
kesilen atların derilerini sırıklara asma adeti bugünkü Altaylı­
ların ve Yakutların at kurban ederek yaptıkları törenlerde ayinin 
en önemli unsurunu teşkil eder. Yakutların bu derilere "tabık", 
Altaylıların "baydara" dediklerini yukarıda söylemiştik. 

Kıpçak bozkırlarında ve Rus arkeoloji terimiyle "kamennaya 
baba" (yani "taş kadın") denilen heykellerden hiç olmazsa bazı­
larının balbal olduğu muhakkaktır. Bu heykeller Genceli şair Ni­
zamf'ye de malumdu. Onun rivayetine göre, bu heykeller Kıp­
çak Bozkırlarına tılsım olarak dikilmişti. Bu tılsımlar şimdiye ka­
dar orada durmaktadır. Bütün Kıpçak halkı bu tılsımlara yakla­
şınca onlara tapar ve okluğuna bir ok bırakır. Bir çoban oraya ge­
lirse bir koyun keser. (188) 

(186) W. de Rubruk, Doğu ülkelerine seyahat (Malein tere), Peters-
burg, 1911, s. 80. . 

(187) Kurgan-Kıpçakçada "mezar hüyüğü" demektir. 
(188) Sefername (Vahidi' Destgerdi' yayını), s. 427-428. 

377 



Nizam1nin verdiği malumat arkeoloji ve etnografya araştır­
malarıyla elde edilen bilgilere uygundur. Büyük şair, herhalde 
bu rivayeti Azerbaycan' da bulunan Kıpçaklardan işitmiş olacak­
tır. 

Balbal olması muhtemel olan heykellere Şamanistlerce dinf 
saygı gösterildiği XVIII. yüzyılda tesbit edilmiştir. 1739 yılında 
yazılan bir raporda şu malumat vardır: "Yüs ırmağı boyunda 
(Altaylarda) taş heykeller çoktur. Bunlardan birine Kozan taş 
(tavşan taş) denir. Burada yaşayan oymaklar bu heykele kurban, 
keserler. Heykelin ağzı her zaman yağlı bulunur" (Sibirskiya 
Drevnosti, No. 15, ilave kısmı sah. 144). 

Heykelin okluğuna ok bırakmak hakkındaki habere gelince, 
bunu Ssanang Ssetsen'in Togan-tayşi'nin ölümüne dair verdiği 
hikaye ile izah etmek mümkündür. Bu hikayeye göre, Togantay­
şi Cengiz Han'ın türbesine hakaret etmiş, Cengiz'in okluğunda­
ki bir ok onu öldürmüştür. Bu hikayeden Cengiz'in heykelinde 
okluk bulunduğu anlaşılmaktadır (W. Barthold, Türk ve Moğol­
larda defin, 533-534) . 

Orta Asya' da, Hunların ve Kök Türklerin egemenliği devirle­
rinde, daha iptida! basamaklarda bulunan boylardan bazıları 
ölülerini tabutlara koyup ağaçlara asarlardı. Bu uluslar arasında 
Moğollardan Hıtay (Kidan)lar, Şveyler. Türklerden Dubo (= Tu­
ba)lar vardı. Bu adet Yakutlarda XVIII. yüzyıla kadar devam et­
miştir. Bazı haberlere göre Kırgızlarda bu adet vardı. Müslüman­
lıktan sonra Kırgızlar bu adeti bırakmışlardır. Bununla beraber 
Kırgızlarda bu adetin hatırası olarak defin törenine "süyök kötö­
rü" derler ki harfiyen "kemik kaldırma" demektir. 

Çin kaynaklarına göre, Türk uluslarında aşağı yukarı aynı 
devirlerde muhtelif gömme adetleri görüyoruz: yakma, ağaca 
asma, toprağa gömme. Kök Türklerin defin törenleri hakkında 
verilen malumata göre, bunlar ölüleri yakarlardı. Bazı mezarlar-

378 



da kül bulunduğu bu haberleri teyit etmektedir. Bununla bera­
ber, Kök Türk devrine ait olduğunda hiç şüphe olmayan mezar­
larda iskeletler bulunmaktadır. Arkeolog S. V. Keselev tarafın­
dan Altay-Sayan dağlarında ve çevrelerinde, bilhassa 1935 yılın­
da Kuray ve Tuhaytı kasabaları civarında, yapılan kazılarda 
meydana çıkarılan mezarlarda bulunan iskeletlerde yakma izle­
ri görülmemiştir. (189) Aynı devirde muhtelif şekillerde gömme 
törenlerinin yapıldığını izah etmek güçtür. Ölüyü yakma, ağaca 
asma, toprağa gömme aile veya boy geleneklerine, yahut her bo­
yun dini telakkilerine dayanmış olabileceğini düşünmek müm­
kündür. 

Eski Şamanist Türklerin defin törenlerine ait birçok adet ve 
gelenekler göçebe Türk uluslarının destanlarında derin izler bı­
rakmışlardır. Müslüman Türk destanları arasında Şamanizm un­
surlarını en çok muhafaza eden "Manas" destanında üç yerde 
defin töreninden bahsedilmektedir. Bunlardan biri Han Köke­
tey'in defin törenine ait rivayettir ki Çokan Velihanov tarafından 
1858'de tesbit edilmiştir. (190) Bu rivayete göre, ölüm yatağında 
yatan Han Köketey, halkına vasiyetlerini şöyle anlatıyor: "Hal­
kım, ilim! Gözlerim yumulduğu zaman vücudumu kımızla yı­
kayınız, (etimi) keskin kılıçla sıyırınız, zırhımı giydiriniz, deriye 
sarıp beyaz kefenimi başımın altına koyunuz. Başımı doğuya 
yöneltiniz! Kızıl buğralara kızıl çuha (kumaşlar), kara buğalara 
kara kadifeler yükletiniz. Kırk buğra {erkek deve) den kurulmuş 
bir kervan ile benim çatma haneme (kütüklerden yapılan evime) 
böyle geliniz! Küme küme kadınlar gelir; onlara kumaşları dağı-

(189) S. V. Keselev, Sayano-Altayskaya arheoiogiç. ekspeditsiya (So­
vetskaya Arheologiya, 1936, No. 1. s. 282-284); yine bk. Abdülkadir 
İnan, Altay dağlarında bulunan eski Türk mezarları ("Belleten" 1947, 
No. 43, s 569-570) 

(190) Bu rivayetteki defin töreni Radloff'ta yoktur. 

379 



tınız. Kervanbaşı kara sart seksen keçinin yağıyla karıştırıp tuğ­
la hazırlasın. Büyük ve küçük yolların kavşaklarında aya benzer 
ak saray, göğe benzer gök saray yapınız . . .  İlim, halkım! Bana hiz­
mette kusur etmeyiniz." (191) 

Han Köketey'in vasiyetindeki "(etimi) keskin kılıçla sıyırı­
nız" sözleri W. Barthold'un dikkatini çekmiş ve bu konu üzerin­
de bir makale neşretmiştir. (192) 

Barthold destandaki bu sözlerle Tabarf (c. il, r. 16) ve Nerşehi 
(Schefer neşri 60) tarafından Buhar-Hudat'ın ölümüne dair veri­
len haberler arasında münasebet bulmaktadır. Tabari'nin verdi­
ği habere göre "121 (miladi 739) yılında Tuğşad öldürüldükten 
sonra etini [keskin bir şeyle] kemikten ayırdılar ve kemiklerini 
Buhara' ya götürdüler." Nerşehi'ye göre "Buhar-Hudat son vasi­
yetlerini söyledi ve bir saat sonra öldü. Uşakları girdiler, etini 
[kemiklerinden] ayırdılar ve kemiklerini Buhara' ya götürdüler. 

Ölünün etlerini kemiklerinden ayırmak Orta Asya' daki Zer­
düştflerin adetlerindendi. Horasan ve Maveraünnehir'e Türk 
hakanları tarafından tayin edilen Şad ve Yabgular yerli din olan 
Mazdaizmi kabul etmişlerdi. Türk hakanları namına Buhara'yı 
idare eden Tuğ-şad ve anası Hatun da herhalde yerli adete riayet 
etmiş olacaklardır. 

Bin yıl önce ortadan kalkan bir defin adetinin Manas desta­
nında yankısı bulunması folklorun ta�ih bakımından değerli 
materyaller verebileceğini göstermektedir. 

Bu epizodde "çatma ev" diye tercüme ettiğimiz mezar yapı­
sı, eski Kıpçak bozkırlarında, Volga boylarında yapılan hafriyat­
ta meydana çıkarılan ve arkeolojide "Kvalin tipi çatılı mezar" 

(191) ZVO, XIII, s. (zabıtlar kısmı) IX.; Ç. Velihanov "Soçineniya", s. 
209-210. 

(192) W. Barthold, Yine Semerkant Ossuariumları hakkında (ZVO, 
XIII, (101-104). Aynı derginin zabıtlar kısmında s. iV. 

380 



("a charpente" du type Khvalin) diye isimlenen mezar-evleri ha­
tır la tmaktadır. 

Genel olarak bu defin töreninde İslam unsurlarından eser 
yoktur. Halbuki destan şairine göre han Köketey "Müslüman" 
Kırgızların hanıdır; kendisi de Müslümandır. 

Radlof tarafından tesbit edilen "Manas" da defin töreninin 
tasviri kısa ve karışıktır. Burada kahraman Manas'ın ölümü ve 
defini şöyle tasvir ediliyor: 

"Diyorlar ki Manas'ın sineğe benzer canı çıktı 
"Gerçek evine gitti. 
"Diyorlar ki ak saray yapıp (içine) kodular 
"Gök saray yapıp (içine) kodular 
"Diyorlar ki dokuz gün yattı (beklettiler) 
"Doksan kısrak kestiler 
"Diyorlar ki altı gün (yine) beklettiler 
"Altmış kısrak kestiler 
"Diyorlar ki altın işlemeli giyimlerini 
"Dokuz parçaya ayırıp halka üleştiler 
"Çam ağacından kalın tabut yaptırıp, 
"Diyorlar ki, iç yüzünü gümüşle kapladılar 
"Dış yüzünü altınla kapladılar 
"Manas'ı böyle bir tabuta koydular 
"Diyorlar ki altından nem sızmasın diye. 
"Üstünden güneşin sıcağı geçmesin diye, 
"(Tabutu) saray içine yerleştirdiler." (193) 

Bu rivayetteki gümüş ve altın kaplamalı tabut yukarıda Hun­
ların defin törenine ait Çin kaynağından naklettiğimiz haberde 
zikredilen tabutları hatırlatmaktadır. Herhalde bu altın ve gü-

(193) Radloff, Proben, V, 114. 

381 



müş kaplamalı tabutun Müslümanlıkla ilgisi olmasa gerektir. 
Diğer taraftan ölüyü dokuz gün yatırıp doksan kısrak, altı gün 
yatırıp altmış kısrak kesme adeti de bugünkü Şamanistlerde tes­
bit edilmiş değildir. Bu mısralardaki dokuz ve doksan, altı ve alt­
mış sırf alliteration icabı söylenmiş ise de definden önce ölü için 
birçok hayvanın kesildiği muhakkaktır. Şimdiki Müslüman Kır­
gızlar dahi defin töreni gününde birkaç hayvan "hudayı" diye 
keserler. Adı hudayı olan bu adet, şüphesizdir ki, eski Şamanlık 
kalıntısıdır. Bu adete Yakutların hayılga dediklerini, sözde Hris­
tiyan sayılan Yakutların bile bu kurbana çok önem verdiklerini 
etnografyacılar tesbit etmişlerdir. 

Çağdaş Şamanistlerin çoğu yoksul oymaklar olduğu için de­
fin törenleri eski Şamanistlerin defin törenlerine nazaran çok sö­
nük ve basittir. Bunların zorla Budist veya Hristiyan sayılmaları 
da şamanı törenlerin tereddi etmesine sebep olmuştuı. Eski 
Oğuzların ve Kırgızların yüzlerce at ve koyun keserek, muhte­
şem mezarlar, tabutlar hazırlayarak yaptıkları defin törenlerini 
sözde Budist sayılan Urenha-Tubalarda veya sözde Hristiyan sa­
yılan Yakut ve Altay Şamanlarında rastlamak imkansızdır. 

Urenha-Tubalar, biri ölürse derhal çadıra çıkarıp keçe veya 
deri ile örterler. Eve bir koyun getirip bağlarlar. Bu koyun mele­
yene kadar beklerler; meledikten sonra keserler. Şaman, koyu­
nun en iyi et parçalarını ateşe yakıp ayini yapar; ölüye hitaben: 
"Bu yeri bırakıp gidenlerin birincisi sen değilsin! düşünme, 
üzülme! et ye, rakı iç! darı ye, çay iç!" der. Törende bulunanlar 
ateşe tütün atarlar bununla evdeki tören tamam olur. Sonra ça­
dırın bir tarafını söküp ölüyü oradan dışarı çıkarırlar. Urenhalar 
ölüyü yere gömmezler, uzaklara, kırlara atarlar. Başucuna bir sı­
rık dikip Buda dinine ait dualar yazılı kağıtlar korlar; bunun 
yanma ağaçtan yahut balçıktan küçük bir ev yapıp bırakırlar. 

Urenhalardan birinde misafir bulunan biri ölürse bu ölüyü 

382 



kapıdan çıkarırlar. Bir demet ot ile vurup "nen varsa al! Bize bı­
rakma, beraber götür!" derler. (194) Kendi ölülerini kapıdan çı­
karmamalarının sebebi fenalık yapmak için geri dönerken kapı­
yı bulamaması içindir. Ölü misafir ise, inançlarına göre, akraba­
sını arayacak, bu eve tekrar gelmeyecektir. 

Urenhaların ölülerini gömmeden kırlara atmaları herhalde 
Tibet Lamaizmiyle gelen bir adet olsa gerektir. Katanov tarafın­
dan toplanan malumata göre (195) Beltirler ölüyü /Müslüman­
lar gibi/ yıkarlar. Erkekleri erkek ihtiyarlar, kadınlan kadınlar 
yıkarlar. Ölüyü ateşin yanına korlar. Erkek ölü kapının sol {gü­
ney) tarafına, kadın ölü sağ (kuzey) tarafına konularak yıkanır. 
Yıkandıktan sonra ölüye elbiselerini giydirirler ve beyaz keçe 
üzerine yatırıp bir köşeye korlar. 30-40 kişi toplanıp tabut yapar­
lar. Tabut hazır olduktan sonra bir tarafa atarak "Tanrı bundan 
sonra bu gibi işleri bize rast getirmesin" derler. Ölü tabuta kon­
duktan sonra evde bir gün kalır. Ölüyü çıkarırken ayaklan önde 
bulunur, ölüyü çıkarırken bir kocakarı eline bir kap süt alır, at 
üzerine konulmuş ölüyü üç defa dolaştıktan "kutumuz gitme­
sin, "kuruy!" diyerek bağı�r, ölüye karşı süt serper. 

Ölü mezara konuldukta!-1 sonra atın dizginini ölünün eline 
vererek "atını al!" derler, atı şu yerde öldürürler. Eğer takımları 
ile beraber gömerler, ölünün elbisesinden düğmelerini söküp ai­
lesine verirler. Buna kumarkı denir. (196) ölü ile gömülen eşyayı 

(194) G. Grshimailo. Zapad. Mongoliya i Uryanh. Kray, III, bölüm I. 
s. 131-133. 

(195) N. Katanov, O pogreb Obryadah . .. 115-116. 
(196) İsmail kurban olarak kesileceğini öğrendikten sonra babası İb­

rahim'e "gömleğim ile saçlarımı anama kumartgu olarak götür" diyor 
(S. Malov, Rabguzi'ye göre, peygamberler kıssası, ZKV, V, s. 512. British 
Museum nüshasından). Divanü Lı1gat-it-Türk'te bu kelime lııımanı 
şeklinde yazılmış ve "ölen büyük bir adamın malından hakana ayrılan 
güzel parça; uzağa giden adamın hısımlarına bıraktığı mal; miras" di­
ye izah edilmiştir (c. I, 445, III, 440). 

38� 



Günümüz Türklerinde Şamanlık 

kırarlar. O dünya bu dünyanın aksine olurmuş kırılmazsa o 
dünyada ölüye kırık olarak verilecekmiş. 

Mezardan dönenler hep beraber ölünün çıktığı eve gelirler, 
iyice yıkandıktan sonra yemek yer ve rakı içerler. En yakın dost­
larından ve akrabalardan bazı kimseler bu evde üç gün misafir 
olurlar; geceleri kimse uyumaz. Her yemekten önce ateşe rakı ve 
yemek atarlar. 

Gömme töreninden yedi gün geçtikten sonra köy (yahut oba) 
halkının hepsi toplanıp mezara gelirler ve ateş yakarlar. Herke­
sin getirdiği rakıdan bir yudum ve yemeklerden bir parça topla­
yıp ateşe yakarlar. 

Eski defin töreninin gelenekleri kamların (şamanların) defin 
töreninde daha çok muhafaza edilmiştir. Hatta Müslüman Kır­
gız-Kazaklar bile "baskı"ların defin töreninde eski Şamanizm 
geleneklerine riayet ederek baksıyı umumi mezarlıktan uzak 
yerlerde tek başına defin ederlerdi. XIX yüzyıl Kırgız-Kazak şa­
iri Abay halkından şikayet ederken: 

384 



"Molasınday baksının 
Calgız kaldım tap çınım" 

(Baksının mezarı gibi tek başıma kaldım, gerçek halim bu­
dur) diyerek kendi durumunu baksıların mezarına benzetiyor. 

Sagaylar kamın ölüsünü evde ancak bir gün bırakılar. Kamın 
akrabası ve komşuları yemekler, rakılar hazırlarlar. Bütün gün 
yeme, içme devam eder. Aynı zamanda çam ağacından tabut 
(komdu) yaparlar. Eski zamanlarda kamları yere gömmezler, ta­
butu kalınca dört direk üzerine koyup bırakırlardı. Sagaylar son 
yıllara kadar büyük ve tanınmış adamlarını böyle defin ederler­
di. (197) 

. Şamanın ölüsünü bir tahta üzerine koyup bırakırlar. Sonra 
tahtayı kapının önünde ateşe yakarlar. Ölüyü tabuta koyduktan 
sonra baş tarafıyla kapıdan çıkarır ve mezara götürürler. Şama­
nın davulunu ve davul tokmağını kırarlar ve "ölüm geldi, o öl­
dü!" derler. Kırılmış davulu şamanın mezarının başındaki bir 
ağaca yahut bir sırığa asarlar. Şamanın defin törenine Sagay ka­
dınları iştirak etmezler. Şaman olmayanların defin törenine ise 
kadınlar da iştirak eder ve mezara kadar gelirler. Ölü resmen 
Hristiyanlığı kabul etmiş sayılırsa başını doğuya doğru, şamanı 
ise batıya doğru korlar. Umumiyetle ölüler elbiseleri, yemekler, 
rakı, atının eğer takımı ile beraber gömülür. At öldürmek adeti 
Sagaylarda unutulmak üzeredir. Ölünün atını başka birine hedi­
ye ederler. 

Ölüyü defin ettikten sonra eve dönüp yemeğe, içmeğe başlar­
lar. Sonra mezarın sağ tarafına ateş yakıp ölü aşı için kesilen hay­
vanların kemiklerini yakarlar. Ateşe rakı serperler ve yemek 
atarlar. Ateş tanrısının bu rakı ve yemekleri ölüye ulaştıracağına 

(197) Katanov-Radloff, Proben IX, 573-576. 

385 



inanırlar, ölü aşına iştirak edenler ölünün mezarını üç defa dola­
şırlar ve üç defa "Sen gerçek dünyaya git! Biz de Tanrıya dönü­
yoruz!" derler. 

Eve döndükten sonra yine yeme içme olur. Yemeğe başlama­
dan önce Umay anaya, evin hamisi olan ruhlara saçı saçılır. 

Eski orman kavimlerinin defin törenlerine dair bir Beltir riva­
yeti dikkatimizi çekmektedir. Bu rivayete göre (198) orma.n ka­
vimleri süt çocuğu bulunan kadın ölüleri, adetleri üzerine, tabu­
ta koyup dört direk üzerine yerleştirirler ve çocuğunu da yanına 
bırakırlardı. XVIIL yüzyılda Albot adlı bir Beltir aşağı Tom ırma­
ğında balık avlarken direkler üzerinde bırakılan bir kadın tabu­
tu yanında bir erkek çocuk bulmuş, onu evlatlık edinerek Öksü­
zek adını vermiştir. 

Orman kavimlerinde süt çocuğunu anasıyla beraber gömme 
adetinin Tayga ormanlarında neolitik devirde yaşayanlarda da 
bulunduğu son yıllarda Angara ırmağı boylarında yapılan kazı­
larla meydana çıkarılan bir mezarda müşahede edilmiştir. Bu 
mezarda bir erkek ve bir kadınla çocuk iskeletleri bulunmuştur. 
Kadın ile çocuğun okla öldürüldükleri tesbit edilmiştir. Kadının 
kocasıyla beraber o dünyaya yolculuk etmek üzere öldürülmüş 
olduğunu anlamak mümkündür. Çünkü bu adet barbar kavim­
lerin çoğunda görülmüştür. Anasıyla beraber çocuğun da öldü­
rülmesini kazılara iştirak eden doktor Hrdliçka Kuzey Amerika 
yerlilerinin bir adetiyle izah etmiştir. Bunların adetine göre ölü­
nün süt çocuğunu besleyecek teyzesi bulunmazsa anasıyla bera­
ber gömerlermiş. (199) Bu adeti izah etmek için Kuzey Ameri­
ka'ya kadar gitmeğe lüzum olmadığı yukarıdaki Beltir rivaye­
tinden anlaşılmaktadır. Beltir rivayetinde denildiğine göre, ku-

(198) Proben, IX, 365-369 (metin), 342 (tere). 
(199) A. P. Okladnikov, Novoye pogrebeniye glazkovskoy stadii u s. 

Buret (Krat, Soob. GAİMK, 1940, No. VII, s. 90-93). 

386 



zey orman kavimlerinin süt çocuklarını analarının ölüsüyle be­
raber tabut yanına bırakmaları süt verecek inekleri bulunmadığı 
içinmiş. (200) Gerek Buret mezarındaki çocuğun öldürülerek gö­
mülmüş olması ve gerek Beltir folklorundaki gibi öksüzlerin 
anaları yanına diri olarak bırakılmaları iptldaf avcılarda meme 
çocuklarını beslemenin çok müşkül ve hatta imkansız olduğun­
dan ileri gelmiştir. 

Bu Beltir rivayetinden anlaşıldığına göre, ölüleri tabutlara 
koyup ağaçlara asmak yahut dört direk üzerine bırakmak adeti 
Kuzey Altaylarda ve Tayga ormanlarında yaşayan bazı oymak­
larda XVIII. yüzyılın sonlarına kadar devam etmiştir. Yakutlarda 
bu şekilde defin için arangas terimi kullanılmaktadır. 

Beltirler ölüyü defin edip eve geldikten sonra ölünün dul ka­
lan karısının saç örgülerini çözüp dağıtır ve yarısından aşağısını 
keserler. Dul kadın ancak ölünün yedisinden sonra saçlarını öre­
bilirler. Ölünün karısı ve çocukları ölünün yedisini verinceye ka­
dar ciğer yemezler. Güya yenilirse ölünün ciğerleri rahatsız olur­
muş. Böyle bir inanmanın bazı Kırgız-Kazak ailelerinde bulun­
duğunu kendimiz de işitmiştik. Dul kadınların saçlarını kesme­
leri matem alametlerinden biri olduğu anlaşılmaktadır. 

Moğolistan' da Kırgız-Nar gölü çevresinde yaşayan Hoton 
Türkleri (201) ölülerini gömdükten sonra koyun kurban ederek 
ciğerlerini ateşe yakarlar, mezar üzerine toprak yığarak yüksek 
bir tepe (oba) yaparlar. İyi adamların ruhlarının Şambel denilen 
kutlu bir yere gittiğine inanırlar. Bu "Şambel" kelimesinin ne ifa-

(200) Orman kavimlerinden Uryankıtların sığır ve koyun besleme­
dikleri hakkında bk. Reşideddin, Cami-üt-tevarih; (Brezin, TVO, VII), 
Ebulgazi / Şecere-i Türk Desmaisons neşri, s. 41 / .  Bu kavmin orman­
larda kalan Uygurlar olduğunu söylüyor. 

(201) "Hoton': adını taşıyan küçük bir Türk ulusu Moğollar arasın­
da kalmıştır. Bunlar kendilerini Müslüman sayarlar. Fakat İslam dinini 
unutmak üzere bulunuyorlar (Potanin, Oçerki SZM, il, 1518). 

387 



Uygur duvar resmi 

de ettiği belli değildir. Budist Lamaistlerin Çambhala dedikleri 
"Buda'nın sevinci" anlamına da gelebildiği gibi, Hünkar'ın baş­
kendi olan Sambul (İstanbul)da olabilir. (202) 

Altaylılarda üç türlü defin töreni tatbik olunmaktadır: 1) Top­
rağa gömme, 2) Tabutu dört direk üzerine yahut ağaca asma, 3) 
Ateşe yakma. Toprağa gömerken ah ve eşyasıyla beraber gömer­
ler. (203) 

Çin'in Kan-su eyaletinde Nanşan dağlarının kuzey kolların­
da yaşayan Sarı Uygurlar çoktanberi Budist sayıldıkları halde 
defin törenlerinde birçok Şamanlık unsurlarını muhafaza etmiş­
lerdir. Bunlar ölülerini üç veya yedi gün saklarlar. Bu müddet 

(202) B. Vladimirtsov, Turetskiy narodets-Hoton (ZVO, XXIII, 1916, 
s. 7). Bu ulus kendi dinlerinin "Hünkar dini" olduğunu söylerler. 

(203) Verbitski, Altayskiye inorodtsı, 80. 

388 



içinde lamaları çağırıp dualar okuturlar. Ölüyü evden çıkarır­
ken, hpkı Altaylılar gibi, "çocukları yanına alma, sürülerimize 
ve servetimize dokunma, arzu ettiğin hedeflere koş, iyi ülkelere 
git! İyi lamaları çağırıp, senin ruhuna dualar okutacağız. Sen 
fazla bekleme, güzel yerlere git" derler. 

Sarı Uygurlar ihtiyar ve lamaların cesetlerini yakarlar, bu en 
makbul defin şeklidir. Toprağa gömme ikinci derecede bir defin 
şekli sayılır. Defin törenine iştirak edenlere ziyafet vermek üze­
re koyunlar kesilir. Yas tutrri.a müddeti üç yıldır. Ölünün adını 
söylemezler. (204) 

İdil (Volga) Bulgarlarının defin töreni X. yüzyılda İbn Fadlan 
tarafından kısaca tavsif edilmiştir. Bu tavsiften anlaşıldığına gö­
re, yeni Müslüman olan Bulgarlarda eski şamanı defin törenleri 
olduğu gibi devam ettirilmekte idi. Ölünün çadırı kapısına gelir­
ler, müthiş ve vahşi seslerle ağlarlardı, köleleri kendilerini kam­
çı ile döve döve feryat ederlerdi. Ölünün çadırına bayrak asar­
lardı. 

Ölüyü mezara bayraklı araba ile götürürlerdi, silahlarını me­
zarının çevresine bırakırlardı. Yas tutma iki yıl devam ederdi. İki 
yıl sonra saçlarını keserler, bayrağı indirirlerdi. Bu törenden son­
ra dul kalan kadınına evlenme müsaadesi verilirdi. (205) 

Eski Bulgarların defin ve matem töreninde İbn Fadlan'ın tes­
bit ettiği bayrak unsuru Kazakların aş törenlerinde ve ölü çıkan 
ailelerin çadırlarında da bizce müşahede edilmiştir. Kazaklarda 
matem bayrağı kara olur. Matemli evde daima misafire yemek 
verildiği için olsa gerek ki Kazaklarda bir atalar sözü vardır: 
"karnı acıkan karalı eve koşar." 

(204) G. G. Gulbina, Pogrebenie u jeltih uygurov (Sbomik MAE, 
VII, s. 202-203). 

(205) İbn Fadlan's Reisebericht, metin 34-35, tercüme 78-79. 

389 



C. Yog (aş) töreni, (ölü aşı): Defin töreniyle ve ölüler kültüy­
le bağlı en eski ve iptida! törenlerden biri "ölü aşı" denilen tören­
dir. Bugün medeniyetin yüksek derecesine ulaşmış olan kavim­
lerin hepsinde gördüğümüz ölüleri anma törenleri iptida! devir­
lerde ölülere aş verme töreninin tekamül etmiş şeklinden başka 
birşey değildir. 

"Ölü aşı" töreninin en ilkel şekli Tayga ormanlarında kalmış 
olan Şamanist boylarda müşahede edilmiştir. Bunlar arasında 
öyle kocakarılar vardır ki koyunlarına yahut çocuklarına bir has­
talık geldiği zaman yemek ve içki alıp kocasının mezarına ko­
yarlar ve "ye iç bize dokunma! hain seni! hala doymadın!" diye 
bağırırlar. Demek oluyor ki iptidf!.1 devirlerde aş-yemek doğru­
dan doğruya ölüye sunulmuş kurbanlardır ki bununla onların 
zararlarından kurtulmak istenilirdi. 

"Ölü aşı" töreninin bu iptida! merhaleden biraz daha teka­
mül etmiş şeklini yine Beltirlerde görüyoruz. 

Beltirlerde birinci "ölü aşı" definin üçüncü günü verilir. Ça­
dırın güney tarafına masa üzerine sofra kurulur. Bu "aşa" fazla 
kalabalık toplanmaz. Hazırlanan yemek ve içkilerin yarısını ölü­
nün ruhu için ateş ruhuna kurban ederler (ateşe yakarlar). Defi­
nin yedinci günü bütün oba halkı, kadın ve erkek hepsi toplanıp 
mezarlığa gelirler. Mezarın sağ tarafına büyük bir ateş yakıp ge­
tirdikleri yemeklerden ve içkilerden ateşe atarlar. Sonra herkes 
mezarın üzerine kadehlerle rakı koyarak ve yemek atarak "Bu 
rakıyı iç! Bu yemeği ye! Bunlar sana yukarıdan tayin edilmiş ye­
mek ve içkilerdir" derler. Bu töreni yaptıktan sonra kendileri iç­
meğe ve yemeğe başlarlar. Yeme içme tamam olduktan sonra, 
mezar üzerindeki rakı ve yemekleri ateşe atarlar. Tören böylece 
tamam olur. Yedi gün kadar ölünün evinden hiçbir şey dışarı çı­
karılmaz. Defininyirminci günü evde yine aş verilir. Ziyafetten 
sonra ateşe rakı dökülür ve yemek atılır. Kırkıncı gün mezarlığa 

390 



gidip yedinci gün yaptıkları töreni tekrar yaparlar. Altı ay sonra 
yine böyle tören yapılır. 

En büyük aş töreni ölümün yıl dönümü münasebetiyle yapı­
lır. Bütün akraba ve dostlar toplanıp mezara gelir, mezar üzeri­
ne yemek ve içkiler kor, kendileri de yiyip içerler. Ölünün koca­
sı yahut karısı mezarı üç defa, güneşin seyri yönüne göre, dola­
şır ve "ben seni bırakıyorum" der. Bundan sonra dul kadın veya 
erkek evlenebilir. 

Bütün Altay ve Yenisey Şamanist boylarında "aş" töreni aşa­
ğı yukarı böyle olur. 

Aş (yog) töreni ulusların kültür seviyeleriyle mütenasip olur. 
Yukarıda gördüğümüz "aş" töreni çok iptidai' şekillerini muha­
faza etmiş törenlerdir. Halbuki çok eski devirlerde bile "aş" töre­
ninin muhtelif Bozkız uluslarında çok tekamül ve inkişaf ettiği­
ni görüyoruz. 

il. yüzyılda Yunanlı filozof Lukianos Samosatos'un bir dialo­
ğunda İskitlerin bu adeti bahis konusu edilmektedir. Bu di­
alogda İskitli Toksaris ile Yunanlı Mnisippos arasında şöyle mu­
havere cereyan ediyor: 

Mnisippos - Siz İskitler Orest ile Pilad'in ölülerine kurban 
sunuyor ve onları tanrı sanıyorsunuz. Toksaris, sen buna ne di­
yorsun ? 

Toksaris - Kurban sunuyoruz, Minisippos, sunuyoruz. Fa­
kat onları tanrı değil, ancak iyi insanlar sayarız. 

Minisippos - Demek ki siz iyi insanlara ölümlerinden son­
ra, tanrılara yapıldığı gibi, kurbanlar sunuyorsunuz. 

Toksaris - Yalnız bu değil, biz onların şerefine bayramlar ve 
muhteşem toplantılar yaparız. 

Minisippos - Siz ölülerden ne istiyorsunuz? Madem ki bun­
lar ölülerdir, muhakkak ki teveccüh ve iltifatlarını kazanmak 
için kurban sunmuyorsunuz? 

391 



Toksaris - Ölülerin bize teveccühleri olsaydı, hiç de fena ol­
mazdı. Fakat biz, iyi adamları hatırlamanın yaşayanlar için fay­
dalı olduğunu tahmin ediyoruz. Bundan dolayıdır ki ölüleri sa­
yarız. Biz şöyle düşünüyoruz: ölüleri anarsak birçoklarımız on­
lar gibi olmağa çalışacaklardır. (206) 

Lukianos'un, Yunanlı ile İskit arasında yaptırdığı bu konuş­
ma, kendisinin felsefi bir görüşünü ifade için olsa bile dikkati 
çekmektedir. Bundan anlaşılıyor ki İskitler, tıpkı bugünkü Kırgız­
lar ve Kırgız-Kazaklar gibi, büyük ve muhteşem "aş-yog" tören­
leri yapıyorlardı. Yunan kültürünü benimsemiş bir İskit bu töre­
ni, Toksaris gibi, akla uygun (rationel) bir şekilde izah etmiş ola­
bilir. Halbuki eski İskitler hakkında daha eski Yunan kaynakları­
nın verdikleri malumata nazaran bunların hükümdarları için ya­
pılan defin törenleri çok kanlı olurdu. Orhon Türklerinin balbal­
lan yerine bunlar hükümdarın hizmetindeki yiğitlerden elli kişi­
yi öldürüp, öldürülmüş atlar üzerine bindirip mezarın etrafına 
korlardı. (207) Anlaşılıyor ki ölüye öbür dünyada hizmet etmek 
üzere Orhon Türklerinin büyükleri için savaşlarda öldürdükleri 
kahramanların heykelini (balbalını) dikmekle iktifa edildiği hal­
de İskit hakanları için onun uşaklarını öldürüp balbal dikerlerdi. 

Orhon Türklerinden beş yüz yıl sonra aynı sahada tarih yü­
züne çıkan Moğollarda hanların defin törenleri daha iptidai şek­
lini muhafaza ettiği anlaşılmaktadır. Bu meseleye dair profesör 
W. Barthold şöyle diyor (208): 

"Umumiyetle Moğollarda ölüler kültü ve onunla bağlı şama­
n! ayinler göçebe Türk kavimlerine nazaran daha iptidai ve da­
ha barbarca karakter taşımakta idi. İ. N. Veselovskiy'nin inandı-

(206) Zap. IRAO, t. VII, 547. 
(207) Ensıklop Slovar Brokhaus-Efron, t. XXX, 203. · 
(208) Türklerde ve Moğollarda defin merasimi ("Belleten" 1947, s. 

43, s. 525) 

392 



Balbal denilen taşlar 

rıcı bir surette ispat ettiği veçhile Türklerle Moğolların defin 
adetlerinin esasında aynı şamanf fikir (ide) bulunmaktadır, ki 
hanın öldürdüğü veya onun için öldürülen adamlar öteki dün­
yada ona hizmet edeceklerdi. Orhon Türklerinde bu fikrin yan­
kısı olarak han tarafından öldürülen adamların heyeklini (bal­
bal) dikmek adeti vardı; Moğollarda ise bu fikir hanın öldüğü 
yerden mezarına kadar naşını götüren alaya raslanan adamları 
öldürmeleriyle ifade olunurdu. Marko Polo'nun sözlerine göre, 
böylece öldürülen adamlara "Bizim hakanımıza hizmet etmek 
için öteki dünyaya git!" diyorlardı. Mönke Han'ın ölümünden 
sonra böylece öldürülen adamların sayısı 20.000 kişiye baliğ ol­
duğunu Marko Polo temin ediyor. Bu haberin hakikate uygun 
olduğunu sanmıyoruz; çünkü o zaman Moğol göreneği herkes­
çe malum idi; bundan başka, Moğollar; hanın ölümünü müte­
akip derhal ferman neşrederek yolların kapanmış olduğunu bil-

393 



dirdiler ve herkesin kasabalarda veya bozkırlarda bulunduğu 
yerde kalmasını emrederlerdi. Binaenaleyh, cenaze alayının ge­
çeceği yolda fazla halkın bulunabileceğini sanmak güçtür." 

Yog terimi eski Türkçede bugünkü Kırgız-Kazakların "aş" 
anlamını ifade ettiği gibi "matem" anlamına da kullanılmıştır 
Bugünkü Kırgız-Kazaklar "matem" törenine ve agıt' a coktav 
(yani yoglama) derler. 

Yog terimine ve bundan teşkil edilen yogla ve yogçı kelime­
lerine ilk defa Orhon Yazıtlarında rastlıyoruz. "Divanü Lugat-it­
Türk" (III, 143)de "yog" matem, yas; ölü gömüldükten sonra üç 
veya yedi güne kadar verilen yemek" diye izah edilmektedir. Bir 
yerde bu yemeğe "basan" (yog basan) dahi denilmektedir (I, 
399). Başka bir yerde yogladı kelimesi "ölü için aş verdi" diye 
açıklanarak "Türklerin göreneği böyledir'' diye ilave edilmekte­
dir (III, 309). 

Kutadgu Bilig' de de "yog aşı" zikredilmektedir ("yog aşı bo­
. lur ya ölüg atınga"}. 

Buda dinine ait Uygurca metinlerden anlaşıldığına göre, bu 
"ölü aşı" göreneğini Buda rahipleri de Türklerde olduğu gibi ka­
bul etmişlerdir. Bir metinde şöyle denilmektedir: "Tanrıya kur­
ban vermezsen başın, gözün şişer . . .  burhanlara (Buda putlarına) 
saçı yap, üzütlere (ölülere) aş ver." (209). 

Anlaşılıyor ki aş törenini en eski devirlerden beri din ayrılık­
larına bakmadan bütün Türk ulusları devam ettirmişlerdir. Bu 
törenin en iptida! şekli ormanlı bazı Altay oymaklarında görül­
düğü gibi doğrudan doğruya ölünün kendisine aş-yemek ver­
mek olmuştur. Sonraları ölünün ruhuna ateş tanrısı vasıtasıyla 
göndermek, kurban sunmak, daha sonraları ölünün ruhunun da 
iştirak ettiği tasavvur edilen ziyafetler tertip ederek kurbanlar 
kesmek şeklini almıştır. Bu ziyafetler ulusun ve boyların kültür 

(209) R. Rahmeti (Arat), Turkische Turfan-Texte, VII, 35. 

394 



Semerkant emirinin şehre girişi (gravür) 

seviyeleri ve servetleriyle mütenasip olarak gelişmiş, çok zengin 
boylarda muhteşem bayram şeklini almıştır. İskitlerin ölüler şe­
refine kurban kesip muhteşem bayramlar ve büyük toplantılar 
yaptıkları, Yunanlı Lokianos'un yukarıda naklettiğimiz dialo­
ğundan anlaşılmaktadır. 

Gök Türklerin hakan ve büyük kahramanlarının yog-aş töre­
nine bütün imparatorluktaki ulusların iştirak ettiklerini Orhon 
Yazıtlarından öğreniyoruz. Kuzey ülkelerinden Kıtaylar, Tata­
biler, güneyden Tibetliler, batıdan Sogdlar, Farslar, Buharalılar, 
Türgişler, doğudan Çinliler, bu yog töreninde bulunmuşlardır. 

Aş-yog töreni umumiyetle ölünün birinci yıl dönümüne rast­
lıyan yaz aylarında yapılır. Kül Tegin'in ve Bilge Hakan'ın aş tö­
renleri de yaz aylarında yapılmıştır. 

İbn Fadlan'ın verdiği malumata göre, Oğuzlar "ölü aşı" için 
yüzden iki yüz başa kadar at keserlerdi. Bundan da anlaşılıyor 
ki Oğt+z "aş töreni" ne de çok kalabalık toplanmış olacaktır. 

395 



Oğuzlar Anadolu'ya geldikten sonra dahi eski usul aş töreni­
ni unutmamışlardır. Oğuz kahramanları ölürken "ak-boz atımı 
boğazlayıp aşım veriniz" diye vasiyet ediyorlardı. 

Kül Tegin ve Bilge Hakanlar için dikilen anıtların bulunduğu 
sahada bunların defin edildiği yer olmayıp yog-aş töreni yapılan 
yerler olabileceği W. Radloff tarafından ileri sürülmüştü. Altay 
dağlarından ve Yenisey boylarında yapılan kazılarda balballan 
bulunan birçok höyük (kurgan) altında mezar bulunmadığı 
Radloff'un fikrini teyit etmiştir. (210) Üzerlerinde balballar bulu­
nan höyüklerin birçoğu mezar olmakla beraber, bazılarının aş­
yog töreni yapılan yere anıt olmak üzere dikilmişlerdir. Kül Te­
gin ve Bilge Hakan anıtlarının da yog töreni yapılan yere dikil­
diğini kabul etmek mümkündür. "Aş" verilen yere anıt olarak 
birşey dik:"nek Kazaklarda da bir gelenek olduğunu 1920'de Ca­
yık (Ural) ırmağı boylarında göçüp konan Cagalbaylı boyunun 
yaylalarında müşahede ettik. Birinci Cihan Savaşı'nda batı cep­
hesinde ölen bir Kırgızın aşı verilmiş olan yere ölünün kabilesi 
tarafından toprak yığını üzerine "batı cephesinde ölmüş falan 
oğlu falanın ruhuna fatiha" yazılı bir taş dikilmişti. 

"Yog" töreninin çok mütekamil şeklini Kırgız ve Kazak bey­
lerinin ve zenginlerinin aş törenlerinde görüyoruz. I<ırgızlarda 
asırlar boyunca dillerde destan olarak söylenen "aş" törenleri ol­
muştur. Hicri 1280' de vefat eden Kırgız-Kazak sultanlarından 
Barak Töre için verilen "aş", aşağı yukarı bir asır geçtiği halde, 
Kazak bozkırlarının her tararfında bu tören hakkında destanlar 
söylenmektedir. Bu tören Semipalat eyaletinde vaki Aygıryal da­
ğındaki yaylada yapılmıştı. (211) 

(210) S. I. Rudenko, K Paleoantropologii yujnogo Altaya-Güney Al­
tay'ın paleoantropolojisi'ne dair ("Kazaki" 1930, No. 15), s. 139. 

(211) Kurbanali Halidi, Tevarih-i hamse-i şarki, s. 264. Barak Töre 
aşı hak. bk. A. Zeki Togan, Bugünkü Türkistan (Kahire tab'ı), s. 218-219. 

396 



Bir göçebe Türk çadırı 

XIX. yüzyılda yapılan meşhur "aş" törenlerinden biri Çüme­
key boyunda bir zengin ölü için yapılan "aş" dır. Bu "aş", Çikli 
boyu başbuğu Kütübar Bey ile Tama boyu zenginlerinden Ma­
man Bay arasında "orun" (212) yüzünden çıkan kavga münase­
betiyle meşhur olmuş, Argın boyu halk Şairlerinden Yusuf Bey 
bu "aş" hakkında "Ayman Çolpan" adlı bir poem yazmıştır. 

Kırgızların eski zamanlardaki aş töreni "Manas" destanında 
tasvir edilmiştir. Bu destan, en eski iptidai devirdeki aş törenini 
aksettirerek doğrudan doğruya ölüye "aş sunulduğu"nu (213) 
söylediği gibi tekamül etmiş büyük "aş" törenini de tasvir et­
mektedir. Han Kökütey aşı, Orhon Yazıtlarının tasvir ettiği Kül 

(212) "Orun-mevki" meselesi için bk. Abdülkadir İnan, Orun ve 
ülüş meselesi (Türk Hukuk ve İktisad Tarihi Mecmuası, 1931, cilt 1, s. 
121-133). 

(213) "Arkadaşları Manas'ın ruhuna aş dökmüyorlar" (Proben, V, s. 
131). 

397 



Tegin yog'unu hatırlatmaktadır. Han Kökütey aşına, yog töreni­
nine, muhtelif uluslar çağırılıyor. Semerkantlılar, Kırımlılar, 
Oğuz Han ili, it ili, mağaralarda ve ormanlarda yaşayan avcı 
klanlar, hatta Ruslar, Çinliler, Kalmuklar gibi kafir kavimler da­
hi davet ediliyor. Han Kökütey'in oğlu gelmeyecek olanları teh­
dit ederek: 

Bu aşıma gelmezse 
Görünmesin gözüme, 
Darılmasın sözüme, 
Güzel çadırlarını yağma edeceğim 
Oğullarını esir, kızlarını cariye yapacağım! 

diyor. 
Bu "aş" töreninde muhtelif oyunlar yapılıyor; at koşusuna 

yüzlerce at iştirak ediyor, Çin, Kalmuk, Rus pehlivanları arasın­
da güreşler oluyor. 

Manas destanında tasvir edilen Han Kökütey aşı (yogu) her­
halde çok eski devirlerde hakanlıklar merkezinde yapılan ha­
kanlar ve yabgular için yapılan yog törenlerinin hatırası olsa ge­
rektir. 

Orta Asya Türkleri Müslüman olduktan sonra ölüler kültünü 
tıpkı eski Şamanizmde olduğu gibi yüzlerce yıl muhafaza etmiş­
lerdir. Mahmut Kaşgarf (Divanü Lfıgat-it-Türk, III, s. 230) ölüler 
kültü ile ilgili olan tiki (yahut tegi) kelimesini açıklarken şöyle 
diyor: 

"tiki-geceleri işitilen ses. Türkler öyle sanırlar ki ruhlar sağ 
iken yaşadıkları şehirlerde her yıl bir gece toplanırlar ve halkı zi­
yaret ederler. Geceleyin bu sesi kim işitirse ölür. Bu, Türkler ara­
sında yaygındır." 

398 



D. Matem (yas) ve alametleri: Eski Türklerin ve başta Orta 
Asya uluslarının yas tutma adetlerine dair Çin kaynaklarında 
bazı kayıtlar bulunmaktadır. Bu kayıtlara göre, yas tutanlar ba­
ğıra çağıra ağlarlar, yüzlerini parçalarlar, keserlerdi. 

Orhon Yazıtlarında Kül Tegin ve Bilge Hakan' a yapılan ma­
tem törenlerinin tasvirlerinden anlaşıldığına göre, Gök Türkler 
yas tutarken saçlarını, kulaklarını ... keserler, feryat ederek ağlar­
lardı. Kül Tegin için yapılan yastan bahsederken Bilge Hakan 
şöyle diyor: "Çok yaslandım. İki şad, küçük kardeşlerim, yeğen­
lerim, oğullarım, beylerim ve ulusumun gözleri, kaşları berbat 
olacak diye kaygılandım." Bilge Hakan'ın oğlu babası için dikti­
ği yazıta şöyle diyor: " . . . bunca kavim saçlarını ve kulaklarını biç­
tiler." (214) 

Eski Oğuzların yas adetleri Dede Korkut hikayelerinde çok 
tafsilatlı tasvir edilmiştir. "Beyrek'in babası kaba sarığını kaldı­
rıp yere vurdu. Çekti, yakasını yırttı. Oğul, oğul diyerek ağladı, 
inledi. Ak perçemli anası ağladı, gözünün yaşını döktü; acı tır­
naklarıyla ak yüzünü parçaladı, al yanağını çekti, yırttı; simsi­
yah saçını yoldu. Kızı, gelini kas kas gülmez oldu. Kızıl kına ak 
ellerine yakmaz oldu. Yedi kız kardeşi ak çıkardılar, kara elbise­
ler giydiler . . . Beyrek'in nişanlısı kara giydi, ak çıkardı. . .  

Bunu işitip Kayan Selçuk oğlu Deli Dündar ak çıkardı, kara 
giydi; yar ve yoldaşları akı çıkarıp kara giydiler. Kalabalık Oğuz 
Beyleri Beyrek için büyük yas tuttular." 

Aynı eserin başka bir yerinde "karalar giyip gök sarındılar" 
denilmektedir. (215) Yaslı çadırın üzerine bayrak asmak Oğuz-

(214) Yazıttaki " .. .iki şad, ulayu inigünim, oğlanım, beglerim, bu­
dunım közi, kaşı yablak boldaçı tip sakındım" cümlesinden bu şahısla­
rın yalnız ağlamaktan değil, fakat bıçakla yüzlerini, kaşlarını, gözlerini 
berbat etmelerinden hakanın telaşa düştüğü anlaşılmaktadır. Bilge Ha­
kan yazıtındaki "saçlarını kulaklarını biçtiler" cümlesi de bunu teyit 
eder. 

399 



!arda da adetti. Dede Korkut hikayelerinden Beybörek hikaye­
sinde "karalu, göklü otağ, zikredilmektedir. Herhalde yaslı çadır 
üzerine kara ve gök bayrak asarlardı. 

Kırgız-Kazakların matem alameti hakkında yaptığımız et­
nografya araştırmalarında birbirini tutmayan iki alamet müşa­
hede ettik. Umumiyetle yaslı çadırın üzerinde kara bayrak görü­
lür. Uludağ denilen yerdeki bir yaylada yaslı bir çadır üzerinde 
ak bayrak gördük. Meğer bu çadır sahibinin Abdübek adlı oğlu 
Ruslar tarafından öldürülmüş imiş; şehitler için yas alameti ola­
rak beyaz bayrak kullanmak adet imiş. Altay dağlarında yaşa­
yan Kazakların yas alametleri geçmişte beyaz başörtüsü olduğu 
tesbit edilmiştir. (216) Umumiyetle Kırgız-Kazaklarda yas tutma 
töreni ve adetleri eski Gök Türk ve Oğuzlarda olduğu gibidir. 
XIX. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiştir. 

Kadınların yüzlerini tırnaklarıyla yırttıklarını, saçlarını yola 
yola ağladıklarını, yakalarını param parça ettiklerini biz kendi­
miz müşahede ettik. Kazaklarda yas adetine yalnız ölü çıkan ai­
le değil bütün soydaşlar (en az yüz aileden ibaret oymak efradı) 
riayet ederler. Yas bir yıl devam eder. 

XVI. yüzyıl Özbeklerinde yas alametinin kara olduğu anlaşıl­
maktadır. Şeyban! hanın şairi Muhammed Salih şehzade Muzaf­
fereddin Mahmud' un ölümü münasebetiyle yapılan yas törenin­
de herkes boynuna kara keçe bağladığını söylemektedir: 

Saldılar barca boyunga kara kiz 
Aldılar barca boyunga kara kiz, (217) 

(215) Dede Korkut kitabındaki üçücü ve onikinci hikayelerde. 
(216) S. I. Rudenko, Oçerki bıta S.vost. kazakov (Kazaki, 1930, No. 

15, s. 48). 

(217) Şeybaniname (Vambery neşri), s. 368. A.A, Romaskeviç tara­
fından yeni bulunan bir Çağatayca-Farsça sözlükte karakiz kelimesi 
izah edilmiştir: (Mir Ali Şir Neval, 1928, S, 98) 

400 



Manas destanını söyleyen saz şairleri (gravür) 

Yas alameti olarak saç kesme adeti Şamanist Sagaylarda tes­
bit edilmiştir. Sagaylar defin törenini tamamlayıp ölenin evine 
döndükten sonra karısının saç örgüsünü yarısından keserler. 
(218) "Manas" (219) destanında bir hakan kadınlarım boşadık­
tan sonra saçlarını kestirerek dışarı alıyor, bu kadınlar muhafız­
lar tarafından yağma ediliyorlar. Herhalde "saç kesme" dul ol­
ma alameti sayılmış olsa gerektir. 

Yas alameti olarak saç kesme Gök Türklerde de bulunduğu­
nu Orhon Yazıtlarında da görüldüğünü yukarıda kaydettik. XIV. 
yüzyılda bu adetin Aydın oğullarında bulunduğunu Destuma­
me-i Enverf'nin şu beyitlerinden, Umur Bey'in babasına yas tu­
tarken saçını kestiğini, öğreniyoruz: 

(218) Proben, IX, 356. 

(219) Proben, V, 420. 

401 



Hasta Muhammed beg ölür andan gider 
Kesti paşa saçın anda ah eder (220) 

Umur Bey, Saruhanoğlu Süleyman Bey'in yas töreninde de 
saçını kesmiştir: 

Açdı baş saç kesdi paşa ağlıyu 
Firkat odiyle yüreğin dağlıyu (221) 

Şeyhi Abu Said Meyheni'nin menkıbelerinde anlatıldığına 
göre, şeyhe karşı yaptıklarına pişman olan Türkmen beyleri şey­
hin huzurunda ağlayarak tövbe etmişler ve saçlarını kesmişler­
dir (Asrar at-Tavhid . . .  Jukovski, 279). 

Türkler arasında çok yaygın olan yas adetlerinden biri ölünün 
bindiği atın kuyruğunu kesmektir. Eski Oğuzlar, İslam dininin 
kabulünden çok sonra bile, bu adete riayet etmişlerdir. Dede Kor­
kut hikayelerinin kahramanları son vasiyetlerinde şöyle diyorlar: 
"Akboz atımın kuyruğunu kesiniz ... ak çıkarıp kara giyiniz." Bey­
rek' in ölümünden sonra "Akboz atın kuyruğunu kestiler. Kırk el­
li yiğit kara giyip gök sarındılar ... sarıkların yere vurdular." 

Kazaklarda yas alameti olarak ölünün bindiği atın kuyruğu­
nu kesme adetine "tullamak (dul yapmak)" denir. Tiyanşan Kır­
gızları ölünün bindiği atın kuyruğunu kesip mezarın üzerine 
diktikleri bir sırığa bağlarlar. (222) 

"Tul at" kelimesi Çağataycada "savaşa binmek için hazırla­
nan at" anlamını ifade etmiştir. Çetin savaşlara girmek üzere ha-

(220) Mükrimin Halil, Desturname-i Enver!, 35. öğretmen Bn. Ner­
min Tok'un ağızdan verdiği bilgiye göre, Mersin' de yaslı kadınların sa­
çını kesmek göreneği varmış. 

(221) Desturname-i Enver!, s. 67. 

(222) S. M. Abramson, Oçerki kukun Kirgizskogo naroda, s. 52. 

402 



Pazırık kazılarında bulunan bir halı parçasındaki atlar 

zırlanan savaşçı erler atlarının kuyruklarını kesip tuğ yapmak 
suretiyle kendilerinin fedai olduklarını ilan ederlerdi. Çağatay­
cadaki "tul at" teriminin de menşei bu adet olsa gerektir. 

Kazak-Kırgız adetine göre düşmanın atının kuyruğunu kes­
mek büyük hakaret sayıldığı gibi ölümle tehdit etmek telakki 
edilir. 

Taşkent Hanı Mahmud ile kardeşi Ahmed Alaca Han'ın as­
kerlerini tavsif ederken Muhammed Salih (223) bunların ölmüş 
atlarının kuyruğunu bindikleri atın boynuna astıklarını söylü­
yor. 

(223) "Şeyban!nama", 268. 

403 



M. Salih'in bu sözlerinden anlaşıldığına göre fedailerin at 
kuyruğunu kesme adetini XV. yüzyıl Özbekleri unutmuşlar ve 
bu adeti Ahmed Han'ın ordusundaki Müslüman Kalmuk ve 
Moğolların adeti saymışlardır. 

Ölülerle beraber gömülen atların da kuyrukları kesilmiş olsa . 
gerektir. Altaylarda yapılan kazılarda.Pazırık mezarından çıkarı­
lan donmuş atların kuyrukları kesik olduğu görülmüştür (224)ki 
bu fikri teyit eder. Ölü ile gömülecek atın yelesini örmek adeti de 
belirtilerde müşahede edilmiştir. (Proben, IX, 274) . 

Matem alametlerinden biri elbiseyi ters giymektir. Kırgız-Ka­
zakların bazı boylarında kadınlar ağıt söyleyip ağlarken ("cok­
tav" söylerken) ters oturur (yüzleri duvara bakar) ve elbiselerini 
ters giyerler. Bu adeti biz Kıpçak-Köldönön boyunda müşahede 
ettik. Çok eski geleneklere sadık kaldıkları halde Nayman bo­
yunda bu adet unutulmuştur. Bazı ihtiyarlar "cahillik" zamanın­
da böyle şeyler olduğunu hatırlıyorlar. 

Dikkate değer ki bu adet XIV. yüzyılda Anadolu' da Sinop 
Türklerinde İbn Batuta tarafından görülmüş ve şöyle tesbit edil­
miştir: 

"Sinop'ta, vusulumuzdan dört gün sonra Emir İbrahim'in 
valdesini teşyi ettim. Oğlu dahi başı açık ve piyade olarak revan 
oldu. Ümera ve memalik başı açık oldukları halde cenazede bu­
lundular. Lakin kadı ile hatip ve fukaha libaslarını ters giymek­
le beraber başlarını açmayıp amame yerine serlerine siyah yün­
den birer mendil sardılar. Ahali-i merkume indinde eyyamı yas 
ve matem olan kırk gün it' amıta' anı edildi." (225) 

İbn Batuta'nın verdiği bu malumattan anlaşıldığına göre, yas 
tutanlar başları açık gezerlerdi. Yukarıda Dede Korkut hikayele­
rinden aldığımız parçada Salur Kazan oğlunun başına gelen fe-

(224) Bk. İkinci Tarih Kongresi zabıtları, s. 142-151. 

(225) İbn Batuta Seyahatnamesi (Şerif Paşa tercümesi), c. I, s. 357. 

404 



la.keti işittiğinde "sarığını yere vurdu" denilmektedir ki bu da 
aynı adetin yerine getirilmesi olsa gerektir. 

Elbiseyi ters giyme adetim biz küçüklüğümüzde yağmur du­
ası namazında görmüştük. Yağmur duası için sahraya çıkarken 
imam ve ihtiyarlar elbiselerini ters giyerlerdi. (226) Anadolu hal­
kının adet ve örflerini iyi bilen etnografyacılanmızın bize ağız­
dan anlattıklarına göre, bu adet Anadolu'nun bazı bölgelerinde 
müşahede eedilmiştir. Herhalde bu adetin İslamiyetle ilgisi ol­
masa gerektir. Yağmur duasında elbiseyi ters giymek kuraklık­
tan dolayı halkın matemli olduğunu göstermek için olsa gerek. 

Prof Dr. Abdülkadir İnan, 
Tarihte ve Bugün Şamanizm, Ankara, 1 954 

(226) Ural dağlarının doğusundaki Başkurtların Tabın-Barın ve Ulu 
Katay boylarında bu adet yaygındır. 

405 





Ek. 111 

Prof. Dr. Fuad Köprülü 

BAHŞI 





BAHŞI 
1 
Eski Uygur metinlerinden başlayarak (F. W. K. Müller, Uigu­

rica, III, 46, 1; iV, 4, 6, 4; 26, 30, 113; W. Bang ve A. von Gabain, 
Uigurische Studien, Ung. Jahrb., X, III, 193, 33; Radloff, Uigurisc­
he Sprachdenkmaler, s. 266), eski ve yeni Türk lehçelerinde bak­
şı (Uyg.), bahşi {Çag.), bahşı, bağşı (Türkm.), bakşı, baksı, bak­
sa (Kırg.-Kazak) şekillerinde tesadüf edilen bu kelimeye, başka 
Altay dillerinde de (Moğol, bahşı; Mançu, bakşı) tesadüf edili­
yor. Moğol istilasından sonra, yani XIII. asırdan XVIII. asra ka­
dar, Farsça tarihi metinlerde de, bir ıstılah olarak rastlanan bu 
kelime, XIII. asır İran şairlerinden Pılr-i Baha-i Caml'nin Farsça­
Türkçe-Moğolca mülemma bir kasidesinde de geçmektedir 
(Devlet-Şah, Tezkira, Browne neşri, s. 182). 

il 
Bahşı kelimesinin türlü zaman ve mekanlarda ifade ettiği 

muhtelif mefhumların izahına girişmeden önce, henüz kat'l su­
rette halledilememiş olan etimolojisi hakkındaki muhtelif fikirle­
ri hulasa edelim: Kelime, yakın zamanlara gelinceye kadar · 
Sanskritce bhikşu (dilenci ve gezginci budist rahibi) kelimesin­
den alınmış sayılıyordu; Budizmin Türkler arasında eskidenberi 
yayılmış olması, böyle bir iktibas imkanını kolayca izah etmekte 
idi. Barthold (Turkestan, İngilizce tercemesi, GMNS, v, 51) ve 
Blochet (La Conquete des Etats Nestoriens de l'Asie Centrale par 
les Schiites, ROC, v (XXX), nr. 1 ve 2, 1925/ 1926, s. 54 ve İbn 

409 



Uygur duvar resmi 

Abi'l-Fazii'il tercemesi, Patro. Orient., III, 229) gibi alimler, bunu 
kat'f olarak kabul etmişlerdi; halbuki Ramstedt, Schmidt ve Pel­
liot gibi alimler bu kelimenin, Sanskritçeden değil, Çinceden 
Moğolcaya geçtiği fikrindedirler. Ramstedt, bunun Çince fa-şe 
(din üstadı, ruhani)' den alındığını ve Schmidt ise, po-şe (bilgin, 
okumuş)' den geldiğini söylemişlerdir ki, P. Pelliot (Les Mots ah 
initial dans le mongol de XIIIe et XVe siecles, JA, CCVI, 1925, s. 
254 ve T'oung Pao, 1930, s. 14 vd) da bu son fikri oldukça muh­
temel görmektedir. Bir makalesinde bahşı kelimesinin Altay dil­
lerinde bulunduğundan bahseden Shiratori Kurakichi, kelime­
nin Sanskritçeden mi, Çinceden mi geldiği mes' elesinden hiç 
bahsetmemiştir (Krş., P. Pelliot, Les Mots Mongols dans le Kor­
ye Sa, JA, CCXVII, 1930, s. 225). Bahşı kelimesinin Kırgız-Kazak-. 

410 



lar arasında almış olduğu bakşı, baksı, baksa şekillerini kayde­
den Radloff'a göre, bu kelime Türkçe bak- kökünden gelmekte­
dir (Wb., IV, 1446, 4). Bütün bu izahlardan anlaşılıyor ki, kelime­
nin etimolojisi hakkında ileri sürülen fikirler henüz birer farazi­
ye mahiyetinden daha ileri geçmemekte, Sanskritçeden alındığı 
hakkındaki eski kanaat ise, artık kat'fliğini kaybetmiş bulun­
maktadır. 

III 
Menşe'i henüz aydınlanamayan bahşı kelimesinin, mana ba­

kımından, geçirdiği tekamülü muhtelif coğrafi sahalarda krono­
lojik surette takip ve izah etmek mümkündür. Eski ve yeni lügat 
kitaplarında bu hususta verilen -çok defa biribirinden kopya 
edilmiş- bilgileri sıralamaktan ziyade, zamanları bilinen metin­
lere dayanarak, bu semantik tekamülü göstermeğe çalışmak, 
şüphesiz, daha doğru olur. Böyle bir araştırma, yalnız lügat ki­
taplarındaki yanlışlıkları düzeltmek ve anlamamazlıkları aydın­
latmak ile kalmayarak, kelimenin etimolojisini tayin hususunda 
bazı yeni ve aydınlatıcı fikirler vermek suretiyle, ileride yapıla­
cak tetkikler için de birtakım istikametler tesbitine yarayabilir. 
Önce Uygur metinlerinde gördüğümüz bakşı, bahşı kelimesi 
"ruhani, rahip" ve bilhassa Budist metinlerinde "Budist rahibi" 
manasınadır. Budizm esaslarına göre, mütemadi gezip dinlen­
mek ve dini vazifeler görmek mecburiyetinde olan birkısım ra­
hiplere bhikşu adı verilir ki, bunların riayete mecbur oldukları 
kaideler Budist kitaplarında etrafıyla anlatılmaktadır (Bk., Abel 
Remusat, Toe Koue ki ou relation des voyageurs bouddhiques, 
Paris, 1826, s. 60 vd.). Budist Uygurlar, acaba bu Sanskrit kelime­
sini mi aldılar, yoksa bu mefhumu ifade için Türkçe bak kökün­
den bakçı>bakşı> baksı> bahşı kelimesini mi icat ettiler? Bu ke­
limenin, söyleniş bakımından, bhikşu kelimesi ile benzerliği de 

411 



bunda amil olabileceği gibi, Uygurların Budizme, mahsus birçok 
mücerret kelimelere bile Türkçe karşılıklar buldukları düşünü­
lürse, bu ihtimal kolayca reddedilemez. Uygurlar arasında, da­
ha Budizmin kabulünden önce "ruhiinf, büyücü, falcı, hekim, 
cerrah" manalarında -yani kam kelimesi ile müteradif- böyle bir 
kelimenin mevcut olduğu ve Budizmin kabulünden sonra, bu 
kelime ile Budist rahiplerinin ifade edildiği tahmin olunabilir. 

Budist Uygurlar arasında Çince ho-şang, Tibetçe lama ve Uy­
gurca toyın karşılığı olarak kullanılan bu kelime, XII.-XIII. asır­
larda Uygurların kuvvetli medeni te'sirleri alhnda kalan Moğol­
lara da geçti. XIII.-XIV. asırlarda Moğol saraylarını ziyaret eden 
Marco Polo, Monte Corvino ve Odorie de Pordenone gibi Avru­
palı seyyahlar, bahşılann umumi hayattaki mühim rollerinden 
ve hükümdarlar üzerindeki nüfuzlarından bahsederler. XIII.­
XIV. asırlarda yetişen İslam tarihçilerinde de, bu Budist bahşıla-

Bahşı (minyatür) 

412 



Budist Uygur heykeli 

rının nüfuz ve ehemmiyetleri hakkında birçok kayıtlara tesadüf 
olunur (Mesela, M. Remzi, Talfik al-ahbiir ve Talkih al-iişiir, 
Orenburg, 1908, 1, 500'de, muhtelif İslam kaynaklarından nak­
len, bunların Altun-Ordu'daki nüfuzlarından bahsedilir). Reşi­
dü'ddin'in ifadesine göre, Abaka Han, Gazan'ın talim ve terbi­
yesine bu Budist rahiplerini me'mur etmişti (Krş., Tiirih-i mübii­
rek-i Giiziini, nşr. Karl Jahn, GMNS, xvı, 77 vd., 165). İslam 
memleketlerine hakim olan İran Moğolları zamanında Hind, 
Kişmir, Hitay ve Uygur memleketlerinde birçok bahşılann 
İran' a gelip, her tarafta puthaneler kurduklarını ve hükümetin 
himayesini görmüş olduklarını biliyoruz (Ayn. esr., s. 116); 
ma'mafih Gazan Han, İslamiyeti kabulden sonra, bahşılara 
mahsus ibadethaneleri (yani budist mabetlerini) yıktırmıştı 
(Ayn. esr., s. 82); bundan sonra, birçok Budist rahiplerinin, Müs-

413 



lüman olarak, İlhanlılar sahasında kaldıkları ve İslamiyeti kabul 
etmek istemeyenlerin de eski yurtlarına döndükleri, aynı kay­
naktan anlaşılmaktadır (S. 188), 

İşte, İslam sahalarında kurulan Moğol devletleri, Müslü­
manlığı, resmi din olarak kabul ettikten ve bunlarda Budizm iz­
leri ortadan kalktıktan sonra, bahşı kelimesinin eski manası da 
tabiatıyla kayboldu ve kelime sadece "Uygur harflerini ve edebi 
Türk ve Moğol dillerini bilen katip" manasını ifade etmeğe baş­
ladı. Bu Budist rahiplerinden bazıları hekimlik ve cerrahlık da 
yaptıkları için, bahşı kelimesinin bu manası, Türk ve Moğollar 
arasında daha sonraki asırlarda da devam etmiştir. XVI. asra ait 
Babur-Name' de kelimenin bu manası tasrih edilmiş olduğu gibi, 
daha sonraki Çağatayca lügatlerde de -mesela, bazı Abuşka nüs­
halarında, bir asır kadar önce Kalkutta' da basılmış olan Lugat-ı 
Türk'de, Vambery ve Pavette de Courteille'in Şark Türkçesi lü­
gatlerinde- kelimenin diğer manaları arasında "hekim, cerrah" 
manaları da zikrolunmuştur. Bahşı kelimesinin ifade ettiği "Uy­
gur alfabesini bilen katip" manası, hiç olmazsa XII. asır son­
larındanberi, mevcut idi; yukarıda bahsettiğimiz Pfır-i Baha-i 
Camf'nin Argun Han devrine (1284-1291) ait mülemma kaside­
sinde, bu kelimenin "Uygur harfleri ile yazan katip" manasına 
geldiği tasrih olunmuştur. Budist rahiplerinin Uygurlar arasında 
en münevver ve okumuş sınıfı teşkil ettiğini ve devlet teşkilatın­
da, kalem işlerinin de büyük bir nisbette, bunların elinde bulun­
duğunu düşünürsek, kelimenin daha Uygurlar zamanında bile 
bu mefhumu da ifade ettiğini kolayca anlarız. Cengiz zamanın­
dan başlayarak, Uygur alfabesini kabul eden, idare teşkilatlarını, 
en ziyade, Uygur bahşılarının yardımı ile kuran, devletin resmi 
işlerinde Türkçeye mühim bir yer veren Moğollar, yalnız Budist 
rahiplerine değil, Uygur alfabesini bilen ve devlet idaresinde ça­
lışan malumatlı ve münevver katiplere de bahşı unvanını veri-

414 



yorlardı. Moğol devletlerinde, kültür bakımından, en yüksek sı­
nıfı bunlar teşkil etmekte idiler. Lamaizmin hakim kaldığı Mo­
ğol ve Mançu zümreleri arasında, kelimenin "bilgin rahip" ma­
nasında asırlarca devam etmesi, medeni Müslüman çevrelerinde 
ise, bu manayı kaybederek sadece "Uygur alfabesini bilen ka­
tip" manasını muhafaza etmesi, gayet tabiidir. 

iV 
Bahşı kelimesi, XIV. asırdan başlayarak, bütün Müslüman­

Moğol devletlerinde bu son manada kullanıldı. Moğol idaresin­
de, imparatorluğun muhtelif diller konuşan muhtelif kavimleri­
ne mahsus emirleri onların lisanı ile yazmakla vazifeli ayrı ayrı 
katipler ve me'murlar bulunurdu. Moğolların divan teşkilatın­
da, umumiyetle, Türkçe bitikçi yani "yazıcı, katip" ünvanı ile 
zikrolunan ve ulug bitikçi'nin maiyyetinde bulunan bu zümre 
arasında, devletin başlıca askeri kuvvetini teşkil eden Moğol­
Türk kabilelerine ait işlere bakanlara bahşı deniliyordu ki, bun­
lar, münhasıran, Uygur alfabesini kullanan ve Moğolca, yahut 
Türkçe yazan katiplerdi. Moğol idare an' anesini hemen aynı ile 
devam ettiren Celayirliler devrinde de bu usulün devam ettiği­
ni, bu devir idare teşkilatına ait en mühim kaynak olan Düstur 

� AN'>� �{;_YL�� 
�tlOG;J ·� �� � � 

. 11Ml'1 o � 
/Jllg.tYJ-91� 4 &� �� � 

Uygur yazısı 

415 



al-katib (Esa' d Efendi Kütüphanesi, nu. 3346, 2. kısım., fasıl VI: 
Tafviz-i kitabat ahkam-ı Moğol bibahşiyan)' den öğreniyoruz. 
Aynı vaziyetin Timurlular devrinde de devamını görmekteyiz. 
Şaraf al-Din Ali Yazdl'nin Zafar-Name'sinde geçen Uygur bah­
şılan ve Türk bahşıları tabirleri (Bibliotheca Indica, Calcutta, 
1887, 1, 24 vd.), bunu açıkça anlatıyor. Bahşılann bu devirde de, 
İlhanlılar devrindeki gibi, bilhassa Uygurlar arasından yetiştiği 
ve bunlardan bazılarının hükümdar yanında çok mühim yeri ol­
duğu, Timur'un daha ilk devirlerindeki emniyetli ricali arasında 
Devlet-Şah Bahşı Uygur isminde birinin mevcudiyetinden anla­
şılmaktadır (Ayn. eser., 1, 191). Timur devrine ait tarih! hadisele­
ri günü gününe kaydetmek (eski ismi ile ruznamçecilik, daha 
sonra vak'anüvislik) vazifesinin de bu Türk bahşıları tarafından 
yapıldığı, yine aynı kaynakta zikredilmektedir. Timurlular dev­
rinde yetişen başlıca bahşılann isimleri, Mu'izz al-ansab adlı 
meşhur eserde sırası ile kaydolunmuştur ki, bu sayede bu vazi-

Moğol askerleri (minyatür) 

416 



Oxford Üniversitesi kütüphanesindeki bir Timur minyatürü 

fenin XV. asırda da devam ettiği ve bütün bu bahşılann Türk ol­
duğu anlaşılıyor. XV. asırda Uygur alfabesi ile istinsah edilmiş 
olan Kutadgu Bilig, 'Aybat al-ha kayık, Bahtıyar-Name, Mi'rac­
Name, Tazkirat al-Evliya ve Mahzarı al-Asrar gibi eserlerin, 
bahşı sıfahnı taşıyan adamlar tarafından yazılması, bahşılann 
idari' vazifelerden başka, edebi işler ile de uğraşhklarını ve ade­
ta millf Türk kültürünün muhafızı olduklarını gösteriyor. Altun­
Ordu' da ve onun idare an'anelerini devam ettiren Kazan ve Kı­
rım Hanlıklarında da bu bahşılann, yani Uygur alfabesi İslam 
kültürü te'siri ile ortadan kalkıncaya kadar, o alfabe ile, sonra­
dan da Arap alfabesiyle Türkçe yazan katiplerin bulunduğunu 
görüyoruz; Kırım Hanları tarafından gönderilen elçilerin yanla­
rında mutlak bir bahşı bulunurdu. (Krş., Velyaminov-Zemov, 

417 



Materialı dlya istorit krımskago hanstva, fihrist). Mengli Giray 
ve Hacı Giray'ın yarlık'ları ve biti'lerinde de bahşı tabirine tesa­
düf olunmaktadır (Bk. Akdes Nimet Kurat, Altın-Ordu, Kırım 
ve Türkistan Hanlarına ait Tarlık ve Bitikler, İstanbul, 1940, s. 
64). Son devirlerde Nogaylar arasında bahşı kelimesi, Türkmen­
lerde olduğu gibi, "çalgıcı, türkücü" manasında kullanılmakla 
beraber, galiba eski an'anenin te'siri ile Nogay mirzalarmın 
Türkçe yazan katiplerine bu unvan verilirdi (Zeki Velid}, Türkis­
tan, Kahire, 1930, s. 118). 

v 
XIV.-XVI. asırlarda İran ve Orta-Asya' daki muhtelif Türk 

devletlerinde devamını gördüğümüz bu kelime, Hindistan' da 
Baburlular saltanatı kurulduktan sonra, orada idari' bir tabir ola­
rak kullanıldı. Gerçi İbn Battuta, daha XIV. asrın ilk yarısında Gi­
lfıgeri' de kadı' ya bahşı denildiğini kaydediyorsa da (Şerif Paşa, 
tercemesi, il, 293), kelimenin, "katip" manasında olarak, devam­
lı bir şekilde kullanılması, daha sonradır. Babur-Name'den baş­
layarak, Baburlulara ait bütün kaynaklarda, bahşı kelimesi "ka­
tip" ve bahşı-gerf kelimesi de "katiplik" manasında kullanıl­
maktadır: Mesela, Ekber-Name müellifi, Hümayun tarafından 
oğlu Ekber'in maiyyetine tayin edilen bir bahşı'dan bahseder. 
Ordunun idari ve mall işlerine bakan me'murlara,· daha Babur 
devrinde bahşı denildiğini Haydar Razf (Tarih-i Reşidf) tasrih 
etmekte ve balışılan, tavacılar ile birlikte, zikreylemektedir. Bu 
eserde de görülüyor ki, kelime, Tımurlular ailesine mensup bü­
tün prenslerin idaresinde, aynı manada kullanılmaktadır. Yine 
Ekber-Name'ye göre, ordu bahşılığı (bahşı-gerf-i cunud), yani 
baş-bahşılık, mühim bir mevkif idi ve maiyyetinde birçok bahşı­
lar bulunurdu. Wr-bahşı denilen bu büyük me'mura hazan 
"birinci bahşı" (bahşi-i evvel) da derlerdi ve maiyyetinde, mu-

418 



avin makamında olarak, "ikinci bahşı" bulunurdu; Evrengzib 
devrinde bu me'mura "bahşi-i mülk" ünvanı verilmişti. Mer­
kezdeki bu mühim vazifeden başka, muhtelif vilayetlerde -gali­
ba yine oradaki askeri kuvvetlerin idari ve mali işlerine bakan­
bahşılar vardı. Bu devirde Hindistan' a seyahat eden Bernier 
(Voyage dans l'Induostan, 1,9), bu birinci bahşı'yı "suvari kuv­
vetlerinin amiri" olarak tarif ettiği gibi, Grose (A Voyage to the 
East-Indies, I) de, şüphesiz daha doğru olarak, "ordu efradının 
ücretlerini dağıtan maliye me'muru" olarak izah etmektedir. Gö­
rülüyor ki, kelimenin Hindistan Timurluları teşkilahndan aldığı 
bu mana, Orta-çağ İslam devletlerinde gördüğümüz arız keli­
mesinin tam karşılığıdır) ve Abdü'l-Bakf Nahavendi, ordu baş­
kumandanı (sipehsalar)'nın maiyyetinde "mir bahşilik" vazife­
sinin çok mühim bir me'muriyet olduğunu bilhassa kaydetmek-

l,�,I ;/ 
. 

�! 
�· :: < .  ��j� 

Bahşı 

419 



Hazar Denizi kıyısında Türkınenler (gravür) 

tedir (Ma'a-şiri Rahimi, Calcutta, 1931, III, 1659). XVL-XVIL 
asırlarda İran' dan Hindistan' a giderek, orada bahşılık mesleki­
ne giren bazı İran Türklerini de biliyoruz (Tezkire-i Naşr 'Abadi, 
neşreden: Vahfd Dastgardf, Tahran, 1317, s. 133 vd.). Tabakat-ı 
Ekberi müellifi Nizam al-Din Ahmed'in de bahşılar zümresin­
den olduğunu düşünürsek, bunların kuvvetli edebf kültüre ma­
lik adamlar arasından seçildiği daha iyi anlaşılır. Ma'aşir-i Ra­
himi müellifi, sipahi ve ehl-i 'amel (ameldar) zümresinden, yani 
me'mur sınıfına mensup olup, Bahşı mahlasını alan bir şairden 
de bahsetmektedir (III, 1377). Ancak, XVL-XVII. asirlardaki Hind 
bahşılarının, XIIL-XV. asırlardakiler gibi, yalnız Türkçeyi değil, 
daha çok Farsçayı kullandıkları anlaşılıyor ki, kelimenin manası 
bu suretle biraz değişmiş, yani umumi ve mutlak surette "katip" 
manasını ifade etmiş oluyor. Gerçi bilhassa XVL asırda, Hindis­
tan' da Çağatay, yahut Azeri lehçeleri ile Türkçe yazan Türk bah­
şıları da eksik değildi; lakin Baburlular sarayında İran kültürü-

420 



nün ve Farsçanın gittikçe artan üstünlüğü karşısında, Farsça ya­
zan bahşılar daha çoğalmış ve bahşı kelimesi bu suretle, sadece 
"katip" manasında kalmıştı. 

VI 
Bağşı kelimesi, Hazer-ötesi Türkmenleri arasında, "iki telli 

tanburaları ile koşuklar -yani şiirler- okuyan halk şairi" mana­
sında kullanılır. Azerbaycan ve Anadolu Türklerinin 'Aşık un­
vanlı sazşairlerinden farksız olan bu bağşılara Aşık ünvanı da 
verilmekte ise de (Kul-Muhammed, Sayad ile Hemra, Aşk-abad, 
1927, s. 12, not 1), bagşı (bahşı) unvanı daha çok yayılmıştır. 
Türkmen kabileleri için bilhassa kış geceleri, bunların sazlar ile 
okudukları koşuk (goşgı)'ları, Mahdum Kulf şiirlerini, Köroğlu, 
Sayad ile Hemra, Ahmed ve Yusuf gibi halk hikayelerini dinle­
mek büyük bir zevktir (Vambery, Bir Sahte Dervişin Asya-i vus­
ta' da Seyahati, Türkçe tercümesi, Vakit matbaası, 1295, s. 35 
vd.). Hive'de de halk mfısıkf-şinaslarına hala bahşı ünvanı veri­
liyor (Mehmed Yusuf, Harizm Mii.sıkf Tarihçesi, Moskova, 1925, 

s. 49-56). Bu kelimenin Buhara' da halk şair-çalgıcısı manasında 
kullanıldığını İngiliz seyyahı Burnes (Travels into Bokhara, c. il, 
s. 115) söylemektedir. Bir taraftan İran, diğer taraftan da Mave­
raünnehr Müslüman kültür merkezlerinin nüfuzu altında kalan 
Türkmen kabileleri arasında ve civar muhitlerde bahşı kelimesi­
nin bu mana da yayılması, hiç şüphesiz, Timurlular devrinden 
önce olmamış ve belki de XVI. asırda vücfıde gelmiş olmalıdır. 
XV. asırda galiba daha ziyade carci (türkücü) adını taşıyan bu 
sazşairleri, sonradan Timurlular devrinde, bahşı kelimesinin ifa­
de ettiği kıymete imrenerek kendilerine bu ünvanı vermiş olsa­
lar gerektir. 

421 



Kırgız Camii 

VII 
Bahşı kelimesi, Müslüman Kırgız-Kazaklar arasında bakşı, 

baksı ve baksa şekillerinde hala devam etmekte ve adeta şama­
nllik devrinin kalınhlarını ve hahralarını yaşatan sihirbaz, üfü­
rükçü, halk hekimi'ne bu isim verilmektedir. Türklerin eski pa­
ganizm devrindeki kam (şaman)'larından hemen hemen farksız 
olan bu baksılar, İslam kültürünün çok sathi te' siri altında kalan 
ve Müslümanlık namı altında eski şamanı akide ve an'anelerini 
yakın zamanlara kadar saklayan Kırgız-Kazaklar arasında, son 
zamanlara kadar, eski hüviyyetlerini muhafaza etmekte idiler. 
Bunların içtimai rollerini anlatmadan önce, kelimenin iştikakı 
üzerinde biraz durmak daha doğrudur. Acaba bu kelime, Rad­
loff'un tahmini gibi, bak- kökünden gelen ve bunlar arasında 
çok eskidenberi yaşayan bir kelime midir? Bu takdirde bahşı ke­
limesinin aslını hiç olmazsa Sanskritçe ve Çince kadar, burada 
da aramak icabedecektir. Yoksa, Moğol hakimiyeti devrinde 
Türk ve Moğollar arasında yayılan bu kelime, sonradan mı Kır­
gız-Kazaklar arasına girmiş ve baksı şeklini mi almıştır? Biz, 

422 



şimdilik bu ikinci ihtimali daha kuvvetli buluyoruz. XIII.-XIV. 
asırlarda Moğol hakimiyetindeki Müslüman memleketlerinden 
kovulan Budist bahşılanndan bazılarının Kırgız-Kazaklar arası­
na gelip yerleşmiş olmaları ve henüz eski şamanflfk akidelerini 
muhafaza eden bu göçebeler arasında dini-içtimai mühim bir rol 
oynamaları daha yakın bir ihtimaldir. Daha Tim ur' dan başlaya­
rak, Maveraünnehr'deki Müslüman Türk-Moğol hükümdarları­
nın bütün gayretlerine rağmen, İslamlaşma hadisesinin göçebe 
Kırgız-Kazaklar arasında çok yavaş ve çok sathi bir şekilde inki­
şaf ettiği düşünülürse, bu ihtimal daha kuvvetle kendini göste­
rir. Umumiyetle Türk Şamaniliğinde, Budizmin, oldukça eski 
devirlerdenberi, bariz bir te'sir icra etmiş olduğu da gözden 
uzak tutulmamalıdır. İşte bu suretle bahşı, baksı kelimesi, Kır­
gız-Kazaklar arasında, ilkönce kam (şaman) kelimesinin içine al­
dığı bütün manaları, yani "ruhlar ile münasebette bulunan mu-

Orta Asya Türk saz ozanları anıtı {Semerkant) 

423 



kaddes din adamı, ruhanf; dualar ile hastayı iyi eden hekim" 
mefhumlarını ifade etmiş olmalıdır. Sonraları, İslam medeniyeti­
nin, velev sathi şekilde olsuh, yerleşmesi üzerine, baksılara atfe­
dilen ruhanilik ve kutsflik mefhumları kalkmış ve baksı, sadece, 
kendisinden korkulacak bir sihirbaz, fena ruhlar ile münasebet­
te bulun(.!.n bir büyücü, bir üfürükçü mahiyetinde kalmıştır. İs­
lam kültüründen mahrum olan ve bilmeyerek paganist inanışla­
ra bağlı kalan cahiller ve kadınlar, fena ruhların sebep olduğuna 
inandıkları hastalıkları iyi etmek için bu baksılara müracaat 
ederler. Kırgız-Kazakların halk şair-çalgıcılarına akın adı atfedil­
mesi (galiba Frarsça ahund'dan alınarak), Maveraünnehr'den 
gelen İslam propagandasının te' sirine verilebilir. Bu kelimenin, 
daha eski ve daha kuvvetli İslam te'siri altında kalan Türkmen 
kabileleri arasında, dinf-sihrf mahiyetini tamamiyle kaybederek, 
halk şair-çalgıcısı _manasına geldiği halde, Kırgız-Kazaklarda es­
ki mefhumu muhafaza etmesi ve "şair-çalgıcı" manasını alama­
masının sebepleri, izah ettiğimiz bu dinf amiller gözönünde tu­
tulunca, kendiliğinden meydana çıkıyor. 

Levchine, Mironiyeff, Radloff, Kustanayeff, Alekteroff, Diva­
yev ve en sonra da J. Castagne gibi müdekkiklerin müşahede ve 
tavsifleri sayesinde, bu baksılann içtimai rolleri, kıyafetleri ve 
kullandıkları aletler hakkında zengin malumata malik bulunu­
yoruz: Raksının başlıca aleti kopuz denilen bir nevi baso-viyo­
lonseldir ki, yay ile çalınır; bunun üstünde bükülmüş at kılından 
iki kiriş gerilmiş ve sapına birçok demir ziller bağlanmıştır. Rak­
sının bir de asası vardır ki, ucuna dört-köşe bir tahta parçası yer­
leştirilmiş ve etrafına birçok küçük _demir parçaları asılmıştır. 
Raksı, terennüm ettiği efsun (dua) ile beraber kopuzunu da ça­
lar, sonra, asasını yakalayarak, cezbeli bir raksa başlar ki, bu sı­
rada fırıldak gibi dönen asadan müthiş bir gürültü çıkar. Bu işi 
ekseriya iki baksı birlikte yaparlar; biri kopuz çalar, ötedeki asa 

424 



ile rakseder; mamafih bu gibi aletleri kullanmayan baksılar da 
vardır. Bu çılgın raks esnasında baksı ağzından köpükler saçar, 
korkunç hareketler yapar, kendinden geçer ve hazan bayılır. Se­
yirciler üzerinde te'sir yapmak için, bunlar, tıpkı rifa'f devrişleri 
gibi, birtakım marifetler de gösterirler: Kızgın demirleri yala­
mak, vücutlarına hançer saplamak, iğne yutmak vs. gibi... Bütün 
bu korkunç mücadele, hastalığa sebep olan fena ruhları korku­
tup kaçırmak içindir. Görülüyor ki, baksı, her bakımdan, bir şa­
man' dan farksızdır. Bunların kopuz ile okudukları efsunlardan 
örnekler, Radloff ve Castagne taraflarından neşredilmiştir. Eski­
den bunların beyaz elbise giyerek, beyaz kemer taktıkları ve be­
yaz bir ata bindikleri Levchine tarafından kaydolunmuştur ki, 
bu hususiyet Cengiz devrindeki Moğol şamanlarında da göze 
çarpmaktadır. Hulasa baksılar, sathi bir Müslümanlık cilası al­
tında, eski paganizm kalıntılarını yaşatan büyücü efsunculardır. 

Oğuz Türkleri {gravür) 

425 



VIII 
Türk aleminin muhtelif sahalarında başka başka manalar 

alan bahşı kelimesinin, Azerbaycan ve Anadolu Türkleri arasın­
da yayılmadığı görülüyor! İlhanlıların İran ve Anadolu' daki ha­
kimiyetleri esnasında, bilhassa Azerbaycan' da, birtakım Budist 
bahşılar mevcut idi; lakin İslam kültürünün çok kuvvetli bulun­
duğu bu sahalarda, bunların hatırası da pek çabuk silinmiş ve 
buralardaki Oğuz-Türklerinin halk şair-çalgıcılarına verilen eski 
Ozan unvanının yerini, bilhassa XVI. asırdan başlayarak, yine 
İslamı bir tabir olan Aşık kelimesi almıştır. Quatremere, Bizans 
tarihçisi Pachimere'in eserinde birtakım bahşılann adı geçtiğini 
kaydederek, bunların bahşı ünvanını taşıdıklarına hükmediyor­
sa da, henüz tenkidli bir basımı bulunmayan bu karışık ve şüp­
heli metne dayanarak, böyle bir hüküm vermek çok tehlikelidir. 
Osmanlı tarihçisi Aşık Paşa-zade'nin, Anadolu'da mühim bir 
teşkilat olarak mevcudiyetinden bahsettiği biiciyiin-ı Rum'u, H. 
H. Schaeder'in "bahşıyiin-ı Rum" şeklinde düzeltmek istemesi, 
vaktiyle de izah etmiş olduğum gibi, "biiciyiin-ı Rum" tabirinin 
hakiki mahiyetini anlamamaktan ileri gelen tamamıyla hayali 
bir faraziyedir (Krş., Les Origines de L'Empire Ottoman, Paris 
1935, s. 112 vd.). Şimdiye kadar Anadolu' da, Selim l .'in Mısır ve 
İran seferleri hakkında yazmış olduğu bir destan parçasını vak­
tiyle neşretmiş olduğum Bahşı adlı bir sazşairinin mevcudiyetin­
den başka, bahşı kelimesine ait hiçbir ize tesadüf edilmemiştir 
(Fuad Köprülü, Türk Sazşiiirleri, İstanbul, 1940, c. il., s. 5). Bu 
sazşairinin, İran' da Şf'f-Safevı hakimiyetinin kuruluşundan son­
ra Anadolu'ya kaçmış bir Türkmen olması hatıra gelebilir. Nite­
kim XV. asırda bazı eski Türk eserlerini Uygur alfabesi ile istin­
sah ettiklerinden bahsettiğimiz bakşılardan bazıları da, Osman­
lı İmparatorluğu topraklarında yaşamakta idilier. XV. asrın ikin­
_ci yarısında, İran'daki karışık siyası vazıyetler dolayısıyle Ana-

426 



dolu' ya geldikleri tahmin olunabilen bu bahşılar sayesinde, Fa­
tih ve Bayezid il. devirlerinde Osmanlı divanında Uygur alfabe­
sinin de bilindiğini ve çok az olmakla beraber, arasıra kullanıldı­
ğını biliyoruz; mamafih bütün bunlara rağmen bahşı kelimesi 
Azeri ve Osmanlı sahalarında yerleşmemiş, halk diline de, ede­
bi dile de girememiştir. 

427 



Bibliyografya 
Bahşı kelimesi hakkında şimdiye kadar yapılmış olan ilk ve 

en etraflı tetkik, Quatremere'in Cami-al Taviirih tercemesi (Pa­
ris, 1836)'ndeki uzun bir notudur ki (S. 184-199), muhtelif Şark 
kaynaklarından ve Garp seyahatnamelerinden istifade edilmiş 
olmasına rağmen, çok dağınık ve müphemdir. Bundan sonra 
Vambery, Berezin, Barthold, Blochet vs. tarafından bu hususta 
yazılan bazı küçük notlar ehemmiyetli sayılmaz. Yalnız Schmidt, 
Ramstedt ve Pelliot'nun, kelimenin Çinceden geldiği hakkında­
ki yazıları dikkate layıkhr. Quatremere' den sonra, bu hususta 
nisbeten en geniş malumat, Türk Edebiyatının Menşe'i adlı ma­
kalemizdedir (MTM,. İstanbul, 1331, IV., 21-25, 57 vd.; mamafih 
buradaki bazı yanlış hükümleri, yukarıdaki izahlara göre dü­
zeltmek ve tam�mlamak lazımdır). -Kırgız-Kazak baksıları 
hakkında bk., Alexis de Levchine, Description des hordes et des 
steppes des Kırghiz-Kazak (Paris, 1840, s 335. -Radloff, Das 
Schamantum und sein Kutlus (Leipzig, 1885, s. 60 vd.). -Miro­
niyeff, Zap. imp. Rus.geogr. obçş., 1882-1888. -Kustanayeff, Et­
nog. oçerki Kirgiz Perovi Kazalin, 1894, s. 41-50. -Ebu Bekir Di­
vayev, İz oblasti kirgizskih verovaniy, Bakıy.hak. lekar i koldun 
(Kazan, 1899), resimli. -J. Castagne, Magie et exorcisme chez fes 
Kazak-Kirghizes et autres peuples Turks orientaux Revue des 
Etudes liimigues, Paris, 1930, l; bu makalede, baksılann oku­
dukları dualardan oldukça bol örnekler vardır. -Bk., bir de 
Radloff, Proben der Volkslitt, der Türkischen-Stamme Süd-Sibi­
riens, m.; metin s. 46 vd. 

428 

Prof Dr. Fuad Köprülü 
Edebiyat Araştırmaları, 1 966, Arkara 



Ek. iV 
Wilhelm Radloff - A. V. Anohin 
ŞAMAN DUA VE İLAHİLERİ 





TARANCI BAKŞILARININ DUALARI 
1) Sultan Satık Buğra han, sizge oyun saldık biz 
Oynap oynap kelingle, yolda hayal bomangla! 
Yolda hayal bolsangla yüzüm kara kılmanla 
Yüzüm kara kılsangla saçingni yolarman 

5) Kaningni tökermen .. . 
Allah, meneleynemi! Cebbar hale Mediney, 
Bir talabim hudadin, bir talabim bulardin, 
Bir talabim alardin, bir talabim sizlerdin! 
İşning başı bismilla, iş başladim bismilla, 

10) Kuran başı bismilla, yolga kirdim bismilla! 
Çıktım tağlar başıga, yalguz karagay kaşiga 
Yalguz karagay, yalguz kır, oyun saldım silerge 
Allah-ey, eyyy! Cügaziçige pir bolgan 
Hazreti Ruşen paygamber, bir talabim silerdin 

15) Bir talabim pulardin! töngmekçige bir bolgan 
Hazreti Kambar paygamber! sizdin medet tileymen, 
Rencige şifa tileymen. Dihkançiga pir bolgan 
Hazreti Hızır atadur, sizdin medet tileymen, 
Derdige deva tileymen Mataçiga pir bolgan 

20) Hazreti Şis peygamber bir talabim sizlerdin 
Derdige deva tileymen, ya Allah-ay! 

431 



Kimeçige pir bolgan Hazreti Nuh paygamber, 
Bir talabim sizlerdin, bir talabim Hudadin. 
Talabimni reva kıl hacetimi reva kıl! Ya Allah! 

25) Padaçiga pir bolgan hazret Zengi babadur, 
Sizdin medet tileymen derdige derman tileymen! 
Tömürçige pir bolgan hazreti Davut peygamber, 
Bir talabim sizlerden, bir talabim pirlerdin. 
Pirler hakkı tileymen, tuğlar hakkı tileyrnen! . 

30) Kahhar atlik kahrıngdin Rahman atlik rahrnıngdin 
Ümüdim bar hudayim! Kahhar atlik kahnngdin 
Korkunç bar hudayim, Rahman atlik rahmıngdin 
Ümidim bar hudayim!. .. Ne kılgaymen hudayim? 
Kumdin tola günahım, tağdın ağır günahım, 

35) Taştin ağır günahım, aciz bende kulungmen ... 
Yolda hayal bomangla, yolda hayal bosangla 
Yüzümni kara kılmangla! Yermenkide cenk kılgan, 
Üzengide kan kılgan, kızıl kanga boyaşkan, 
Saçı belge çırmaşkan kün perisi ayhanlar, 

40) Ay perisi ahyanlar, ya Allah, ya Allah! 
llkıçiga pir bolgan hazret Çolpan atadur, 
Bir tilegim sizlerdin bir tilegim pirlerdin . . .  
Üçyüz altmış tamurdin törtyüz pare sügnüktin . . .  
Ölmey kalgan leşkerler . . .  Allahey, Allahey! 

45) Ay yarımı toluklar Altın boyluklar, çık! 
Beş boyluklar, kalam kaşlıklar, sümbül saçlıklar! 
Şirin sözlükler, çıkır gözlükler, eyeyy ! 

432 



Esir kılganlar, bulutka mingenler, havaga çıkkanlar! 
Deryanı keçkenler . . .  Özüng bergen keselni 

50) Özüng algın, hudayim, özüng bergen keselge özüng 
deva berhudayim! 

Çiltenlering çil boldı, başkan izing gül boldı 
Pirler hakkı tileymen, analar hakkı tileymen 
Allaheyeyey! . . .  

Türkiye Türkçesi 
1) Sultan Satuk Buğra Han, bu oyunu (ayini) size yaptık, oy­

naya oynaya geliniz, yolda gecikmeyiniz! yolda gecikirseniz yü­
zümü kara kılmayınız (beni utandırmayınız). Yüzümü kara kı­
lırsanız saçlarını yolarım, 

5) Kanını dökerim . . .  Allah .. .  (?) Cebbar . . .  (?) Medine-Ey! bir is­
tediğim tanrıdan, bir isteğim bunlardan, bir isteğim onlardan, 
bir isteğim de sizlerden! İşin başı bismillah iş başladım bismil­
lah, 

10) Kuran'ın başı bismillah, yola girdim bismillah! dağlar ba­
şına (tepesine), yalnız çam ağacının yanına çıktım, yalnız çam 
ağacı, yalnız kır, size ayin yaptım, Allah! Susamcıya pir olmuş 
hazreti Ruşen Peygamber, bir istediğim sizlerden, 

15) Bir isteğim bunlardan! dümbelekçiye pir olmuş hazreti 
Kamber Peygamber, sizden medet diliyorum; hastaya şifa dili­
yorum. Çiftçilere hazreti Hızır pir olmuştur, sizden medet dili­
yorum, (hastanın) derdine deva diliyorum. Dokumacıya pir 
olan, 

20) Hazreti Şis peygamber, bir dileğim sizlerden, derdine de­
va diliyorum, ya Allah! Gemicilere pir olan hazreti Nuh Pey­
gamber, bir dileğim sizlerden, bir isteğim Tanrıdan, hacetimi, is­
teğimi ver .. ! Ya Allah! 

433 



25) Sığırtmaca pir olan hazreti Zengi babadır, sizden medet 
diliyorum! Demirciye pir olan hazreti Davut Peygamber, bir is­
teğim sizlerden, bir dileğim pirlerden, pirler hakkına diliyorum, 
tuğlar hakkına diliyorum! 

30) Kahar adlı kahrından, rahim adlı rahmetinden ümit var­
dır tanrım! Kahar adlı kahrından korkum vardır, Tanrım! Ne ya­
payım, Tanrım? Kumdan çok, dağan ağır günahım, 

35) Taştan ağır günahım, aciz kulunum ... Yolda gecikmeyi- . 
niz! Yolda gecikirseniz yüzümü kara kılmayınız! Yermenke' de 
savaşan, özengisini kan eden, kızıl kanla boyayan, saçları beline 
sarmaşan güneş perileri Ayhanları, 

40) Ay perileri Ayhanlar, ya Allah, ya Allah! At sürüleri çoba­
nına pir olan hazreti Çolpan atadır, bir dileğim sizlerden, bir di­
leğim pirlerden .. . Askerler . . .  ya Allah, ya Allah! 

45) Ay yarımı gibi dolu (yüzlü)ler, kalem kaşlılar, sümbül saç­
lılar, tatlı sözlüler, çakır gözlüler, hey hey hey! Esir edenler, bu­
lutlara binenler, havaya çıkanlar, deryayı geçenler ... kendin ver­
diğin derdi, 

50) Kendin al, Tanrım; kendin verdiğin derde kendin deva 
ver, Tanrım! Çehiltenlerin /kırklar/ kırk oldu, bastığın yer gül 
oldu, pirler hakkına diliyorum, analar hakkına diliyorum, ya Al­
lah hey hey! 

434 



ABAKAN KAMLARININ DUALARINDAN 
1) Karagan kamcılığ askır kesse tözektig! 
Altın pülüg pay kazıng! atıp çaspas kan Solagay! 
Çasti köleede ças pulut tözektig! 
Kök tegirde kök pulut! ak tegirde ak pulut! 

5) Ak tegir kayrakan! Solbon tegir kayrakan! 
Egir pulut edektig, azır pulut azaktıg! 
Solbon tegir solbon çıltıs! sarıg torug sabıttıg, 
Sırıg piimning tüktüg! Sarig kölde sugattıg! 
Ças tegirde tartılgan. Togız taskıl pazında 

10) Togız kattap oynatkan! Togız salaa sallalıg 
Ang tutturgan kögil-pay Kıtat kanı oynatkan! 
Çılay pazında Çılay taskıl, köger turgan kök taskıl 
Ağar turgan ak taskıl! tegir tözi toksaylaan, 
Togıs taskıl kayrakan! tegireng taan tekperlig! 

15) Kara taskıl sugattıg, kargan ala kara sın! 
Kum tegeyning togıs taskıl! Tekperlig taskıl, purkan taskıl! 
Köger turgan kök taskıl, agar turgan ak taskıl! 
Argan parbas kayrakan! Tagız kulaktıng killer kazan, 
Togıs kattap oynatkan. Kuba tegir kayrakan! 

20) Kıl köbirik pastırgan, togız azırlıg pastırgan, 
Kammar ebining ezi, bir pektelbezin Kayrakan! 

435 



Çett on pürlug pay kazıng, ot orınca odırbangar! 
Keleskinçilii cayılgan, kol solga hng teptirgen, 
Ak tegirde ak pulut! Kızıl tegirde kızıl pulut! 

25) Kızıl çulat, kara çulat, azır pastıg sın-taskıl 
Ang tutturbagan agıl pay, kün tegirding pazında 
Togıs sın kayrakan! Surlan turgan sın taskıl! 
Küınüs koskın kaıncılıg, sigen pasında sıgdıratkan! 
Kobırak pazında oynatkan. Ay arazı alızıp, 

30) Çıl arazı çılızıp Kö çibekke tartılgan, 
Ak çibekke oraalgan, kızıl çibekke tarhlgan, 
Kara çibbekke oraalgan! Çıl çanını çoruktug 
Ay çanını tepkerlig, taban edi tasta taraan, 
Çudu edi çolda kalgan, arba çarba azıktıg, 

35) Çettı ınuınurt neınestıg, cetti kobırak azıgtıg! 
Togıs küzer neınistig Aska:n çering kün-zeer pargan, 
Askan çring tegir-zeer pargan, kara tülkü pürüktüg 
Abıdarga tang askazang! Kastak ınuınurt karakteg 
Arbay arada taglarıngar, Tospay arada sınnarıngar 

40) Azır pastıg sın-taskıl, Sabın arttıg sın-taskıl! 
Oynatçang çering! Teınir tastıg kayrakan! 
Kelekin-çilli cayılgan, tegirdeng tüsken çerde kalbas, 
Tegirde oynatkan kayrakan! Tegir kuru tartılgan, 
Kuyu-çilii kuyburgan, kolga çürek tolgan! 

45) Sun söökti sıstatkan, Kara taskıl oynatkan, 
Kıl köbirik pastırgan çetti azırlık kayrakan! 
Krıın tegey tartkan purkannıg köl kayrakan! 

436 



Altın kölning pazında en çulat kayrakan! 
Çetb karahng kök tiller Erlik kannıng ezikçileri, 

50) Saldatçılar kayrakan! Togıs kulakhg killer kazan, 
Sın pazında oynatkan, een prgan salalıg, 
Egbe pargan tek berlig, kara sortan tarhlgan! 
Söök çarım azıktıg, ot tamın tarhlgan, 
Togıs keleskin pazı taskıl, een pargan salalıg, 

55) Kök tegir oynatkan. Sın pastan kayrakan! 
Tospay arada sın taskıl, köger turgan, agar turgan! 
Kızıl sın, ak çalbar sın, kök çalbar sın kayrakan! 
Çulay pazında sın-taskıl! Koorazın-sın oynatkan! 
Cettı sarıg kız, oo pasçzı oynatkan! 

60) Kuba aksınnıng tastıg taskıl, kuba ak sınnıng temir sın! 
Sınnar pazı ak sın! O talay, o sın! 
Ak kün pargan kök talay! een pargan salaalıg, 
Azır pargan tekperlig!. .. 

Türkiye Türkçesi 
1) Karagan (çalısından yapılmış) kamçılı, erkek samur deri­

sinden (yapılmış) döşekli (ruh)! alhn yapraklı mübarek kayın 
ağaa! attığı (ok) hata etmeyen Solagay (solak)! yaş (serin) gölge­
de yaş bulut döşekli (ruh)! Gök tanrıda gök bulut, ak tanrıda ak 
bulut. 

5) Ak tanrı, merhametli han, çoban yıldızı tanrı, merhametli 
han! eğri buluttan etekli, çatal bulut ayaklı, çoban yıldızı tanrı, 
çoban yıldızı! Sarı, doru çaputlu, sarı kısrağım tüylü [tüyleri sa­
rı kısrağımın tüyleri gibi ola], sarı gölden su içen, genç tanrıda 
(gökte) uzanan. Dokuz dağın başında (tepesinde). 

437 



10) Dokuz defa oynatan, av yakalatan dokuz parmaklı Kögil­
Bay! Çin hanını oynatan Çılay (ırmağı) başında Çılay dağı! Ma­
vi görünen gök dağ, ağarıp duran ak dağ, Tanrı (gök) kenarlarına 
dokunan {dağlar)! Dokuz dağ, merhametli han! Havadaki alaca 
kargalar gibi karlı dağlar! 

15) Su içtiği yer Karadağ olan (ruh)! Karga gibi Karadağ, kum 
tepeleri arasında dokuz dağ! karlı dağ, burkan dağ! Mavi görü­
nen gök dağ, ağarıp görünen ak dağ! dokuz kulaklı tunç kazan, 
dokuz defa oynatan, soluk renkli Tanrı (gök), merhametli han! 

20) Dokuz kıl köprü üzerinde yürüyen, dokuz çatallı (kıl 
köprü) den geçen, kamlar evinin kapısı {olan) yer kapanmasın! 
Yetmiş yapraklı mübarek kayın ağacı, ateş yerine (yakın) durma­
yınız! Kertenkele gibi uzanan {yayılan), sol ayakla teptiren (?), 
ak tanrıda ak bulut! kızıl tanrıda kızıl bulut! 

25) Kızıl Çulat, Kara Çulat (ırmakları)! çatal başlı sıra dağlar! 
Av avlatmayan (yakalatmayan) Agılbay, güneş tanrının başında 
dokuz sıra dağ! karma karışık sıra dağlar! Kamçısı ve kuskunu 
gümüşten olan, ot biçilirken çıngır çıngır öten! ayların ve yılların 
değiştiği günlerde, baldırgan biterken oynatan! 

30) Mavi ipek gibi uzanan, ak ipliğe sarılan, kızıl ipek gibi 
uzanan, kara ipeğe sarılan, yarım yıl gezen, yarım ay karlı olan, 
tabanının etini taşlarda tarayan, baldır eti yolda kalan, azığı ar­
pa yarması olan. Mumurt (frenk üzümü), 

35) Yemişi yedi tane olan, azığı yedi tane baldırgan olan 
(ruh)! Aştığın (gittiğin) yer güneş tarafınadır, aştığın yer tanrı 
(gök) tarafınadır. Kara tilki (derisinden) külahın vardır. Seni ta:n 
yeri ağarıncıya kadar avuttum. Gözlerin mumurt {frenk üzü­
mü?) kadar. Arbay sıra dağları arasında ciağların var. Tosbay 
(dağları) arasında sıra dağların var .. . 

40) Çatal başlı sıra dağlar, Sabın {denilen) geçitli sıra dağlar 
senin oynadığın yerdir. Demirli, taşlı merhametli han! Kertenke-

438 



le gibi uzanmış; tanrıdan (gökten) düşen yerde kalmaz, tanrıdan 
oynatan merhametli han! Tanrı kuşağı çekilmiş (uzanmış), fırtı­
na gibi kabarmış, avurt ve yürek dolduran! 

45) Sığın kemiğini (davul tokmağını) sızlatan, Karadağda oy­
natan, kıl köprüye bastıran, yedi çatallı (dağ) merhametli han! 
Kum tepelerinde uzanan tanrılı (ruhlar meskeni) göl. Altın gö­
lün yanında merhametli han on ırmak. Yedi, gök dilliler Erlik ha­
nın kapıcıları, 

50) Askerleridir, merhametli han! dokuz kulaklı tunç kazan 
dağ başında oynatan, uzanmış parmaklar sahibi! eve varan kar­
lı dağ turna balığı gibi uzanmış, yarım kemik azıklı, ot kökleri 
gibi uzanmış, dokuz kertenkele başı gibi dağ, uzanmış parmak­
lar. 

55) Gök tanrı ile oynatan ey dağ başları, merhametli han! Gök 
görünen, (kah) ağarıp duran Tospay arasındaki sıra dağlar! kızıl­
dağ, aka renki çalan dağ! maviye çalan dağ! merhametli han. Çu­
lay başında sıra dağlar! (beni) oynatan (ayin yaptıran) Boz dağ! 
delikanlılara baş olarak beni oynatan yedi sarı kız. 

60) Akboz silsilesi taşlı dağlar, akboz silsilesi demir dağ! Dağ­
lar başı Akdağ, ey deniz, ey dağ sıraları. Ayın ve güneşin vardı­
ğı (battığı) gök deniz, kolları ayrı ayrı giden karlı dağlar . . .  

439 



ALTAY KAMLARININ DUALARINDAN 
(A. V. Anohin tarafından derlenmiştir) 
Altay dağına okunan ilahi 

1) Kün ebirbes Küler-tuu, ay ebirbes Altın-tuu 
Aba yıjşım bürkünü, ıyıkçılduu yaan tuum. 
Yaandarıs, adalarıs mürgüp kalgan, bir alkışın bererbe? 
Üzülbeske ülüü yayap berip yat, kanlanıp tudattan 

5) Kabay kudun yayattan. Aydar malga piyan ber! 
Agar yurtka kejigın berzin! Iyıkçılduu yaan tuu Kara Kaya! 
Iyıkçıldu yan Altayga tabışsın, yerge biriksin! bir yargızın 

çeçerbe? 
Bir piyanın bererbe? Budak sayın sülenip, 
Yan Al tayga tabışsın, Iyıkçıldu keng Altaydıng yargıcı yeri 

10) Üzülbeske ülü beretten ültürbeske yargı beretten. 
Agar başka bir ançüdi aydayttan 
Ada öbökö tujunda ködürüp kalgan 
Yer tengiz yayalır tujunda ada ene ködürüp kalgan. 
Paza ülü, yargı yayajattan, üzülgenin ulap yadattan, 

15) Ültürgenin çıyradıp yadattan, agar başka bir piyan 
yederbe? 

Iyıkçıldu yan Altaydari.g ün alışkan, kindiktüdi yayaşkan, 
Kirbiktüdi bıçıgan, aydap yadar malga piyan bergen. 

440 



Kün ebirmes Küler-tuum ay ebirmes Altın-tuum 
Örgee yerge tayanıp kirerüm kandii? 

20) Ala köskö körörim kandii? Ay kulakka hndayrı kandii? 
Altın yargı ayladıp bereri kandii? Agar yurt kakkadı, 
As baş yudadı. Aru Akayım kaytiyin? 
Ak saaldu adalarım ködürüp kalgan Altayım! 
Kejik bereri kandii? Kindiyibiske kir salbazı kandii? 

25) Kirbigiske yaş salbazı kandii? Altın yargı ayladıp bireri 
kandii? 

Üzülbeske ülüü pıçıp bereri kandii? Emdi ezendikke piyanın 
bereri kandii? 

Emdi keler yılga piyan bereri kandii? Möngün bolgon 
yargızın, 

Em çıgararı kandii? Yaan Altayım baş bolzın! 
Altın yargızın ayladıp berip yatsın! Kaçanda mürgüp 

adarıbıs, 

30) Kudayıbıs taştabasbıs. Aylu kundü Ayaz Kaan 
Yalagalu Bay tepseng! Yalbıraktu Bay kayın! 
Sürgüldining Kaan Ayaska tabışkan, Sudazının yer tengiske 
Erten çıkkan kün sus alışkan Engir çıkkan aa sus alışkan. 
Ashkkandı biriktirgen. Ayrılgandı tabışhrgan 

Yayıka Okunan Dua 
35) Yalır odım eezi! Iştalgalu taş ocak 
Üzüü küygen Ker-yalgın 
Ayaş Kaanıng üleji, aydın künnüng ülüü 
Altın yargı sen sura, Al otkongo tabışhr! 
Albataa biriktir üzülbeske ülüü! 

441 



40) Kaçanda alıp yatsın. Küngürtçiden ün alıjıp yatsın, 
Albataa piyanın yettirip yatsın! 
Alır ottıng eezi! Al yalgınıng uluzı! 
Ayrılbas tın yayagan, Astıkpas tın bıçıgan! 
Alır ottu Ak-Yayık! Tengeredegi kuday! 

45) Munung uçun yalbarıp yadım. 
Ülgen Biiden ayrılgan üç tepkiştüü Bay Karşıt! 
Ozogı ulus büterde Adam Ülgen tep yalbarıp turgan 
Ozogı yangıbıs büterde Artkan kalgan üreni, 
Anı-taa-ok yangdap turubıs. Yer yengis büterde 

50) Yetti öbökö yangdap kalgan yangıbıs 
Ada çakkan ot yalgın ene kömgön taş ocak 
Üç burgalgan bas tüdün, Ayaş Kaanga tomulgan. 
Üzüü çakkan yalır adım, yer-yengiske ebir kör! 
Ak Yayıktan Altay yargı surap tursun. Aydan künden bir 

piyana yetişsin 

Altay-Çaptı Han'a Okunan Dua 
55) Yalır otko tabışsın! 
Aygır yalduu kaan, Çaptı-Kaan ong kulakka ugar bolzo, 
Ong közüne körer bolzo, bu malıngnan akka butken 
Malımdı aygır yalduu Çaptı-Kaan tep berip yadım 
Bu malımdı aygır yalduu Çaptı-Kaan alar bolzo, 

60) Bu ayağım alca tüşsün! 
Mum albas, kerek yok bolzo kömkörö tüşsün! 
Parılgazı tabışsın! Bay toluu yedişsin! 
Bu yazagan nemeden kop yayap berzin! 
Tumçuktudu baştadıp yadının, yakaludan yazap bere turum. 

442 



65) Albattı kiji kunukpaska, açınbaska Altay amır yargı 
bergey mine 

Malıma mal kojulup başıma baş kojulup, 
Onong yayap bergey mine? Kançadaa amır pıçıp 

kogoy-mien? 
Ak sagaldu adam aya tuzak yayagan 
Angdap mengdep turarda azık üleş berg�n. 

70) Azrayttan bala kudun yayagan, arbadayttan maldıng 
kudun yayagan 

Aru Altay yerim-suula! Bura yaldu keng Altay! 
Mung kulaktuu yerim-su, Aru Altay Çaptı Kaan, 
Munu surap yadım! 

Soydaş Ruhları Çağırırken Okunan Dua 
Ay künüm Şulmustar, Bulut köstüü Tay Puura! 
Mus ayakta Bii-kişi, Bulut köstüü Tay Puura! 
"Aruu tüngey üç yelbis! Ölgön kiji (bolsa) kirbeytten 
Ayazım pıçıp turgan üç tekpiştüü Bay Karşıt! 
Altın kırlu Ak Yayığını! üç müüstü Kara Kaya Altayım! 
Süt köldüng Kara Puura! Agararda ak yıldız 

80) Ak adamnang tögülup yat. Ala songkor er aldıma 
akşıgay! 

Poro mürküt ekki iynime şıngıgay! Yezim taygadan sungan 
Çuyuk! 

Ebege, Kadıl ekki edelüü siindüü! Alaş bile Kentlik tayga ta 
yangan 

Kök möngkö kırluu kıştagan. Kok Ayaz tep ayttırgan, 
Tengerelü tedirgen. Ada Purkan tep ayttırgan. 

443 



85) Abu Kaandı tayangan, Altın kölgö yunungan 
Abugayım Sangızak! 
Yezim başkan, SÜmör tayka yölögen, ak ülbürek silkingen. 
Ak yalamazı tögülgen, aydı kündi alkagan 
Ak tayım Sergey (Semenek)! 

90) Bu aylangan yurtung amır bolzın! Kaçanda yamanga 
yükturbay 

Yakşı yatsın. Em men tengerezine kandap alkadım 
Em yanıp aytto aylım tep sananıp yadım. 
Yer üstünde kanca albattı alkıjım onca yakşı berzin! 
Emdi yanıp yadım. 

95) Karıların tudattan pubaydıng kudu kandii? 
Calırada caykarga Çaltırak suzu kandii? 
Könök tolo sayırga süttüng suzu kandii?  
Ulu arkıt üzülbeske könürgezi tolo bolorı kandii? 
Tar tebezi kengiiri kandii? Tapçı çıtkazı uzayın, kandii? 

100) Bu ayluu kündüü Ayaş Kaanıbıs! Agaç taştı Altayıbıs! 
Yaynabaska yajıbaska. Astıgarıbıs köptödü, 
Altay Kudayıbıs tep yaynayırbısta, agar baş piyan bolorı 

kandii? 
Ölböy yadanbıs surap yadıbıs, öçpöy adıbıs surap yadıbıs. 
Bu kudayıbes tep başırıp yadırbısta, Ölböy yakşı yadanbıs 

kandii? 

105) Yaynap yadarıbıs köp boldı. Kalyu ulus körmös histi 
yangdap yat. 

444 



· Türkiye Türkçesi 
1) Güneş dolaşamaz çelik dağ, ay dolaşamaz altın dağ "Aba 

ormanları"nın örtüsü (olan) mukaddes büyük dağım. Büyükle­
rimiz ve atalarımız (sana) ibadet etmişlerdir. Bir defacık (olsun) 
takdis eder mi (teveccüh gösterecek mi?) Ellerle tutulan hak ve 
ardı kesilmeyen hisse (kısmet) veren, 

5) Beşik canını (yavruları) yaradan (tanrı), güttüğümüz sürü­
lere bereket ver! yurda, ahaliye refah versin. Ey mukaddes bü­
yük dağ, kara kaya! Mukaddes büyük Altay' a ulaşsın! yargı (hü­
küm) yerine biriksin, bir hükmünü (lehimize) halledecek mi? 
Bereket ve refah verir mi? Her "buudak" (engel) de konuşup, 
büyük Altay' a ulaşsın! mübarek büyük Altay'ın hüküm yeri (ka­
rarlar verilecek yeri)! 

10) Kopmamak (kesilmemek, devam etmek) için hisse (kıs­
met) veren, yıpranmamak için karar veren, ak başlılara rahat 
sağlayan (sen), atalarımız, büyük babalarımız zamanında (tanrı 
olarak) yükselmişsin, yer ve deniz yaradıldığı zaman atalarımız 
ve analarımız (seni tanrı diye) yukarı kaldırmışlar. Sonra hisse 
(kısmet) ve yargı (hüküm) yaratıcısın kopanları bağlayıcısın, 

15) Yıprananları sağlamlaştırıcısın, ak başlılara bir merhame­
tin (bereketin) erişir mi? Mukaddes büyük Altay' dan ses (ilham) 
alıp ses veren (Altay'ın dağlarıyla konuşan sen) ! Göbeklileri ya­
radan, kirpiklilere suret veren, güttüğümüz sürülere bereket ve­
ren (sensin). Güneş dolaşamaz (kadar geniş) çelik dağım, ay do­
laşmaz altın dağım, yere dayanıp (secde edip) sarayına girebilir 
miyim? 

20) Ela gözlerle görebilir miyim? Aya benzer kulaklarla işite­
bilir miyim? Altın yargı (iyi hüküm) versen ne olur? Ak (müba­
rek) yürek yıprandı, az halk yoluruldu, ezildi. Mukaddes Alta­
y'ım! Refah ve bereket versen ne olur? Göbeklerimize kir kon­
durmasan, 

445 



25) Kirpiklerimize yaş düşürmesen ne olur? Altın yargı gön­
deriversen ne olur? kesilmeyecek kısmet biçip versen ne olur? 
Esenliğe, sağlığa bereket versen ne olur? İmdi gelecek yıla bere­
ket versen ne olur? Gümüş olmuş yargısını çıkarsa ne olur? Bü­
yük Altay'ım, (sana) baş olsun (secde ediyorum)! Altın yargısını 
vere dursun! her zaman ibadet ediyoruz, 

30) Tanrımızı bırakmayız. Aylı, güneşli Ayaz hakan, çaputlar­
la süslenmiş mübarek bozkır! yapraklı mübarek kayın ağacı! 
Alevlerin Hakan Ayaz'a ulaşmış, dumanın karaya ve denize ya­
yılmış, sabah çıkan güneşten ışık almış, akşam çıkan aydan ışık 
almış, yol şaşıranı kavuşturan, 

35) Alevli ateşimin sahibi (ruh)! / dumandan / işlenmiş taş 
ocak, sıcak yanan güçlü alev! Ayaz hakanın parçası, ayın ve gü­
neşin payı, altın yargı sen sor, alevli ateşe ulaştır! Halka /ardı ar­
kası/ kesilmeyen kısmet ver! 

40) Her zaman ala dursun; yıldırım tanrısından ses ala dur­
sun, halka bereket yetiştirip dursun! alevli ateşin sahibi (ruhu)! 
Al alevin ulusu! Ayrılmaz can yaratmış, /doğru yoldan/ şaşmaz 
ruha biçim vermiş. Alevli ateş sahibi Ak Yayık! gökte Tanrı! 

45) Bunun için yalvarıyorum. 
Ülgen beyden ayrılmış olan üç basamaklı Bay Karşıt! geçmiş 

uluslar yaradıldıkları ve kadim dinimiz meydana geldiği zaman 
"atam Ülgen!" diye yalvarmışlardır. (Bunların) arta kalan torun­
ları (bizler) yine o dinde bulunuyoruz. Kara ve denizlerin yara­
tıldığı zamandan, ve yedi babadan beri tuttuğumuz dindir (bu 
din). 

50) Atamız (çakmak taşıyla) yakmış alevli ateş, anamız (ken­
di eliyle) gömmüş taş ocak, hakana (parlak gök yüzüne doğru) 
süratle yükselen boz duman, /çakmak taşıyla/ yaktığım sıcak 
alevli ateşim, bütün dünyayı dolaşıver! Ak Yayık' dan Altay yar­
gı istesin, aydan ve güneşten bereket yetişsin, 

446 



55) Alevli ateşe ulaşsın! 
Aygır yeleli hakan, Çaptı hakan sağ kulağıyla dinleyecek, sağ 

gözü ile görecek (bakacak) olursa, halinden biten (elde edilen) 
bu malımdan "Çaptı Hakan" diyerek veriyorum (kurban ediyo­
rum). Bu malımı (kurbanımı) aygır yeleli Çaptı Hakan alacak 
(kabul edecek) olursa, 

60) Bu kadehim "alçı" düşsün! bunu almayacak, gereği yok 
diyecek olursa, baş aşağı düşsün! kurbanı ulaşsın! mübarek bor­
cumuz ödensin! bu hazırladığım nesnelerden daha çok hazırla­
yıp versin! burunlu (hayvanı) kurban ediyorum, yakalı (elbise) 
den hazırlayıp veriyorum. 

65) Vergi vermeye mecbur olan kişinin sıkıntı ve acı görme­
mesi için (veriyorum). Malıma mal katılsın, nüfusuma nüfus ka­
tılsın, diyorum. Böyle verecek mi acaba? Ak sakallı atam kapan 
ve tuzak yapmış, av avlarken azık ve pay (kısmet) vermiş, · 

70) Beslenecek çocuk canını yaratmış, çoğalacak olan sürüle­
rin canını yaratmış mukaddes Altay yer-suyum! Deve yeleli ge­
niş Altay! bin kulaklı yer-suyum! Mukaddes Altay, Çaptı Hakan, 
bunları sürüyorum (dileyorum)! Ay ve güneşim (olan) Şul­
mus'lar, bulut gözlü Buğra Hakan! 

75) Buz ayaklı bey kişi! bulut gözlü tay Buğra! Mukaddes ve 
hepsi birbirine müsavi (olan) üç Yelbis! ölen adam (bulunan) eve 
girmeyen, ayaz semaya şekil veren, üç basamaklı bay Karşıt! Al­
tın kenarlı Ak Yayıg'ın! üç boynuzlu kara kaya Altay'ım! Süt­
Göl'ün kara boğrası! ağaran gökte yıldız . 

. 80) Ak atamdan dökülmektedir. Ala şahin tam önümde ba­
ğırsak, boz kartal iki omuzumda bağırsın, boz kartal iki omu­
zumda seslensin! Yezim (dağından) uzanan Çuyuk (kam) Ebege 
ve Kadıl büyüklü küçüklü iki hemşire (kamlar) ! Alaş (dağı) ile 
Kemdik (dağına) dayanmışlar. Ebedi göklerin kenarlarında kış­
larını geçirmişler / Amcam kam Sanızak'a/ "mavi ayaz" adı ve-

447 



rilmiş, tanrılı (ilahi kam) denilmiş, ata burkan denilmiş, 
85) Abu-Kan (dağına) dayanmış, altın gölde yıkanmış amcam 

Sangızak! 
Yezim (dağına) basmış, Sümer dağına yaslanmış, ak ülbürek 

(=çaput) yelpaze edinmiş, ak yalaga'sı (külahındaki kuş tüyleri) 
dökülmüş, ay ve güneşe dua etmiş benim mübarek dayım Ser­
gey (Semenek)! 

90) Dolaştığın bu yurt rahat olsun! Hiçbir zaman fena (ruh) 
lan yaklaştırma, iyi olsun! 

Hem ben tanrısına ibadet ederek (kamlayarak) dua ettim. 
(Böylece) kendi obama döneyim diye düşünüyorum. Yer üstün­
de (yüzünde) ne kadar halk varsa o kadar iyilik versin. Şimdi 
(obama) dönüyorum. 

95) Kollarımız arasında tutacağımız (kucaklayacağımız) be­
şik canı (kutu) versen ne olur (ya rabbi)!? Çadır-çevir(?) sallama­
ya şaltılak (*) canı (yani taylar) versek ne olur? Kapları doldura 
sağıma bereketli süt versen ne olur (ya rabbi)? Büyük yoğurt 
kapları daima dolu bulunsa, mayası kesilmese ne olur? Dar ot­
laklar geniş, tayları bağlayan kısa bağlar uzun olsa ne olur (ya 
rabbi)? 

100) Bu aylı ve güneşli Ayaz hamınız (parlak gök), ormanlı, 
taşlı Altayımız! yalvarmağa, ağlamağa bizi mecbur etme! Gü­
nahlarımız çoktur. Altay-tanrımızdır, diyerek yalvarıyoruz. Nü­
fuzumuz çoğalacak mı? ölümsüz hayat diliyoruz, sönmeyecek 
ateş (ocak) diliyoruz. Çok yalvarıyoruz, çok yakarıyoruz. Ser­
sem ulus olan kötü ruhlar (körmesler) bize baskınlar yapıyor!. 

(*) "Şaltırak" kımız mevsiminde tayları kısraklardan ayırıp bağla­
mak için yapılan bir nevi gem (bağ). 

448 



KIRGIZ-KAZAK BAKSILARININ DUALARI 
1) Evveli kuday sen ongda sen ongdasang men munda 
Tilegen tilek yine ber kas bidevge bala ber 
Caksı kuday, cay kuday mirza kuday, biy kuday 
Evveli kuday kök casagan onan keyin cer casanag 

5) Sıyınayın birinci kuday, ikinci sıyınayın Mukambet 
Biringe biz kul bolduk biringe ümmet bolduk 
Üçüncü, tengrim, tört yar meşayik, . 
Cüz cirme tört paygamber. Mekke de evliya 
Medine da evliya, Han Çıngız da evliya 

10) Kızıl tavdıng basında Kız evliya 
Öküz tavdıng basında öküz evliya 
Koçkar tavdıng basında konur bas evliya 
Tavdagı bulanıng içten çıkkan cılanıng 
Bektav ata Bek Azıl. Ölü desem ölü emes 

15) Tiri desem tiri emes Ata Korkut evliya 
Uvak atası Er Kökçe erligining bilgisi 
Sadağına kelgen san kişi, mıltıgına kelgen mıng kişi 
Sarıbay, Sarış, Ötevli üçyüz seksen at 
Baygige koskan Körpebay, Argın atası Kara Koca 

20) Kanda Abılay, karada Kazıbek, Calang ayak aziz 
Divane Burku . . .  törtavulda Tor' aygır 

449 



Nagaçı Turdubek öz nagaçı atam 
Cagalbaylı Tongkat, Karakesek Kabanbay 
Kuv davustu Kazıbek Karak�rey Murunda Kandıbay 

25) Şakşaoğlu Canıbek Tobuktu' da Dönenbay 
İçindeki Dogolbay öte çıktı Kunanbay zamanında 
Tazdıng argı atası Çoyun Kara Kara Sarı Kondubay 
Evliya kasıyattı ötken. Tersten Bala argı atası Kentbuğa 
Kökey Küçük öte çıktı içinde Amankul baksı 

30) Besenteyin argı atası Barlıbay 
Turdubek duvan basında ... 
Evveli kuday cin casagan Bir birin en mol casagan 
Cininng argı atası Kentbuga Cin atası Sarı Ayban 
Avre kılma sen Azman. Cin atası Berdibay 

35) Cin uranı ekev! ekev! Asmandagı mıng bes pirim! 
Kırk bıçak saldırıp kırk ine magan tüyretip 
Töbeme aydar koydurup cinge moyun koydurup 
Könbegenge köndürgen kuv agaçka töndürgen 
Ak sakaldan bata aldirgan ak sarı bas koydu soydurgan 

40) Bes bala bes asav tay üyge kirgızken .. . 
Eregisken cerge dert salgan cin bolup baylangan 
Kirme bolup aynalgan. Üyden kelgen on koca 
Kırdan kelgen kırk koca ol kocanıng içinde azret koca 
Ceti ölükke can bergen belsızlerge bel bergen 

45) Ong kolumman oraymın sol kolumman soraymın 
Agaçka basın süyegen künge saçın taragan 
Ata kadrın bilmegen ana sütün embegen 

450 



Celden ceti koyan aydagan dua minen baylagan 
Ceti ketmen baskanday boldum ceti kazanga tüskendey 

boldum. 

50) On iki ak boz at oynaganday kün kayda? 
Cin çakırdım Kambar'dan; kıyada catkan s::andardan. 
Temircan' ga selem de, haber ber! 
Avur kol cıysın! temirden ton tiksin! 
Oydan kelgen on börü su börüler içinde 

55) Altı avuzdu kök börü. Kusur kuda (?) Kök Kaban 
Kök cendet Kondubay ilinde Cumabaydın balası 
Kusur kuda (?) Kök Kaban, cin içinde sen caman 
Mangday terisi kuruşup, cin bitken min urusup 
Cörgeginde cabısıp onbirinde tabısıp 

60) Kara Kerey Murunnan kelgen ciyenimnen tugan ciyen 
bar 

Toguz uldung kencesi Mırzabay Kabı! 
Sarı ala tonun kiygen kılıcın kınga kınagan 
Kelding bıyıl bu cılda Kıysan katınnıng ağası 
Karalıp catkan çangarak basında .. . 

65) Tukumu cok keşi de Tobuktu'dan keldı 
Kara cigit Koykap. Altay' dan kelgen altavum 
Çabdar attı Kemengir: İlden kelgen ikev, 
Celden kelgen cetev, ilden kelgen iki Azıl 
Şangdut basınnan kelgen çangdı ayak 

70) Kaydan kelgen entilep beyge atınday entilep 
Kök ala sakal Küzembet! Alpıs attı kırk cayav 

451 



Mingey, cüzey! sen çarkınım coldası . . .  
Cogarta kelgen tört at tömentin kelgen börte at 
Keyimde ayıl cetpes san at, adım adım baskan 

75) Adımı cerdı kuvurgan, tuyagı kumdu suvurgan 
Tozan tozan cügurgen, tozandı cerge suvurgan. 
Col col col catır, col cagalay kol yahr, 
Sonça koldung içinde Kara bek attı sultan çatır. 
Han Tilevberdi sultanım, Arıngazı sultanım, 

80) Oydan kelgen Oypatum, irden kelgen bekzatim 
Davut paganbar, er Davut! .. 

[Baksı kopuzuna bakarak devam eder] 
Evveli kuday ismu'llah is bastayın bismillah 
Taygak keçüv tar colda, carlıga Allah her colda! 
Cıgılgandı süyey ber Sürüngendi dimey ber 

85) Cangılganda bar kaday calınsam calgap cibey ber! 
Ey kobuzum, kobuzum! abden de bolca donguzum! 
Üyenkinin tübünden oyup algan kabuzum! 
Karagaynıng tübünen kayrıp algan kobuzum! 
Kızıl kırçın tobulgu caşık kılgan kobuzum! 

90) Cüyrük attıng kuyruğun içek kılgan kobuzum! 
Taska çıkkan ırgaydan kulak kılgan kobuzum! 
Abden de bolca domuzum!. . .  
Osu balım kelmese aytkan sözge könbese 
Kulagıngdı burayın, kötürüp cerge urayın 

95) Men cayıma cüreyin öz aldıma bolayın. 

452 



Men men edim men edim men kimlerden kem edim? 
Bar kurbumdan kem boldum, kara cer min teng boldum 
Kanım kaldı bir kasık etim kaldı kök casık 
Garip·canım kuv asık . . .  

100) Su basında Süleyman su ayağı er Kurkut 
Belalerni sen korkut! Çakırganda kel pirim! 
Monglı minen çerlining keselim tabıp ber pirim! 
Cer cüzündegi evliya kün közündeki evliya, 
Maşrıktaki evliya, magripteki evliya! 

105) Türküstan'da tümen bap sizden medet tileymin. 
Sayram' dagı sansız bap Ortrar' dagı otuz bap 
En ülkeni Arslan bap en kiçisi Alaçakap 
Sizden medet tileymin, Kazı Kurt ata evliya! 
Arı cakta Kıngrak bar, beri cakta Karak bar, 

110) Sizden medet tileymin Kara Murt ata evliya! 
Hu, Allah'y 
Bektav ata, bek ata, Bek.iç ata, kolday gör! 
Çakmak ata evliya, Koçkar ata evliya 
Sizden medet tileymin Tülkü bası evliya! 

115) Hu, Allah' ay! 
Evliya ata evliya, Ayşe Bibi evliya 
Sizden medet tileymin! Tekturmas ata evliya 
Kara Han babam kolday gör! 
Hu, Allah' ay! 

120) Çilten babam kolday gör. Aynalayın atıngdan 
Tilevümdü ongday gör. Sizden medet tileymin · 

453 



Şeyhı Burku divane. Allah hu! 
Arvaktı cıyıp aydagan, şeytan körse baylagan, 
Hayda bermen dev pirim! 

125) Aynalayın Kara Kus, can cagmgdı karap uç! 
Bılkıldagan böyrekten, solkuldagan cürekten, 
Sermende kılma baykap tüz! 
Kelçi bermen Molda Kız! Arvak korse haydagan, 
Şeytan körse baylagan, moynuna munçak tagıngan 

130) Çakırmasam sagıngan, çakırgan cerden tabılgan 
Kelçi bermen Sarı Kız, "Tü" degen sözü deri kız! 
Haydaçı bermen dev pirim, Hu, Allah! 
İsting bası bismillah, Kuran'nıng bası bismılla, 
Ongday görgün isimdi caratkan cebbar bir Allah! 

135) Aynalayın ey Allah, Sen koldasang men munda 
Havadan kömür tüsürgen, ot cakpay temir pisirgen, 
Kav körüğü bafıldap balga tösü çakıldap 
Er Davut pirim sen kolda sen koldasang men munda! 
Tahtı Süleyman kolday gör, Sunak Ata ongday gör 

140) Ata pirim emes ping? Er Mukam endi kolday gör! 
Sen koldasang men munda! 
Su ayağı Erk Korkut, felaketti sen korkut! 
Baksı piri emesping? közüngnü sal, kolum tut, 
Baksı baba sen kolda men sıyındım tar colda 

145) Men sıymdım sizlerge, medet bergil bizderge, 
Bere körgel bağımdı, kuday medet bere göt, 
Oynap turgan çağımdı! .  .. 

454 



Kuy Kafta yatkan periler, men çakırdım kelingler! 
Barekallah, erlerim! Tilegimdi beringler! 

150) Leşkeri tüdar Karabas, üyülüp konar aralas, 
Kobuzundu köterip Kuy Kaftan kelçi Çarabas! 
Toksan koydung terisi ton çıkpagan Çarabas 
Seksen koydung terisi börk çıkpagan Çarabas 
Kattı kıyın is boldu. Kobuzuma kosulmay . . .  

155) Karagay kobuz kolga aldım abı cılanday tolgandım 
Bu kobuzum sınmadı garip canım tınmadı 
On besımde cabıstı cırmıda tabıstı 
Könbes iske kondurdu kuv ağaçka töndürdü 
Kök kiyimdi börte atım, altı kulaç ala atım 

160) Vay bay mening boz atım, üyde de bar on kocam 
Kırda da bar kırk kocam . . .  Kel Tülpü, kel Tülpü 
Cinning atı Karaman indı kayda baranım? 
Atamdan kalgan Karaman seniminen balaman. 
Ulgüsüz köylek biçmeymin aytkanımdı kılmasang 

165) Aldınga sire tüspeymin. Cin atası Ciren Tay, 
Kolunga casıl tuv aldıng, nayzangdı kanga suvardıng, 
Dertli görüp kuvanding Aksak koyday mangranıp 
Sokur koyday camranıp, ziyandasti katından 
Bar kudayım acratıp . . . .  Cin keledi aydap al, 

170).Ayak kolun baylap al! Cin atası Ciren Tay, 
Cal kuyruğun tüygen tay . . .  Aynalayın pirim-ay! 
Kara Sakal baltalım, koy makbalan kaltalım 
Ziyandasın almasang bir ay da bolsa catkanım. 

455 



İl emes edıng Er Davay erinbeseng kel Davay 

175) Kanday kaynın is boldu körsetçi küçüng indi vay! 
Arkadan kelgen ak tübet aynala ürgen sak tübet 
Tübetim urup kaçırgın cayma kitsin felaket. 
İki beting albırap kızıl tiling salbırap 
Savun ingendey ıngkıldap özününg sözüng makıldap 

180) Sarı Kız keldi cakındap çakırdım kelgin Sarı Kız! 
Kelmegenine barınız kömegingdi kop kılıp 
Belani baylap alıngız. 
Col col catır, col catır, col cagalay kol catır, 
Sol kollamıng içinde, Sarı Azman değen er catır. 

185) Sarı Azman' da siki! yok. Kök Çolak' ta keki! cok. 
Arkadagı avulday, kıyaga bitken kavunday 
Berekella, erlerim, kelip urçu davulday, 
Erginçi kiygen çekpendey bazardagı ketpendey 
Canga keldi Davlubay karsı aldına karasan 

190) Kırgıyga kaygan ayaktay, böyürüne karasam 
Belge askan sadaktay, tolganıp catkan cılanday 
Kelinçek takkan kıranday . . .  
Kara çubar kaplanım .. .  abı cılannı at etken 
Su cılannı süt etken cadıgfıyim, cargıçım, 

195) Tintuvçi kara baygusum, tüye bastı, çara göz 
Aynalayın cargıçım, kanga toymas baygusum! 
Calgız çıkkan tobulgu cayçık kılgan kobuzum, 
Celmayanıng terisin çar ayna bolgan kobuzum, 
Ceti kentting makbalın tumar kılgan kobuzum 

456 



200) Aynalayın devlerim! Dolugalı su perim! 
Barekella beklerim tartçı bermen devlerim 
Baymünke keldı, osunda! malayı bar basında 
Kırk cigiti kasında aydaharı astında . . .  
Hayda bermen, buçarım! uar kümüsten tumarıng 

205) Çubarım mening kelmese tarkamaydı kumarım. 
Hayda bermen, Seksen Çok! parmagıng bar, ökçeng yok, 
Sire vayım kılmaymın kovalar dep könglüm tok. 
Haydaçı, Kara, haydap kel! cürmegenin baylap kel! 
Çaçav çıgıp kalmasın, barın alıp ciynap kel! 

210) Baymünkemdey er kayda? er Baymünkem kelgende 
Zalımlarga gün kayda? 
Hayda bermen, Karamiz! Karamisting avzun çiş! 
Men çakırdım sizlerini, keselderding atın çiş! 
Hayda bermen, Bokbasar! Ayhaylasa cav kaçar 

215) Kırk baytaldı, Kulaçar! Haydaçı bermen, Kulaçar! 
Alpıs attı avganım, atım baylap savganım, 
Aralasıp alıp kal! ayamayın cav malın . . .  
Avadağı ala atım, turup cürgen turu atım, 
Çapuvulçu sarı atım hayda bermen kara atım 

220) Arvak koymay terbettim Barekella, Körbettim! 
Kıyadan uçkan Sungkarım, cügrüp orzgan tulparım, 
Barekella, ceren tay! Keldingızbe, enkerim? 
Cin keledi cıyılıp, avrünga tigilip, 
Baylagalı kelgende ayak kolu kalar büğülüp 

457 



225) Kuday abırıyın bere gör! közümdüng casın köre gör! 
Senden medet tileymin Sayramdağı sansız bap 
Sizden medet tileymin Otrar' dağı otuz bap 
Sizden medet tileymin en ülkeni Arslan bap 
Sizden medet tileymin Sunak Ata evliya 

230) Sizden medet tileymin Korkut Ata evliya 
Sizden medet tileymin Çakmak Ata evliya 
Toksan toguz meşayih mınav çüngük kadaldı 
Busatkın dep cağamdı!. . . 
Aynalayın devlerim aynalayın beklerim 

235) Haydavçı, Kara haydap kayt! kol ayağın baylap kayt! 
Çaçav çıgıp kalmasın barın cıynap alıp kayt! 
Ülken kiçi ağa bar, beşikte catkan bala bar, 
Can cagnınga barmay kayt! tünlügü açık bibak bar, 
Nazar közüng salmay kayt! leşkeringni aralap 
Caralı biri kalmasın tastamay birin alıp kayt! 

Kırgız-Kazak Baksı Duaları (Türkiye Türkçesi) 
1) Evvela tanrı sen (işimi) rast getir, (işimi) rast getirirsen ben 

buradayım; dilediğim dileği yine ver, büsbütün kısırlaşmış kıs­
rağa yavru ver; iyi Tanrı, geniş Tanrı, cömert Tanrı, bey Tanrı! 
Evvela Tanrı gök yaratmış, ondan sonra yer yaratmış. 

5) Birinci / ilk önce/ Tanrıya sığınayım, ikinci Muhammed'e 
sığınayım, birine biz kul olduk, birine de ümmet olduk. Üçüncü, 
Tanrım, dört yara, yüz yirmi dört peygambere sığınayım. Mek­
ke de evliyadır, Medine de evliyadır, 

10) Kızıl dağın başında (tepesinde) kız evliya, öküz dağın ba­
şında öküz evliya, Koçkar dağın başında Konur baş (koç) evliya, 
Bektav ata, Bek Azıl. . .  Ölü desem ölü değil, 

458 



15) Diri desem diri değil Ata Korkut evliya. Uvak (kabilesi­
nin) atası Er Kökçedir. Kahramanlığının alameti: sadağına /ok­
luğuna/ yüzbin kişi (karşı) gelmiş, tüfeğine bin kişi karşı gelmiş. 
Sarıbay, Sarış, Ötevli . . .  körpebay yarışa üçyüz atla girmiş. Argın 
(kabilesinin) atası Kara Hoca. 

20) Hanlar içinde Abılay, kara (halk) içinde Kazıbek, Yalın 
ayak aziz, divane Burki . . .  Dörtavul (kabilesinde), Toru Aygır 
(oymağında) Turdubek dayı; öz dayı-atam Cagalbaylı (boyun­
da) Tongkat. . .  Karakesek (boyunda) Kabanbay; sesi kuğu sesine 
benzeyen Kazıbek; Karakerey (boyunda), Murun (oymağında) 
Kandı bay. 

25) Şakşa oğlu Canıbek, Tobuklu (boyunda) Dönenbay; bun­
ların içinde Dogulbay zamanında Kunanbay (herkesten) ileri 
geçti. Taz (boyunun) uzak atası Çoyunkara. Karasan Kondubay 
evliya ve hasiyetli (olup) geçmiştir. Tersten Bala (kabilesinin) 
uzak atası Kentbuğa'dır, bunlar içinde Kökey Küçük (oymağın­
dan) Amankul haksı hepsinden ileri geçti. 

30) Besenteyin (boyunun) uzak atası Barlıbay. Turdubek di­
van (hükümet) başındadır ... Evvela Tanrı cin yaratmış, birbirin­
den bol yaratmış, cinlerin uzak atası Kentbuğa, cin babası Sarı 
Azban, avare etme sen Azban! cin atası Berdibay . . .  

35) Cin parolası ekev, ekev! göklerdeki bin beş pirim! Kırk bı­
çak (olup bana) saldırıp, kırk iğne bana batırıp Tepeme saç bırak­
tırıp cine boyun eğdirip Arzu etmediğimi yaptırıp, kurumuş 
ağaca [tahtaya] yalvardırıp aksakaldan fatiha [dua] aldırıp ak 
zarı başlı koyun kestirdi, 

40) Beş çocuk, beş azılı tay eve sokturdu . . .  İnat ettiği yere has­
talık koymuş, cin olup bağlanmış, Başağrısı olup dolanmış. Ev­
den gelen on hoca, Kırdan gelen kırk hoca, o hocaların içinde 
hazret hoca. Yedi ölüye can vermiş, belir izlere bel vermiş. 

459 



45) Sağ elimle sarayım, sol elimle sorayım, ağaca başını daya­
mış, Güneşte saçını taramış ata nedir bilmemiş, ana sütünü em­
memiş, Yelden (yaradılmış) yedi tavşan sürmüş dua ile bağla­
mış . . .  Yedi kazma basmış gibi oldum, Yedi kazana düşmüş gibi 
oldum. 

50) On iki ak boz at (ile) oynayacağım gün nerede? Cin çağır­
dım Kambardan, dağ yamaçlarında yatan canlardan Temircan' a 
selam söyle haber ver! Çok (ağır) kol-asker toplasın, giyim dik­
sin! Ovadan gelen on kurt şu kurtların içinde. 

55) Altı ağızlı boz kurt! Kusur kuvda (?) Gök Kaban (yaban 
domuzu) .. . Kondubay ilinde gök cellat. Cunabayin çocuğu Ku­
sur Kuv' da Gök Kaban, cinler içinde {arasında) sen en yamanı­
sın. Alın derisi kırşıp, bütün cinlerle kavga edip, yorganına ya­
pışıp, on bir (yaşında) birleşip. 

60) Yeğenimden doğmuş yengem Karakerey, Murun (kabile­
sinden) gelmiştir. Dokuz oğulun en küçüğü Mırza Bay Kabıl sa­
rı ala giyimini giymiş, kılıcını kınına sokmuş .. . Bu yıl iyine gel­
dik. Kıysan kadının ağası kararmış çangarak (*) başında .. . 

65) Nesli belli olmayan (bir) kişi dahi Tobuktu (kabilesinden) 
geldi. Karacigit (kabilesinden) Koy kap, Altay' dan gelen altı {ru­
hum); sarı atlı Kemengir ild�n gelen iki (ruh), yelden (rüzgar­
dan) gelen yedi (ruh), ilden gelen iki Azıl, Şandut başından ge­
len tozlu ayak .. . 

70) Yarış atı gibi nefes nefese koşarak (şaşkına dönmüş gibi) 
nereden gelmiş? Mavi Sakal Küzembet! altmış atlı, kırk yaya .. . 
Mingey, Cüzey! Sen aydınlığımın yoldaşısın ... Yukarıdan gelen 
dört at. Aşağıdan gelen, adım adım yürüyen, 

75) Adımları yeri kavuran, tırnakları kumları savuran, toz 
kaldırıp koşan, tozları etrafa savuran, kolan yetişmeyen (şiş-

(*) Çangarak çadırın tepesine konulmuş tekerlek biçiminde bir ça­
dır kısmıdır, ateş dumanı buradan çıkar. 

460 



man) sarı at. (Yer yüzünde) yollar uzanıyor, yollar boyunca as­
ker (kol) yatıyor, bu kadar kollar arasında Karabek denilen sul­
tan yatıyor. Han Tilevberdi sultanım, Arıngazı ayakkabımın 
pençesi... 

80) Ovadan gelen Oypatım, kırdan gelen Begzadem, Davud 
Peygamber, Er Davut... Evvela Tanrı bismillah, işe başlayalım 
bismillah, kayan geçit dar yolda, Tanrım, her yerde bizi yarlıga! 
Düştüğümde destek ol, sürçüdüğümde yardım et! 

85) Ey var Tanrım yanıldığımda yalvarsam kuvvet ve gayret 
ver! Ey kopuzum, kopuzum! iyi tayin et, iyi haber ver, domu­
zum! Üyenki ağacının dibinden (gövdesinden) oyarak alınmış 
kopuzum! kızıl çalı (tobulgu)dan perdeni yaptığım (kopuzum), 

90) Yürük atın kuyruğunu (kılım) tel kıldığım kopuz! Taşa bi­
ten "ırgay" çalından kulak yaptığım kopuz! iyi tayin et, iyi ha­
ber ver, domuzum!.. Bu falım eğer çıkmazsa, söylenen söze itaat 
etmezsen kulağını burayım, (seni de) kaldırıp yere vurayım, 

95) Ben de kendi halimde gezeyim, işimi kendim göreyim. 
Ben, ben idim; ben kimlerden aşağıyım? Bütün akranımdan aşa­
ğı oldum, kara yer ile müsavi oldum, bir kaşık kanım kaldı; etim 
yavan oldu (vücudumda yağ kalmadı), garip canım kurumuş 
aşık (kemiği) oldu . . .  

100) Su başında / kaynaklarında/ Süleyman, su ayağında Er 
Korkut belaları Sen korkut! Çağırdığım zaman gel, pirim! kay­
gulu ile hastanın hastalığını bulup söyle! yer yüzündeki evliya-. 
lar, güneş içindeki evliyalar, doğudaki evliyalar, batıdaki evliya­
lar!. . 

105) Türkistan'da tümen (on bin) bab, sizden medet diliyo­
rum. Sayram (şehrindeki) sayısız bab, Otrar (şehrindeki) otuz 
bab, en büyüğü Arslan bab, en küçüğü Alaçakap, sizden medet 
diliyorum. Kazıkurt ata evliya! öte yanda Kıngrak var, bu taraf­
ta Karak var. 

461 



110) Sizden medet diliyorum, Kara Murt (kara bıyıklı) ata ev­
liya! Hu Allah-ey! Bektav ata, Bekata, Bekiç ata yardım et! Çak­
mak ata evliya, Koçkar ata evliya, sizden medet diliyorum. Tilki 
başı evliya, sizden medet diliyorum! 

115) Hu Allah-ey! Evliya ata evliya, Ayşe Bibi evliya, sizden 
medet diliyorum. Tekturmas ata evliya, Karahan babam yardım 
et! Hu Allah-ey! 

120) Çilten (çehilten) babam yardım et! adına kurban olayım 
dileğimizi rastgetir! Şeyh Burki' divane, sizden medet diliyorum, 
Allah Hu! ruhları toplayıp süren, şeytanı görürse bağlayan dev 
pirim, bu tarafa sür! 

125) Kurban olayım (sana) kara kuş (kartal) etrafına bakına­
rak uç! Yumuşak böbrekten, daima kımıldanan yürekten . . .  utan­
dırma, dikkat ederek in! Molla kız, buraya gelsen-a! Ruhları gö­
rürse süren, şeytanı görürse paylayan, boynuna boncuk takınan, 

130) Çağırmazsam özleyen, çağırdığım yerde bulunan, gelse­
na buraya Sarı Kız "tüfü" dediği derman kız! Dev pirim, buraya 
sürsen-a! Allah Hu! İşin başı bismillah, Kur'an'ın başı bismillah! 
işimi rastgetir, ey yaradan bir Allah, 

135) Kurban olayım ey Tanrı, sen işimi rastgetirsen ben bura­
dayım. Havadan (gökten) kömür düşüren (indiren) ateş yakma­
dan demir tavlayan, körüğü "baf, baf" ses çıkaran, çekici, örsü 
"çak, çak" eden Er Davut pirim sen yardım et! Sen yardım ede­
cek olursan ben buradayım! Tahtı Süleyman yardım et, Sunak 
ata, işimi rastgetir! 

140) Babamın piri sen değil miydin? Er Mukan sen yardım et! 
Sen yardım edecek olursan ben buradayım. Su ayağı Er Korkut, 
felaketleri sen korkut, baksıların piri sen değil miydin? Gözünü 
sal, kolumu tut! Baksı baba sen yardım et, ben (sana) dar yolda 
sığındım! 

462 



145) Ben sizlere sığındım; oynayıp / ayin yapıp / durduğum 
· andır bu an! . . Kaf dağında yatan periler, ben (sizi) çağırdım, ge­

liniz! barek Allah, erlerim! dileğimi veriniz! 
150) Askerin tuğ tutanı Karabaş, toplanıp karma karışık ko­

nuyorlar. Kopuzunu kaldırıp Kaf dağından gelsen-a, Çarabaş! 
Doksan koyunun derisinden bir giyimi çıkmayan, seksen koyu­
nun derisinden bir külahı çıkmayan Çarabaş! Çok ağır iş oldu ki 
kopuzuma iştirak etmedin! . .  

155) Çam (tahtasından) kopuzum'-!- elime aldım, su yılan gibi 
dolandım, döndüm .. . Bu kopuzum kırılmadı, garip başım rahat 
duramadı, /bu ruh/ on beş yaşımda iken bana yapıştı, yirmi ya­
şımda buluştu, istemediğim işi yapmağa mecbur etti, kurumuş 
ağaca / tahta kopuza/ esir etti. Gök giyimli kır atım, altı kulaç 
ala atım 

160) Vay, vay, benim boz atım! evde de var on hocam, kırda 
da var kırk hocam! .  .. Gel Tülpü, gel Tülpü! 

Cinin adı Karaman, şimdi nereye varayım? Babamdan kal­
mış Karaman, şimdi seninle uğraşacağım. Örneksiz gömlek biç­
miyorum. Dediklerimi yapmazsan. 

165) Önüne hiç de düşmeyeceğim. Cin atası Ciren Tay, kolu­
na yeşil tuğ aldın, süngünü kanla suladın, derdi (hastalığı) gö­
rüp memnun oldun. Topal koyun gibi meleyip, kör koyun gibi 
otlayıp hasta adından uzaklaş!. . . Cinler geliyor, topla, 

170) Ayak kolunu bağla! cin atası Ciran Tay, yelesi ve kuyru­
ğu düğülmüş tay . . .  Kurban olayım pirim! kadife torbalı, baltalı 
kara sakalım, bunun hastalığını alıp götürmezsen bir ay dahi ol­
sa yatacağım (okumağa devam edeceğim), Ü değildin sen Er Da­
vay, üşenmezsen gel! 

175) Nasıl belfı.lı bir iş oldu; vay! Şimdi kuvvetini gösteriver! 
Kırdan gelen ak köpek, dolaşa dolaşa üren sak köpek, köpeğim, 
felaketi ürüp kaçır, kendi yerine gitsin: iki yanağın kızarıp , kızıl 

463 



dilin ağzından dışarı fırlayıp, sağmal deve gibi soluk alıp, kendi 
sözlerini beğenip, 

180) Sarı kız geldi, yaklaştı. Çağırıyorum gel, Sarı kız! Gelme­
yenlerine varınız, yardımcılarınızı çoğaltıp belayı bağlayınız! 
(yer yüzünde yollar) yol yol sıralanmıştır, yollar boyunca kol 
(asker) yatıyor, bu asker kolunun içinde Sarı Azman denilen er 
bulunuyor. 

185) Sarı Azman' da suret yok, Gök Çolak'ta kakül yok. Kır­
daki oba gibi, dağ yamacında bitmiş kavun gibi; barek Allah. Er­
lerim fırtına gibi gel de vur! Çiftçi giymiş cepken gibi, pazarda­
ki kazma gibi, yeni geldi Davulbay. Karşı yandan bakarsam, 

190) Atmacaya konulan kase gibi, yan tarafından bakarsam 
asılmış sadak (okuluk) gibi, dolanıp yatan yılan gibi, gelincağız 
takmış muska gibi . . .  Kara benekli kaplanım, su yılanını at etmiş, 
su yılanını süt yapmış, Cadugfıyim yargıcım ! 

195) Deve başlı, tabak gözlü araştırıcı kara baykuşum, kur­
ban olayım yargıcım, kana doymaz baykuşum! yalnız (tek başı­
na) biten tobulgu(dan) yayını yaptığım kopuzum, "yelmeye" 
devenin derisinden etrafı çevrilmiş kopuzum, yedi kentin kadi­
fesinden ıpuska takılmış kopuzum! 

200) Kurban olayım devlerim! Dolugalı (?) su pirim barek Al­
lah, beylerim! buraya çekiniz devlerim! Baymunke geldi buraya, 
uşağı var yanında, kırk yiğidi yanında, ejderhası atında, buraya 
sür, alacam (beneklim), (astığın) muska temiz gümüştendir (se­
nin). 

205) Alacam gelmezse mahmurluğum dağılmaz. Bu yana sür, 
Seksen Çok! parmağın var, ökçen yok; hiç de tasam yoktur (çün­
kü cinleri) kuvup süreceğine gönlüm toktur (kanaatim vardır). 
Sür Kara, sürüp (buraya) gel, gelmeyenlerini bağlayıp getir! Ara­
dan biri ayrılıp kalıvermesin, hepsini toplayıp getir /buraya alıp 
gel / .  

464 



210) Baymünke gibi er nerede? Er Baymünkem gelirse zalim­
lere gün nerede? Bu yana sür, Karamis! Kara kırbanın ağzını çöz! 
Bu yana sür Bokbasar, (sen) haykırırsan cin kaçar! 

215) Kırk genç kısrak sahibi Kulaçar! Buraya sür Kulaçar! alt­
mış atlı Afganım, atını bağlayıp sağanlarım, aralarına katılıveri­
niz_. düşman amalına acımıyorum . . .  Havadaki ala atım, (iki aya­
ğı) üzerinde yürüyen duru atım, çapulcu sarı atım, buraya sür 
kara atım! 

220) /Hiçbir/ ruhu bırakmadan harekete getirdim, barek Al­
lah, Körbet'im! Yamaçlardan uçan Sungur'um, koşuda /başka 
atları/ geçen tulpar'ım! barek Allah, Ceren Tay! Sevdiğim geldi­
niz mi? Cenkler toplanıp hastaya gözdikip geliyorlar; bağlama­
ğa geldikleri zaman ayak kolları bükülüp kalacaktır. 

225) Tanrım, yüz suyumu dökme! Gözlerimin yaşını gör! sen­
den medet diliyorum, Sayram şehrindeki sayısız bab! Sizden 
medet diliyorum Otrar' daki otuz bab, sizden medet diliyorum. 
En büyüğü Arslanbab! Sizden medet diliyorum, Sunak ata evli­
ya! 

' 230) Sizden medet diliyorum, Korkut Ata evliya! Sizden me­
det diliyorum, Çakmak ata evliya! Doksan dokuz meşayih, bu 
zavallı "yakamı kurtarınız!" diyerek karşınıza dikildi! . .  Kurban 
olayım (size) devlerim, kurban olayım size beylerim ! 

235) Sürücü Kara, sürüp gel! elini ayağını bağlayıp gel! Bü­
yüklü küçüklü ağalar var, beşikte yatan yavrular var, öteye beri­
ye uğramadan dön! Askerlerine iyi dikkat et, yaralısı kalmasın, 
birini bırakmadan alıp gel (dön). 

465 



AFSUNLAR 
Eski Türkçede afsuna arvıç yahut arbağ denirdi. Bugünkü 

Kıpçak lehçelerinde "arbav", Doğu Türk lehçelerinde "arbış" şe­
killerinde söylenir. Yakut lehçesinde bu kelime "kötü ruhları al­
datmak; dalkavukluk etmek" anlamlarına gelir. Altay lehçelerin­
de manası anlaşılmayan sözlere de "arbış" denir. Şaman duala­
rında manası anlaşılmayan kelimeler ve cümleler, Şamanistlere 
göre, tesiri en kuvvetli sözlerdir. Müslüman bakşıların afsunla­
rında da manası olmayan "kirü, mikrü aşından pusundan" ve 
başkaları gibi sözlerin bulunması herhalde bu inanışa dayansa 
gerektir, ihtimal ki bu manasız kelimeler eski bir zamanda ka­
mın koruyucu ruhlarının adları olmuştur. Kamların ve bakşıla­
rın sözlerine göre bu sözlerin de manaları vardır, fakat onları fa­
nı insanlar anlıyamazlar. 

Yılan, akrep, karakurt, böy (zehirli örümcekler, goleodes, ta­
rantµla) gibi haşeratlar tarafından ısırılanlar olursa Müslüman 
Türkler arbavcıları çağırıp okuturlar. 

Foklara göre öyle arbavcılar olurmuş ki ısıran haşaratı ve yı­
lanı kendi yanlarına kadar çekebilirmiş. Bazı haşarat ve yılanlar 
arbavıçının karşısına gelerek ölürler, bazıları da arbavcı ile afsun 
yarışı yaparlarmış. 

Bir Başkurt rivayetine göre, arbavcılardan biri bir yılanla kar­
şı karşıya üç gün "arbaşmış". Arbavcının karnı şişmeğe başla­
mış. Yanında bulunan hasta "düğmeyi çöz" diye bağırmış. Ar­
bavcının hatırına "düğme gözlü kara yılan" mısrağı gelmiş ve 
okumuş. Meğer bu yılanın adı ve afsununun "düğümü" bu imiş. 

466 



Yılan derhal ölmüş ve hasta iyileşmiş. Arbavcı da kurtulmuş. Es­
ki Uygur-Budistler arasında da yılan arbagcısı (afsuncusu) çok 
bulunmuş olsa gerek. Eski Uygurca bir tövbe duasında "yılan af­
suncusu veya yadacı olduk ise" denilmektedir (Türkische Tur­
fan Text, iV, 8). 

Arbacvılar (Türkistan' da "arbakçı" denir) şaman yahut bakşı 
değillerdir. Ocaklı olan her adam, afsun öğrenmiş ise okuyabilir. 
Dikkate değer ki bu arbavcılar afsunla beraber afsunda zikredi­
len otları da kullanmayı ihmal etmezler. Yılanın ısırdığı yeri kız­
gın demirle yakıp sonra okuyanlar da görülmüştür. Galiba afsu­
nun tek başına müessir olamayacağı bu "arbavcılar"a malum ol­
sa gerektir. 

Türkmenlerde Yılan Afsunu 
1. Nur yılan, temir yılan, at yılan, su yılan, 
2. Ok yılan, gömülgen yılan, kelte man, ajdurharı çöl kesen · 

ala yılan 
3. Hindustani, kara yılan, kör man, erkek yılan, urkoçı yılan 
4. Bogoz yılan, kısır yılan, 
5. Hökm-i Davud, hökm-i Süleyman, ilçi geldi, üsven geldi 
6. Küsvend geldi, Brev, reberev küf! çık! 

2Gömülgen-gömülmüş. Kelte-kısa. 3Urkoçı-dişi. 4Boğuz-ge­
be. 5Üsven-Ruta gravcolens. 6Küsvend-Koyun. Berev (fars.) . . .  
git, defol. 8Kuzlogan-kuzulayan. 9Tulsak-dul olmayı seven (?). 
Kulak-sefil köle? lOManasız kelecirim. llÇonok-kulağı kesik; 
koy-koyun. 

Böy (Tarentula) Afsunu 
7. Möy, möy, siyah möy, surh möy, ala möy 
8. Kuzlogan möy, kuzlaguçı möy, yetim möy 

467 



9. dul möy, tulsak möy, kul möy, kultak möy! 
10. erende möy, çerende möy, gizlende möy 
11 .  Hökm-i Davud. 
12. haygeldi, hoy geldi, kara çonok koy geldi. 
13. ayığının tozu geldi pigamernin kızı geldi. 
14. hökm-i Davud . . .  

468 



KAZAK-KIRGIZ BAKSILARININ BÖY AFSUNU 
1) "Böy, böy desedi Biy Bazar evliya, "darın, darın, desedi 
Darın Bazar evliya. Sayım ulu Sekirgen, Sayım şeyh evliya, 
Magrıpta evliya, maşrıkta evliya, Baymır ulu peri men, 
Mıng Mırzalı evliya, hak Süleyman peygamber, 

5) İndi Davut peygamber, usta Davut Peygamber 
Mayını Sıyık peygamber, Pirmen Sıyık peygamber 
Anadiyar peygamber, Avşadıyar peygamber, 
Böy, böy, böy, çık! Böy igesi Kambar, Kambar bolsang kalmay 

çık! 
Tas töbeden taymaçık! May tabannan kalmay çık! 

10) Atkan oktan cıldam çık! ağın sudan kath çık! 
Ayrı kuyruk aça çık! alakannan avmay çık! 
Men de geldim sen de çık! Menin atım "Anançık!" 
Ondan gel de mundan çık! böy böy böyü min 

' Men böynün üyü min, kara kurttun kanımın, 

15) Kasa Kurbas özümen, özü bergen dirtimin, 
Çık, Süleyman demimen! Böy, böy böyümin 
Men böynüng kanimin, almas kılıç cüzümin, aytuvlunun 

özümin 
"adra asman" denimin, alabota külümin, ötkür bıçak 

uçumın, keliniz! 
Turumtay keldi turmay çık! zehirindi caymay çık! 

469 



20) Ay keliniz, keliniz! Baba Nazar keliniz! Şatır-batur 
Çadırngdı bozayın, tanavungdu tileyin, Tengri urganday 

kıl ayın 
Akkan suga salayın, tiri garip kılayın! Bastı kara kistendi 
Kiru mikru, aşındau, puşundau, dayın dau, mırandau! 
Kilüki kilü, sasır barı bula barı, tola ısındau fışındau 

25) Çini çini çini böy çini, hoca teni biy huday, 
Bastanmen castana çığa hersin! bir batan ingil, 
İngil kurt ingili! Bastı kara kurt bkir mir kiri kurt 
Kiren bastı sarı kurt, çıgar bolsang cıldan çık! 
Çıkpas bolsang kayta urgun kara kurt! 

30) Talak, talak, talak kurt! Talagı ayrılgan çolak kurt! 
Arsını kirsini murtını, çortını, kirkeni, kiritni. 
Çuya, çuya, çıga çıga! Bara, bara, dava, dava! 
Seni minen bolayın! Toprakka toymagan, toksan böy 

koymagan, 
Ay geliniz, geliniz! Ala konda, bala kanda, ala nikir kara 

nikir, 

35) Şala mikir, şayşa mikir, tola mikir, tolsa mikir, 
Sen mikir, semik mikir, çıgar bolsang cıldam çık! 
Çıkpasang kökregındi bozarmin, mikir! Çıngıl otu cılavlar 
Kikre minen mıyavlar, canım değen calbızlar, çayında 

koymay çabarlar. 
Bastan bastan bastan geldi, bastan ötüp kisten geldi 

40) Hayfa Temir kırgan geldi, kırgan minen burkan geldi 
Kafir geldi, cühut geldi, arbav geldi, kıra geldi 
Onda geldi, munda geldi. Bastan, bastan banstandı! 

470 



Türkiye Türkçesi 
1 )  "Böy, böy" diyorlar, Biy Bazar evliya, Darın darın! diyorlar, 

Darın evliya. Sayım oğlu Sekirgen Sayım Şeyh evliya. Mağrıpta 
ve Maşrıkta evliya (var). Baymır oğlu peri ile beraberdir. (Yine) 
Mıng-Mirza Ali evliya (dır). Halk Süleyman peygamberdir. 

5) Sonra Davut peygamber ki demirci Davut peygamberdir. 
Mayını Sıyık, Pirmen Sıyık, ana diyyar, Avşadıyar hep peygam­
berlerdir. Böy, hep Böy çık, def ol! Böy'ün sahibi kambardır, (sen) 
kambar isen kalmadan çık! Tam tepeden kamadan çık, yağlı ta­
bandan kalmadan çık! 

10) Atılan oktan daha hızlı çık! Akan sudan daha süratle çık! 
Çatal kuyruğunu açarak çık! Avuç içinden doğru çık! Ben de gel­
dim, sen de çık! 

Benim adım "Anançık" dır, oradan gel de buradan çık! 
Böy, böy ben böy'üm, ben böy'ün eviyim, "Karakurt"un ka­

nıyım (yahut hanıyım). 
15) "Kasa Kurbas" (denilen adamın) kendisiyim, onun gön­

derdiği hastalığım (yani böy'e gönderilen belayım). Süleyman'ın 
nefesi ile çık! Böyüm ben, ben böy'ün ocağıyım, çelik kılıcın yü­
züyüm, dillerde söylenen (meşhur)ların kendisiyim. Ardra as­
panın danesiyim, kara pazı külüyüm, keskin bpıçağın ucuyum. 

Turumtay (bir kuş) geldi, durmadan çık! zehirini dağıtmadan 
çık! 

20) Hey, geliniz! geliniz! baba Nazar, geliniz! çatır çutur geli­
niz! çadırını bozayım, 

Burnunu deleyim, tanrı vurmuş gibi yapayım, akar suya bı­
rakayım, diri diri gurbete atayım . . .  (22-24 üncü satırlar manasız 
sözlerdir) 

25) . . . . .  "Bostan" ile beraber yaslanarak çıkıversin! . .  başl� kara­
kurt (böcek) . 

. . . . . .  "giren" başlı sarı böcek, çıkarsan çabuk çık! çıkmayacak 

471 



isen tekrar vur karaböcek! 
30) Dalak, dalak dalak böcek! dalağı ayrılmış çolak böcek. . .
. . . . . .  (manasız kelimeler). Seninle uğraşayım, toprağa doyma­

yanlar, doksan böyü bırakmayanlar geliniz! geliniz! "ala kanda", 
"bala kon da", göğsü ala kara kon da, 

"ala mikir", 
35-40) Şala mikir .. .... (zehirli böcek adları?) çıkarsanız çabuk 

çıkınız! Çıkmazsanız göğüslerinizi bozacağım, çıngıl otu, cılav, 
kikre, miyav, calbir (gibi ilaçlar) yerinde bırakmazlar, keserler. 
"Bastan" geldi, "bastan" geçip "Keşten" geldi, ha iye demir kı­
ran geldi, kıranla beraber burhan (buda) geldi, kafir geldi, cuhut 
geldi, afsun geldi, kıra kıra geldi... 

472 



BAŞKURT AFSUNLARI YILAN ARBAGI 
Başkurtların inancına göre yılan sokar veya insanın ağzından 

karnına girip yerleşir. Bu gibi olaylarda "yılan arbavçı" denilen 
ocaklı adama arbatmak (yani afsunlatmak) gerektir. "Arbavçı" 
afsunlarından biri şudur: 

Çenke çenke çenke yılan, çenke başlı kara yılan, sen sen yılan 
sen yılan, senden artık men yılan, kiter bolsang kit yılan, kelir 
bolsang kel yılan, Nuh peygamber hörmetine, Nuh kemesi hör­
metine kelir bolsang kel yılan, çıkar bolsang çık yılan, sen sen yı­
lan sen yılan, senden artık men yılan, toz başlı çıbar yılan, ağın 
suden revan yılan, atkan oktan merven yılan, bakır başlı ala yı­
lan, kiter bolsang kit yılan, kelir bolsan kel yılan, Nuh peygam­
ber hakkı üçün aguvundu sor yılan, sen sen yılan . . . (*) 

Wilhelm Radloff, Proben der volkslitteratür der türkisclıen stiimme 
(Türk Halk Edebiyatı Örnekleri); A. V. Anohin, Materalı po şamanst­
vu u altaytsev, Sbornik MAE, 1924 (Şaman Materyalları); Türkçesi: 
A. İnan-T. Andaç 

(*) Bu afsun Ural dağlarının doğusunda Balakatay boyunudan Bek­
kul b. Alikey adlı Yesevi şeyhinin (vefatı-1840) elyazısı dualar defterin­
den almıştım. 

473 


